### GOVERNMENT OF INDIA

DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

# CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 901.05 Ty

D.G A. 79.

(131)

The second secon

2

.



## Tijdschrift

Indische Taal=, Land= en Volkenkunde

Uitgegeven door het

31996 Koninklijk Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen

Deel LXVI





Aflevering 1 en 2

1926

901.05

AA

(15-7)

Batavia
ALBRECHT & Co.

Den Haag

## Memorie

van overgave betreffende de onder-afdeeling

## Makale

van den aftredenden Gezaghebber bij het Binnenlandsch-Bestuur

E. A. J. Nobele.

#### I. HET LAND.

#### A. Grenzen, grootte en bevolking.

1. Grenzen. De onder-afdeeling Makale ligt ongeveer tusschen 3° 3′ en 3°-18′ Z. B. en 111° 30′ en 120° 1′ O. L.

De grenzen zijn in het Noorden: van de oostelijk gelegen Benteng Si Bakko in weştelijke richting over de B. Sintinan naar de Salo Sorro (oorsprong op de B. Kadinga ten noorden van B. Sintinan), dit riviertje stroomafwaarts tot aan den voet van den heuvel, waarop kg. Lebani (landschap Segala) gelegen is, langs de oostzijde van dezen heuvel over de B. Kalando en Karambao en door de Salo Kalimbang in westelijke richting naar de B. Piak op de Sarira keten (op de kaart van Abendanon B. Batoe keten genoemd), langs deze keten in noordelijke richting tot aan de B. Barana Tarai, van hier in zuid-westelijke richting ombuigende naar de Salo Sadang, deze stroom overstekende tegenover den heuvel Rante Tandoeng (ten zuiden van kg. Nonongan van de onderafdeeling Rante Pao), zuidelijk langs dezen heuvel in westelijke richting naar de Saloerivier (oorsprong op de B. Sopai), deze gedeeltelijk volgende in de richting van B. Toemonga, over dezen heuvel langs Rante Tadjo (een heuvel plateau op de grens van de landschappen Tapparang en Madandang) en over de Bs. Siboenon en Labi naar de uitmonding van de Salo Kessok (oorsprong 't Karoea gebergte in 't westen van Rante Pao) in de Salo Tapparang of Baroepoe, gedeeltelijk langs de Salo Kesso en over de B. Tonga naar de B. Pangdodok, van hier in oostelijke richting naar de B. Langi of Malasoi, in zuidelijke richting de Salo Poetih (oorsprong op het Karoea gebergte) over, daarna in een slingerbocht eerst oostelijk dan zuidelijk om kg. Ratte (onder-afdeeling Rante Pao) en vervolgens oostelijk en noordelijk om kg. Satandoeng naar den top van de B. Masilla; van hier in westelijke richting over de Bs. Kandang en Satoen langs de samenvloeiïng der Salo's Boengin en Sasak naar de B. Tora en ten slotte langs de Salo Rada naar hare uitmonding in de Masoepoerivier:

#### in het westen:

van bovengenoemde Rada-mond stroomafwaarts langs de Masoepoerivier tot aan de uitmonding van de Salo Manoek in de vorige, van hier in zuidwestelijke richting over de Bs. Boenga, Palisoero, Poeang, Pajo-Pajo en Taloemba naar de B. Tagari, daarna in westelijke richting over de Bs. Rapah, Rangi, Padanan Kambisa naar de Kollanglaoen, ten slotte in zuidelijke richting over de Bs. Parangianasoe, Koering, Sali-Sali en Panoesoek langs de Salo Talang maar hare samenvloeiïng met de Salo Sipai;

#### in het zuiden:

van de samenvloeiïng der Salo's Talang en Sipai in oostelijke richting over de Bs. Batoe Sitene, Ao, Silawa, Milan (grenstop tusschen de onder-afdeelingen Makale, Pinrang en Binoeang), Maroepa, Roera, Taidassi en Nitoe naar B. Limbong van hier in zuidoostelijke richting over de B. Samalino en de kam van het Kaloekoe gebergte naar de Salo Kemire, dit riviertje stroomafwaarts naar de Sandang stroom, van hier haar volgende in noordwestelijke richting tot aan de uitmonding van de Salo Saloe, dit riviertje opwaarts tot aan zijn oorsprong op de B. Asoe langs de, eveneens op dezen top ontspringende Salo Ao stroomafwaarts tot aan hare samenvloeiïng met de Salo Mangoendapa, deze rivier opwaarts in noordoostelijke richting tot aan

haren oorsprong op de B. Tongkananbasi, dan in noordelijke richting over de Bs. Koekoe en Karra en de kam van het Samboeagebergte tot aan den oorsprong van de Salo Mesoe, vervolgens in oostelijke strekking langs dit riviertie afwaarts tot aan zijne uitmonding in de Berani, deze stroomafwaarts tot aan hare samenvloeiing met de Salo Towe, van hier in zuidoostelijke richting naar kg. Garotien (onder-afdeeling Makale tusschen haar en kg. Kalasi (onderafdeeling Enrekang) door in noordelijke richting oostelijk langs kg. Padjaän (onderafdeeling Makale) naar de Salo Barani, verder deze rivier stroomafwaarts tot aan hare samenvloeiing met de Salo Malino, van hier laatstgenoemde stroomafwaarts tot aan een punt recht noordelijk aan de samenvloeiing der Salo's Balah en Roni, vervolgens in zuidelijke richting naar genoemd samenvloeiïngspunt en ten slotte langs de Ronirivier stroomopwaarts tot aan den top van de Rante Kambola.

#### in het oosten:

van de Rante Kambola over de toppen Poka, Pindjang, Si Kollong en Sarai, alle gelegen in het noordelijk deel van het Latimodjong gebergte, naar de Salo Taba, deze rivier stroomafwaarts tot aan de samenvloeiïng met de Salo Rada, langs dit beekje opwaarts naar de B. Tokeran Gandang, van hier over de B. Rea in noordelijke richting naar de Salo Rera (oorsprong op de B. Tangloemamboe ten zuiden van de B. Bangkak), dit riviertje opwaarts tot aan de Benteng Si Bakko (plaats waar vroeger eene benteng van Sengala gestaan heeft).

De grenzen met de onderafdeelingen Enrekang en Binoeang zijn vastgesteld resp. bij besluiten van den Gouverneur van Celebes en Onderhoorigheden ddo. 17 Mei 1913 No. 2733|47 en ddo. 2 April 1914 No. 1909|C10.

Als gevolg van de omstandigheid, dat de onderafdeeling Makale het laatst is opgericht en de grenzen der omringende ressorten bepaald zijn geworden zonder de landschapshoofden van Makale er in te kennen, ontstonden later eenige grensgeschillen, welke ten gunste van de onderafdeeling beslecht werden, met uitzondering nochtans van een geschil met de onderafdeeling Pinrang 't welk door de geringe medewerking van opvolgende bestuurders van het ressort nog steeds van af Februari 1913 op afdoening wacht. De kwestie loopt over een tweetal onbeteekenende kampongs n.m. Kaladi en Tindan welker bewoners, niettegenstaande de kampongs binnen de grenzen van Makale gelegen zijn, indertijd onder Pinrang werden geregistreerd.

- 2. Grootte. Hare oppervlakte bedraagt ruw geschat 1450 K. M<sup>2</sup>., waarop ongeveer 55000 zielen wonen.
- 3. Bevolking. De dichtheid der bevolking kan derhalve gesteld worden op ruim 38 per K. M<sup>2</sup>.

#### Hiervan wonen in:

| het | landschap | Makale    | 11621 |
|-----|-----------|-----------|-------|
| ,,  | "         | Minkindik | 11460 |
| ,,  | ,,        | Sengala   | 12513 |
| ,,  | ,,        | Banga     | 1279  |
| ,,  | ,,        | Taleong   | 1418  |
| ,,  | "         | Malimbong | 1533  |
| ,,  | ,,        | Tapparang | 2066  |
| ,,  | ,,        | Palesang  | 1254  |
| ,,  | ,,        | Boeakajoe | 1404  |
| ,,  | "         | Rano      | 2724  |
| ,,  | "         | Baoe      | 700   |
| ,,  | "         | Mappa     | 500   |
| ,,  | ,,        | Balepe    | 1175  |
| ,,  | ,,        | Simboeang | 5000  |
|     |           |           |       |

Totaal ...... 54647

#### B. Verticale en horizontale vorm.

Hiervoor wordt verwezen naar het werk van den mijningenieur Abendanon "Geologische en Geografische doorkruisingen van Midden-Celebes".

Wat de bevaarbaarheid der rivieren betreft het volgende:

Ofschoon de Sadang over eene groote lengte een gering verval bezit, is zij onbevaarbaar als gevolg van hare geringe diepte bij normalen waterstand en van aanwezigheid van groote rotsblokken op tal van plaatsen.

Bij gewonen waterstand is zij echter op verscheidene punten te doorwaden en op vlotten, prauwen of vluchtige bamboebruggen over te trekken. Hare oeverbreedte wisselt af van  $\pm$  40 tot  $\pm$  100 M. terwijl de geringste diepte bij lagen waterstand is het oversteken zelfs met prauwen levensgevaarlijk.

Met de bevaarbaarheid der zijrivieren is het nog treuriger gesteld.

#### C. Grondgesteldheid.

Hiervoor wordt eveneens verwezen naar bovenaangehaald werk van den mijningenieur Abendanon.

#### D. Klimaat en moessons.

De hooge temperatuur, welke hier in verband met de ligging in de tropische lucht zou moeten heerschen wordt getemperd door de hoogte (2000—6000 voet) boven de zee, waarop dit landschap ligt. Door de afsluiting van hooge bergen heeft de zeewind weinig invloed op de temperatuur, wel de plotseling van de bergen afkomende koude winden en de aanzienlijke regenval gedurende ± 9 maanden van het jaar.

In het algemeen is het klimaat vrij mild, niettegenstaande de groote verschillen in temperatuur, welke op een zelfden dag van 17 tot 34° C kan oploopen. Dikwijls

kan het echter ook zeer ruw zijn, vooral in de maanden Januari en Februari, wanneer de zware slagregens gepaard gaan met onweders en rukwinden.

Als gevolg van de zeer bergachtige gesteldheid van het land en de ligging dicht onder den evenaar zijn de moessons niet zoo scherp gescheiden als op Java. In den regel heerscht de westmoesson van en met November tot en met Juli en de oostmoesson gedurende de overige maanden, terwijl de kentering in Juli en in October intreedt.

De heerschende winden komen uit het zuiden en het oosten.

De regens vallen gewoonlijk in de middaguren.

#### II. HET VOLK.

#### A. Ethnografie.

1. Godsdienst. De Toradja's zijn animisten op monotheïstischen grondslag.

Zij denken zich alle levende en levenlooze dingen bewoond door goden of geesten, die hun bij de minste beleediging schade of ongeluk kunnen bezorgen; voorts is hunne vrees voor weerwolven (pô — opô) en vermeende geheime invloeden van menschen en dieren groot.

Zij onderscheiden in den mensch de levenskracht (toeo) en de ziel (penawan), welke laatste na den dood eenigen tijd in de woonstreek blijft rondzwerven als geest (bombo) om vervolgens over te gaan naar het zielenland (tanah bombo). In dit zielenland voeren de geesten dezelfde levenswijze als de menschen, vandaar, dat aan de dooden zooveel offers van karbouwen, varkens, rijst, goud en sieraden worden gewijd. Daarna sterven ze nog eenige malen om dan op eene onbekende manier voor goed te verdwijnen.

Enkelen beweren, dat de geesten later weer in hun geboorteland terugkeeren als mieren, die tusschen het gras verscholen bij een brand met den rook opstijgen, om verder in de lucht te blijven zweven. Wolk en rock zijn namelijk bij den Toradja identisch, hetgeen uit de voorgaande voorstelling blijkt.

Daar de geest van een overledene nog langen tijd kwaad kan doen, vooral als hij nog in de woonstreek rondzwerft, trachten de overlevende familieleden hem op allerlei manieren in een goed humeur te houden, waartoe tal van gebruiken en van offers in karbouwen, varkens, kippen, rijst, enz. dienstig zijn.

Als gevolg van deze voorstelling neemt de doodencultus in het leven van den Toradja eene zeer voorname plaats in en gevoelt hij voor zijne dooden evenveel vrees als voor zijne goden.

Het doel van een doodenfeest, waarop tal van karbouwen en varkens worden geslacht en dobbelpartijen plaats vinden, afgewisseld door zang en dans, flirt en drank, is om den geest van den doode voldoende levensonderhoud mede te geven naar het zielenland, bij gebrek waaraan hij de overlevende familie-leden schade zou kunnen berokkenen in hunne bezittingen, gezondheid en huiselijk geluk.

Heeft de overledene veel bezittingen nagelaten of zijn de verwanten welgesteld, dan worden in den grafkelder zelfs kostbare wapens, kleeren en sieraden gelegd.

Ten einde diefstal van deze goederen te voorkomen, worden de graven daarom in hooge, steile rotswanden uitgebeiteld en met een houten luik stevig afgesloten.

Andere offerfeesten, w.o. die aan den rijstbouw en het leggen van een nieuwe dakbedekking de voornaamste plaats innemen, hebben bijna uitsluitend ten doel de goden, voornamelijk de kwade, gunstig te stemmen.

De hoofdgod heet Pong Matowa. Naast deze neemt de Toradja nog tal van mindere goden (Dewata's) aan, die naar de plaats, waar ze zich ophouden, onderscheiden worden in: Ampo Padang (Grondgod), Dewata Oema

8

(Sawahgod), Dewata Boentoe (berggod) enz. Pong Matowa stelt hij zich voor als oneindig goed, van wien niets boos te verwachten is; vandaar, dat hij voor dezen de minste vrees koestert, en dientengevolge aan hem het minste offert.

De op den Boentoe Kandora (landschap Minkindik) neergedaalde hemelvorst Tamboro Langi stamt volgens het volks-geloof van den hoofdgod af en daarmede cok het vorstengeslacht, waarvan Poeang Tarongkong, het tegenwoordige landschapshoofd van Makale, een zuivere afstammeling moet zijn. Als zoodanig zou laatstgenoemde nog wit bloed in zijn pink hebben.

De zielen van de overledenen uit dit geslacht behoeven daarom niet eerst naar het zielenland, doch keeren rechtstreeks naar den hemel terug bij Pong Matowa.

De geloofs- en adatkenners zijn de To Menawa (eene soort priesters), die echter over het algemeen niet veel invloed hebben, uitgezonderd dan bij de regeling van offerfeesten, waarbij echter ook de Matoea's Oeloe een woordje mee te spreken hebben.

Gelijk alle heidensche volken heeft ook de Toradja zijne pemali's, welke later bij de onderwerpen, waar ze thuis behooren, ter sprake zullen komen.

De pemali's welke daar niet behandeld zullen worden, vindt men hieronder vermeld. Deze bestaan uit: het nuttigen van vleesch afkomstig van witte dieren (karbouwen, varkens, kippen enz.). Dit staat hiermede in verband, dat hun hoofdgod ook wit is, zelfs wit bloed heeft;

het verkoopen van karbouwenhoorns, afkomstig van doodenfeesten;

het villen van karbouwen, welke aan eene ziekte gestorven zijn;

het nuttigen van rijst en gekookte mais door de familieleden van een overledene gedurende den rouwtijd;

het bevuilen met faeces van alle benoodigdheden voor de bereiding en het opdienen van de rijst, daar deze wordt beschouwd als de godenspijs bij uitnemendheid. De overtreding van deze pemali wordt zeer zwaar aangerekend en heeft in Mamasa (boven Binoeang) zelfs geleid tot gewapend verzet tegen het Bestuur.

Bij epidemieën mag er niets buiten de kampong worden verkocht en van geofferde dieren bij sterfgevallen mag geen vleesch uit de kampong naar buiten worden vervoerd.

2. Evangelisatie. Zonder dat aan den bestuurder van dit ressort eenig advies werd gevraagd, stond de Regeering den predikant bij de Protestantsche gemeente te Makasser toe in de onder-afdeeling Makale zendingswerk te verrichten.

Om te beginnen kwam de hulppredikant Kelling in de maand Mei 1913 te Makale en doopte zonder eenig overleg met den besturenden ambtenaar tijdens diens afwezigheid een 20-tal schoolkinderen, waarvan beweerd werd dat hunne ouders er toestemming voor hadden gegeven, hetgeen bij nader onderzoek zoo in elkaar bleek te zitten, dat die ouders er in toegestemd hadden in de veronderstelling verkeerende, dat het de een of andere schoolmaatregel betrof door den Gezaghebber gelast.

De adat niet kennende wist de hulpprediker absoluut niet, wat er aan vastzat.

Zonder voorafgaande bespreking met de ouders heeft deze dooping meer antipathie dan sympathie bij hen opgewekt, zoodat zij veel gevaar had kunnen opleveren voor het succes van het zendingswerk.

Dank zij de pogingen van steller dezer om den slechten indruk hiervan weg te nemen, werd bedoeld gevaar opgeheven. De meeste ouders berustten toen in 't gebeurde doch verklaarden beslist geen hunner kinderen meer te zullen toestaan tot het christendom over te gaan.

Later kwam er meer samenwerking tusschen bestuur en zending, met het gevolg dat op verschillende plaatsen volksscholen door de bevolking werden gebouwd.

De leermiddelen en de tractementen der goeroe's komen ten laste van de zending, die hiervoor eene subsidie ontvangt van het Gouvernement. Het ligt in het plan voor deze scholen de "Timorregeling" toepasselijk te verklaren, waardoor de kosten, welke nu de zending hoofdzakelijk draagt zooveel doenlijk door de bevolking zullen worden betaald.

Thans worden te Simboeang, Boeakajoe, Rano, Rimbong, Leatoeng, Batoe Allo, Rendangan, Mebali en Gandang Batoe zulke scholen aangetroffen, welke elk bezocht worden door ± 50 kinderen en aan het hoofd waarvan Menadoneesche of Amboineesche goeroe's geplaatst zijn. Het leerplan omvat lezen en schrijven der Maleische taal met Latijnsche karakters, de vier hoofdregels van het rekenen met geheele getallen en facultatief onderwijs in de Protestantsche godsdienst. Aan de meeste scholen is een tuintje verbonden, waar de kinderen dagelijks aan het werk worden gezet met het doel de lust voor den veldarbeid bij hen te blijven aankweeken. Gebeurt dit niet en geeft de goeroe hierbij niet het voorbeeld dan bestaat er groot gevaar voor het ontstaan van een toestand als in Menado en Ambon, waar zij, die schoolonderwijs genoten hebben, zich te goed voelen om handenarbeid te verrichten. Dit dient met kracht te worden tegengegaan ter voorkoming van economischen achteruitgang.

De goeroe's waarover thans beschikt wordt, evenals het leer-program lijken mij evenwel verre van geschikt toe voor de bereiking van het materialistische doel van het onderwijs.

De goeroe's zijn te weinig onderlegd en absoluut ongeschikt voor het geven van praktisch onderwijs in hetgeen de kinderen dienen te leeren om later als landbouwers of veefokkers er nut van te kunnen trekken; het zijn te veel heeren.

Het leerplan dient gericht te zijn op het kweeken van landbouwers, veefokkers en handwerkslieden en zoo samengesteld te zijn, dat de helft van den tijd aan de theorie wordt gewijd en de andere helft aan de praktijk.

Waar de tegenwoordige zendingleeraar Prins, die de taak van den predikant der Protestantsche gemeente te Makassar overgenomen heeft, zich met hart en ziel aan zijn werk denkt te geven en van plan is de methode van de heeren Adriani en Kruyt in Posso te volgen, bestaat er kans dat aan de materialistische zijde van het onderwijs ook de noodige aandacht zal worden gewijd.

Het Utrechtsche zendingsgenootschap, tot welke corporatie de heer Prins behoort, is ook voornemens eene kweekschool te Makale of Rante Pao op te richten voor de opleiding van Toradja's tot onderwijzer. Gaat dit plan door, dan krijgen we de onderwijzers die noodig zijn; mannen die uit het zelfde milieu komen als hunne leerlingen, en derhalve den aanleg en den volksaard hunner pupillen kennen en weten, wat deze noodig hebben.

Van de Boegineezen, welke ten getale van  $\pm$  100, zich in Makale sedert ongeveer 40 jaar metterwoon gevestigd hebben, is geen propaganda voor den Islam te vreezen.

Het zijn rustige en nijvere ingezetenen, die zich uitsluitend bezighouden met het drijven van handel.

Slechts in het zuidelijk gelegen Oeloewae hebben enkele kampongs, tientallen jaren geleden, door den invloed van het aangrenzende Doeri den Islam omhelsd. Het nieuwe geloof zit er echter nog zeer dun op, zoodat ze door mij nog niet verloren voor de zending worden beschouwd.

3. Ras, afstamming, enz. De Toradja's stammen vermoedelijk vrij zuiver af van de oer-bewoners van het eiland Celebes, die, gelet op de groote overeenkomst in het uiterlijk en in vele zeden en gewoonten, naar ik veronderstel, tot hetzelfde ras hebben behoord als de oerbewoners van Borneo (Dajakkers), van Sumatra (Koeboes enz.) en Java (Tengereezen, Badoejs).

Omtrent den oorsprong en de eerste vestiging bestaat niet de minste overlevering. Zooals uit de afstammingsgeschiedenis van het Toradjavorstengeslacht, welke later volgt, zal blijken, was het land reeds bewoond, toen de eerste hemelvorst er nederdaalde.

De bevolking is verwant aan de Toradja's uit de omliggende streken (Palopo, Doeri, Pinrang, Binoeang, Mandhar), hetgeen duidelijk merkbaar is aan de groote overeenkomst in uiterlijk, taal, zeden en gewoonten. In de streken, welke grenzen aan de Boegineesche landen, hebben de Toradja's begrijpelijkerwijze eene min of meer krachtige vermenging met de Boegineezen ondergaan.

Omtrent de afstammingsgeschiedenis van de vorstengeslachten bestaan in de verschillende landschappen min of meer van elkaar onafhankelijke legenden, welke evenwel alle dit gemeen hebben, dat ze berusten op een op aarde neergedaalden hemelvorst, die een liefdeband zou hebben aangeknoopt met eene uit het water voortgesproten prinses.

De legende betreffende het voornaamste vorstengeslacht, waarvan de tegenwoordige landschapshoofden van Makale, Minkindik en Sengala afstammen, luidt zooals vermeld onder het hoofdstuk over Bestuur.

4. Volksaard. De Toradja is van een sanguinisch temperament, hetgeen terstond opvalt door zijne bewegelijke gelaatstrekken en oogopslag en zijn levendig gebarenspel; voorts is hij blijmoedig, arbeidzaam, gewillig en meer vreedzaam dan krijgshaftig van aard.

Als gevolg van den ordeloozen natuurtoestand met zijne groote onzekerheid van persoon en bezit, waarin hij te voren geleefd heeft, vertoont zijn karakter ook minder goede eigenschappen, zooals wreedheid, leugenachtigheid en diefachtigheid.

In gewone omstandigheden gedwee, is hij wegens zijn sanguinischen aard en goedgeloovigheid gemakkelijk op te ruien en kan hij tot het uiterste gebracht, de grootste doodsverachting tentoonspreiden.

In zijn optreden, ook tegenover Europeanen, is hij zeer vrijmoedig, hetgeen een gevolg is van de maatschappelijke verhoudingen in zijn land, welke in den omgang bijna geen standsverschil kent. Zitten een Poeang en zijn slaaf of pandeling in gezelschap, dan zal niemand er iets in zien, wanneer zij wederkeerig uit elkaars sirihzakken putten.

Het gevoel van recht is, niettegenstaande hij jaren blootgestaan heeft aan de uitbuiterijen van Sidenrengsche roofbenden en van zijn eigen hoofden, vrij sterk ontwikkeld.

Vermeent hij gelijk te hebben dan zal hij niet ophouden recht te zoeken; dikwijls laat hij er echter een of meer jaren over heen gaan, wat het onderzoek nog al eens bemoeilijkt. Waar hij over het algemeen leugenachtig van aard is, is het wel merkwaardig, dat aangegane schulden, zelfs na verloop van tientallen van jaren en bij ontstentenis van getuigen door hem eerlijk worden erkend.

Hoewel niet bepaald kunnende bogen op groote lichaamskracht, bezit hij een taai physiek, waardoor hij zeer geschikt is als vrachtdrager. Het scheelt echter veel uit welke streek hij afkomstig is. In de westelijke landschappen, waar de levensomstandigheden moeilijker zijn, is het volk minder krachtig.

Als landbouwer en veefokker tamelijk ijverig, is hij 'lui, waar het andere werkzaamheden betreft, vooral dezulke, welke onder contrôle staan. Over het algemeen doet hij daarom niet graag dienst als vrachtdrager, zelfs niet tegen een zeer behoorlijk loon.

In zijne levenswijze is hij zeer sober; rijst, mais, of obi ketella met wat groenten en lombok, vormt gewoonlijk zijn dagelijksch maal, waaraan nu en dan een vischje of een aaltje wordt toegevoegd. Karbouwen-, varkens- en kippenvleesch nuttigt hij slechts op dooden- en andere offerfeesten. Van de toewak (gegiste arènpalm-wijn) is hij evenals van het dobbelspel en het hanenvechten een hartstochtelijk liefhebber. Ook van zang en dans en flirt is hij niet vies.

In één woord, een echt fuifmerk.

Om aan zijne dobbelzucht te kunnen botvieren ver-

kocht hij vroeger niet slechts zijne bezittingen, doch als hij niets meer had, zelfs zijn eigen persoon en die van vrouw en kinderen of ging hij tot roof en diefstal over.

Van deze geweldige hartstocht werd vóór onze bestuursbemoeienis, ontzettend misbruik gemaakt door de Sidenrengers en Loewoereezen, die destijds als roovers, slavenhandelaars en geldschieters het land op den rand des ondergangs brachten.

Bij honderden werden toen de Toradja's als slaven uitgevoerd naar de Boegineesche landen, den overwal van Borneo en zelfs naar Singapore.

De opium, welke met de Boegineezen hare intrede deed, heeft gelukkig bij den Toradja geen ingang gevonden, evenmin als de Islam. Slechts zij, die jarenlang als slaaf in de Boegineesche landen zijn geweest, laten zich wel eens tot den Islam bekeeren doch veel komt dit toch ook niet voor, terwijl bovendien niet weinigen na terugkomst in hun geboorteland den lust niet kunnen weerstaan zich weer te goed te doen aan varkensvleesch.

In vele opzichten nog onbeschaafd, staat de Toradja op het gebied van rijstbouw, veefokkerij, huizenbouw en decoratieve kunst reeds op vrij hoogen trap van ontwikkeling.

5. Kleeding. Ziet men man of vrouw echter weer in hunne primitieve kleeding rondloopen dan krijgt een vreemdeling den indruk met een natuurvolk van den laagsten trap van beschaving te doen te hebben.

De man heeft om de heupen een schaamgordel, "péjo" geheeten, bestaande uit een lap ongebleekt katoen van eene handpalm breedte en 1½ vadem lengte, die om het middel gewonden en eens tusschen de beenen wordt doorgehaald om met de beide uiteinden voor het schaamdeel breed en tot halver hoogte van de knie af te hangen. Sinds onze komst begint het dragen van broeken, baadjes en hoofddoeken langzamerhand ingang te vinden.

Het lange haar wordt met een koord van gevlochten bamboe of een touwtje bijeen gehouden, terwijl thans de meer beschaafden en de hoofden het haar kort dragen en bedekken met een hoofddoek of eene muts.

Verder behoort tot zijne garde-robe een wijde sarong van ongebleekt katoen, welke hij overdag over zijne schouders of ineen gewikkeld op zijn hoofd draagt en 's nachts als mantel gebruikt ter bescherming tegen de koude.

Noemen we nog het sirihzakje (sépoe) van wit of gebloemd katoen, dat aan een touwtje over een der schouders hangende, onafscheidelijk van hem is, dan is zijn dagelijksch costuum voltooid.

De dagelijksche kleeding der vrouw bestaat uit eene tot iets over de knie reikende wijde sarong van ongebleekt wit of zwart katoen welke om het middel of boven de buste vastgemaakt of los wordt gedragen door het bovenstuk van voren naar achter over een der schouders te werpen; hieronder wordt meestal een kort broekje gedragen.

Gaat men uit, dan trekken vooral de jonge ongetrouwde vrouwen een baadje van ongebleekt wit of zwart katoen aan en wordt een platte breed-gerande bamboehoed op het hoofd gezet. Het baadje heeft den vorm van een kort jakje, dat tot iets over den navel reikt, met mouwen tot boven den elleboog en aan de voorzijde een split van den hals tot aan de welving der buste.

Voorts het onafscheidelijke sirihzakje als bij den man. Gaat men naar een feest dan dragen de welgestelden kleeren van betere en meer kleurige stoffen en is de split in 't baadje van zilveren of gouden knoopen voorzien, terwijl aan hals, armen en vingers de sieraden evenmin ontbreken.

De mannen dragen dan broeken en jassen en ook wel eens hoofddoeken. Op dooden- en offerfeesten is de heerschende kleur vrijwel zwart.

6. Maatschappelijke standen. In de Toradjasche maatschappij onderscheidt men vier standen, t.w.

- 1. De Poeang's en Madika's d.z. de zuivere afstammelingen van het oorspronkelijk vorstengeslacht:
- 2. de anak di sissih, ontstaan uit huwelijken van Poeang's en Madika's met vrouwelijke Tomakaka's.
- 3. de Tomakaka's of adellijken, die naar gelang van hunne afkomst nog verdeeld worden in de volgende klassen:
- a. Tomakaka Banoe, die afstammelingen zijn van den oorspronkelijken stichter van een penanian (kampongcomplex); deze staan het hoogst in aanzien.
- b. Tomakaka Mata-ala, welgestelde lieden, die van pandelingen verheven zijn tot Tomakaka met toestemming van den Poeang en Madika en de Parengé's (Tomakaka's die bestuursgezag uitoefenen).
- c. Tomakaka-balao, afstammelingen van Tomakaka's en vrouwelijke pandelingen; zij nemen den laagsten rang in onder de Tomakaka's.
- 4. de To Kaoenan, de vroegere slaven en pandelingen, die weder worden onderscheiden in verschillende klassen, hieronder genoemd in de volgorde van hun aanzien.
- a. Kaoenan Boelawan, erfslaven en erfpandelingen;
- Kaoenan Indan, die door schulden in deze positie zijn geraakt en het recht hebben zich weer vrij te koopen evenals de volgende klasse;
- c. Kaoenan Mingkarandoek, die uit onmacht om hun persoon en die van vrouw en kinderen tegen de roofzucht van anderen te beschermen, of om andere redenen zich met hun gezin en bezittingen, bij een ander in pandelingschap hebben begeven en dit bezegeld hebben door een varkensoffer in het bijzijn van eenige getuigen;
- d. Kaoenan tai manoek, zij die slaaf zijn bij een slaaf of pandeling; dit zijn de paria's van de Toradjamaatschappij.

Aan de instelling van slaven en pandelingen werd na onze komst geleidelijk een eind gemaakt door het Regle-

ment op de slavernij en het pandelingschap van den Gouverneur Kroesen.

Hoewel ze thans officieel niet meer bestaan, hebben de To Kaoenan evenwel hunne naam en plaats in de Toradja-maatschappij behouden en zijn de meesten geheel vrijwillig bij hunne oude meesters gebleven, omdat zij zich langzamerhand zijn gaan beschouwen, als leden van diens gezin en het in den regel zoo slecht nog niet hebben in hun afhankelijken staat.

De verhalen omtrent wreede behandeling der Toradjaslaven, welke vóór onze bestuursbemoeienis de ronde deden, gelden dan ook meer degenen, die als handelsartikel het land uitgevoerd werden.

Doch ook deze hadden, eenmaal bij een meester terecht gekomen, het niet zoo slecht.

Omtrent de vroegere verplichtingen van de verschillende slaven en pandelingen is hieronder het een en ander vermeld.

De Kaoenan Boelawan namen de meest bevoorrechte positie in als erfslaven en werden meer als leden van het gezin beschouwd. Zij mochten niet aan anderen worden overgedaan, doch bleven met vrouw en kinderen onafscheidelijk verbonden aan het stamhuis van den oorspronkelijken meester.

Zij behoefden niets op te brengen en werden benut als bewakers van het stamhuis (Tongkonan Lajoek) en bedienden van de kinderen der meesters of diens naaste verwanten. Bij het Maboea-feest waren de Kaoenans Boelawan belast met het slachten van varkens en het koken van rijst. Verder was het speciaal hunne taak om met de Tomakaka's de oema mana (poesaka sawah's) te bewerken, en hadden ze verschillende baantjes op de doodenfeesten, bij padi-oogst en huwelijksplechtigheden.

Hadden ze overtredingen begaan, dan mochten ze niet worden beboet, doch hadden hunne meesters alleen het recht hun te berispen of een pak slaag toe te dienen.

Bovengenoemde werkzaamheden van de Kaoenan Boe-

lawan mochten niet aan andere slaven of pandelingen worden opgedragen.

Alle Poeang's (Madika's) en Anak di sissih hadden het recht te beschikken over de Kaoenan Boelawan uit hun gemeenschappelijke Tongkonan Lajoek.

Den Kaoenan Indan konden de volgende werkzaamheden worden opgedragen: tuin- en sawaharbeid, het halen van brandhout, de verzorging van het vee en het dragen van eetwaren op reis (mangalemba kinalo), terwijl hunne vrouwen belast waren met de bereiding van de maaltijden.

De meester was verplicht de Kaoenan Indan te voeden als ze voor hem werk verrichtten. In hun vrijen tijd was het hun vergund voor zich zelf te werken. Wenschte een vrije man met de dochter van een Kaoenan Indan te trouwen en haar vrij te koopen, dan moest hij daarvoor minstens een karbouw of de geldswaarde hiervan aan haar meester betalen. Een Kaoenan Indan had het recht zich vrij te koopen, doch moest daarvoor minstens 10 karbouwen bezitten, welke dan gelijkelijk verdeeld werden tusschen hem en zijn meester.

Kaoenan Minkarandoek kon men op verschillende manieren worden.

Geraakte een vrije man in armoede en had hij veel schulden gemaakt, dan kon hij zich tot pandeling van een ander verklaren.

Dit moest bezegeld worden door een varkensoffer onder getuigen. Werd hij later rijk, dan kwam het ten voordeele van zijn meester, bleef hij arm dan had gene er slechts de nadeelen van. De schuldeischer van den pandeling-gewordene, kon dan naar zijn geld fluiten, tenzij hij opgewassen was tegen diens meester, wat in den regel niet het geval was. Zij konden zich later weer vrij maken, als zij voldoende rijk geworden waren. Dan werden daartoe hunne bezittingen in drieën verdeeld en kreeg de meester 2|3 ervan en zij zelf 1|3. Dit loskoopen heet mata-alla en had niet plaats voordat er minstens 20 karbouwen te verdeelen waren.

Een tweede manier om zich in het Mingkarandoekschap te begeven, was als volgt:

Wanneer iemand door zijn kind beleedigd werd, hegaf hij zich met vrouw en kinderen en al zijne bezittingen in pandelingschap bij een ander.

Dit Mingkarandoek moest bezegeld worden door een offer van 1 varken aan de Dewata's en 1 varken aan de To Dolo (gestorven familieleden); werden er meer varkens geslacht, dan kregen de aanwezigen, w.o. 2 tot 6 parengé's als getuigen, er een deel van.

Kregen de op zich zelf wonende kinderen bericht, dat het Mingkarandoek had plaats gehad, dan waren ze verplicht hunnen vader te zenden: een baadje, een broek, eene sarong, een hoofddoek en eene sirihzak en aan den meester van hun vader, die ook hun meester was geworden, een of meer karbouwen, naar gelang van hunne gegoedheid.

Konden zij geen karbouwen zenden, dan waren ze verplicht zich eveneens in pandelingschap te begeven. Kwamen zij deze verplichting niet na, dan was in den regel een strijd er het gevolg van.

De Kaoenan tai manoek waren in eigenlijken zin de Kaoenan Mingkarandoek van Kaoenan. Ook ontstonden ze doordat een meester zijn slaaf of pandeling, waarmede hij niet ingenomen was, aan een anderen rijkgeworden pandeling verkocht. De Kaoenan tai manoek konden zich ook vrij koopen, doch moesten het dubbel doen.

Eerstens moest hij de helft van zijne verkregen bezittingen aan den slaaf, die hem gekocht had, afstaan, tweedens had hij de helft van zijn aandeel te betalen aan zijn vorigen meester.

7. Huwelijks-gebruiken en huwelijks-recht. Het huwelijk (sipobaene of siala) is individueel. Men mag zoowel in als buiten den stam en familie trouwen. Ook naar eene andere kampong of landschap is het trouwen geoorloofd, doch niet buiten het Toradja-gebied.

Dikwijls gaat vrije liefde vooraf.

Huwelijken in familie zijn voor Poeang's (Madika's) tot in den 2den graad toegestaan; voor anak disissih en Tomakaka's, tot in den 4den graad van bloedverwantschap.

In de westelijk van de Sadang gelegen landschappen zijn voor Madika's en Tomakaka's deze grenzen de 3de en 4de graad.

Bij overtreding van dit verbod wordt eene boete opgelegd:

- 1e. aan Poeang's en Madika's van 4—12 karbouwen en een offer van 2—4 varkens;
- 2e. aan anak disissih van 2—8 karbouwen en een offer van 1—2 varkens;
- 3e. aan Tomakaka's van 1—4 karbouwen en een offer van 1 varken;
- 4e. aan To Kaoenan van 1 karbouw en een offer van 1 varken en een kip.

Ook is het overal toegestaan twee of meer zusters tot echtgenooten te nemen.

Verboden is echter te huwen met eene stiefdochter, ook zelfs na overlijden van hare moeder (mapasisoesoe). Overtreding hiervan wordt gestraft met verbanning.

Poeangs en Anak di Sissih mogen wanneer zij eene kaoenan tot vrouw nemen zich slechts bepalen tot de Kaoenan Boelawan; voor de vrouw bestaat het verbod met iemand van minderen stand te trouwen.

Voor het sluiten van een huwelijk is de toestemming der ouders noodig. Vindt het huwelijk zonder toestemming toch plaats, dan worden de gehuwden door de ouders verstooten (to sirarakan anakna). Gewoonlijk volgt later binnen korteren of langeren tijd weer de verzoening. Het betalen van een bruidschat komt in de meeste landschappen niet voor, waardoor de vrouw eene vrij onafhankelijke positie bezit, slechts in Boeakajoe, Rano, Baoe, Palesang en Mappa is een soort bruidschat (ba-ana) door den bruidegom verschuldigd in 't geval de bruid tegen den wil harer ouders getrouwd is.

Deze bruidschat is vastgesteld als volgt:

- 1. voor dochters van een Madika 1-12 karbouwen;
- 2. voor idem van een Tomakaka 1-3 karbouwen;
- voor idem van een Kaoenan Boelawan 1 karbouw.
   In plaats van karbouwen kan ook de geldswaarde ad
   rijksdaalders per stuk betaald worden.

Eene eigenlijke verloving (sikampa) bestaat slechts bij kinderhuwelijken, tot dat de puberteit ingetreden is, waarna het huwelijk wordt voltrokken door het geven van het gewone bruidsmaal (sinasoean). Zijn de verloofden niet meer genegen tot het sluiten van het huwelijk over te gaan, dan wordt de verloving verbroken zonder dat eene der partijen eene schadeloosstelling is verschuldigd. Deze schadeloosstelling is slechts het meisje verplicht te betalen, wanneer zij ontrouw pleegt; bij de bestaande polygamie kan de man zich nooit daaraan schuldig maken.

Tusschen huwbaren duurt de verlovingstijd, indien hiervan gesproken mag worden, slechts enkele dagen. Is het meisje of de vrouw in dien tijd haren verloofde ontrouw, dan is ze eveneens verplicht eene schadeloosstelling te betalen. De grootte hiervan bedraagt: voor Kaoenan van 2 rijksdaalders tot 2 karbouwen;

voor Tomakaka's van 1 karbouw tot 12 karbouwen; voor Anak di Sissih van 2 tot 24 karbouwen;

voor Poeang's en Madika's van 12—100 karbouwen. De kindverloofden mogen gedurende den verlovingstijd wel elkaar ontmoeten en in hetzelfde huis wonen, doch niet bij elkaar slapen. Voor de huwbaren is het gedurende dien tijd geoorloofd reeds als man en vrouw te leven, doch slechts in de woning van de ouders van een hunner.

Voor het huwelijk van Poeang's met meisjes of vrouwen uit denzelfden stand worden eerst door de ouders van den man twee tot vier mannelijke Kaoenan Boelawan naar de ouders van het meisje gezonden om te vernemen of het voorgenomen aanzoek kans van slagen zal hebben.

Deze afgezanten blijven in het huis wachten tot alle

familieleden van het meisje opgeroepen en geraadpleegd zijn, waarna zij het antwoord van hunnen lastgever overbrengen. Is het antwoord gunstig, dan luidt het: "Na maelo mi napamesa masa rara boekoe" (wij willen ons bloed en beenderen gaarne vereenigen); in het ontkennende geval: "Ia saraka ondang sipobaene ne atce rang sanrara sangboekoe" (wat is beter, trouwen of zorgen voor gelijk bloed en beenderen).

Een weigerend antwoord mag niet beleedigend vorden opgevat, zoodat het nimmer aanleiding geeft tot geweld-maatregelen.

Na ontvangst van een gunstig antwoord zenden de ouders van den man dezelfde Kaoenan Boelawan weder terug om kennis te geven van den dag, waarop "pangan" (sirih) zal worden aangeboden. Op den aangekondigden dag wordt een geweven sirihzak (sépoe kamandan) gevuld met 12 sirihbladeren, 12 pinangnoten en een stukje goud, door 6 vrouwelijke en 6 mannelijke Kaoenan Boelawan bij de ouders van het meisje gebracht.

De kleeding dezer vrouwen bestaat uit een hoofdband met gouden versierselen (sa-pi), eene sarong (dodoan). aan de onderzijde voorzien van een band met ongesnoeide oud-Hollandsche stuivers (oewang rindin) en eene gouden halsketting (rara) en nog andere, niet bepaald voorgeschreven, sieraden.

De mannen zijn gewoon gekleed.

De twaalf afgezanten zetten zich voor het huis op den grond neer, waarop een der vrouwen roept: "Daoe sia raka Poeang?" (is de Poeang daar binnen?) en eene vrouwelijke Kaoenan Boelawan uit het huis ten antwoord geeft: "Inde sia" (zij is hier). Daarna komt laatstgenoemde met eene sirihzak buiten en biedt deze den aangekomenen aan, die daaruit de ingrediënten voor eene sirihpruim nemen. Is dit gebeurd, dan gaat de vrouwelijke Kaoenan Boelawan met de sirihzak weer naar binnen om de ouders van het meisje te waarschuwen, dat de afgezanten er zijn, waarna het meisje met

hare ouders in het midden-vertrek (inan tanga) gaat zitten voor de ontvangst.

De afgezanten zijn inmiddels opgestaan en hebben zich aan weerszijden van de trap geschaard. Zoodra zij van de vorengenoemde vrouwelijke Kaoenan Boelawan bericht hebben, dat ze binnen kunnen treden, gaan de 6 vrouwen de trap op, begeven zich naar de ontvangstplaats en een harer legt de medegebrachte, "sépoe" op den schoot van het meisje.

Onder het gebruiken van de helft van de sirih door het meisje, hare ouders en aanzittende familie-leden, wordt er beraadslaagd over de bepaling van een gunstigen dag voor de ontvangst van den bruidegom, die op dien dag feitelijk bezit komt nemen van de bruid, alhoewel het huwelijk eerst later bevestigd wordt door het te geven huwelijksmaal (sinasoean).

Er kan worden overeengekomen dat het bezoek gepaard gaat met het maal.

Bij het brengen van bovenbedoeld bezoek aan zijne bruid, is de bruidegom op zijn mooist gekleed en vergezeld van vrienden en kennissen, zoowel uit zijn eigen, als uit den minderen stand.

Drie mannelijke Kaoenan Boelawan loopen voorop. Zijne ouders en naaste familie-leden mogen echter niet medegaan, daar het onvruchtbaarheid van het echtpaar en allerlei ongelukken ten gevolge kan hebben.

Bij aankomst worden de bruidegom en zijne metgezellen onder de padischuur of op zij van het huis op sirih onthaald, welke door eenige vrouwelijke Kaoenan in een doosje wordt gepresenteerd. Na afloop hiervan gaan de sirihbrengsters weer het huis binnen, gevolgd door den bruidegom, die in het hoogste vertrek (inan iring, inan madika of sondong loe) door de bruid en hare familieleden wordt ontvangen, met wie hij vervolgens de aangeboden sirih zit te gebruiken.

Terwijl zijne metgezellen naar huis terugkeeren, blijft hij van nu af in de woning van zijne bruid. Eenigen tijd daarna heeft dan het huwelijksmaal plaats, dat de beslissende formaliteit vormt voor de sluiting van een huwelijk.

Heeft het huwelijksmaal (sinasoean) niet plaats gehad, dan wordt de wettigheid van het huwelijk, zelfs van Kaoenans, niet erkend.

Wordt op den bezoekdag van den bruidegom tegelijk het huwelijksmaal gegeven, dan begint men 's morgens reeds met het slachten van de offerdieren, welke voor Poeang's bestaan uit: 2 karbouwen, 2 varkens en 2 hanen.

Bij de komst van den bruidegom is alles gereed gemaakt voor de ontvangst door het spreiden van matjes en het klaar zetten van schalen en eterijen binnen en buiten de woning.

Van de 3 Kaoenan Boelawan, die den bruidegom voorafgaan, heeft er een een kalebas (kalobe) in de hand, gevuld met toewak. Terwijl de bruidegom met den hem vergezellenden stoet onder de padischuur gaat zitten, treden de drie Kaoenans het huis binnen en besprenkelt degene, die de kalebas vasthoudt, het voorste vertrek (sali) met den inhoud, uitroepende, "Ténéna Lai ténéna Laso" (urine van de jonkvrouw, urine van den jonkman), waarna ze zich neerzetten bij de gasten, die zich reeds in huis bevinden.

Na de sirih onder de padischuur gebruikt te hebben, begeeft de bruidegom zich met zijne naaste familieleden en anderen uit den stoet meeloopers in huis, waar hij vóór de deur van het vóór-vertrek (sali) gaat zitten met zijn Tomenawa (een soort priester), terwijl de bruid vóór de deur van het midden-vertrek (inan tanga) plaats neemt met haren Tomenawa.

Nadat beide Toménawa's met elkaar overleg hebben gepleegd, roept een hunner den zegen af van den Pong Matowa en de Dewata's.

Hierop heeft het maal plaats.

Dan gaan de beide To Ménawa's weer tegenover elkaar zitten om in beeldrijke spraak over en weer den lof te verkondigen van bruid en bruidegom en toekomstį

voorspellingen te doen, betrekking hebbend op het nieuwe huwelijk.

Is minstens een uur hiermede zoekgebracht, dan wordt een jonge kalebas gevuld met: water, een "maniek kata" (gouden halsketting), 3 halmen van de paré tô (zwarte padisoort), een scherf van een ijzeren braadpan (panoentoe), 3 bloemen van de rapa-rapa, (de hanekam), 3 dadinding (grasplantje) en 3 bladen van de pasaké (een op canna gelijkende plant). De To Ménawa van de bruid neemt deze kalebas in de hand en besprenkelt de geheele binnenruimte van het huis met den inhoud, uitroepende: "La kidik naseng ki teloeng bongi pasoele kampodang" (staat allen op, over drie dagen brengen de vrouwen de meelkoekjes).

De gasten gaan nu naar huis, terwijl vier manden gevuld worden met rijst en varkensvleesch, waarvan twee bij de familieleden der bruid blijven en de andere door een paar mannelijke Kaoenan Boelawan gebracht worden naar de ouders van den bruidegom. De laatste manden komen na drie dagen weer terug, gevuld met "kampodang" (ronde meelgebakjes) en gedragen door vrouwen. De bruid verdeelt daarop de "kampodang" onder hare familieleden en kennissen, die zorgen dien dag aanwezig te zijn.

Na eenigen tijd bij de ouders der bruid ingewoond te hebben, gaat het echtpaar gewoonlijk een nieuw huis bouwen in de kampong van de vrouw of van den man om een eigen huishouding op te zetten. In het begin wordt dit huis erg primitief gebouwd om het later bij financieelen vooruitgang te verbeteren.

Meestal krijgen de gehuwden van de ouders eene sawah, tuin of karbouw in bruikleen om hunne huishouding te beginnen en ook eenige slaven en pandelingen voor het verrichten van verschillende werkzaamheden. Later dient dit te worden teruggegeven, in de eerste plaats bij het overlijden van een der ouders, daar de nagelaten bezittingen verzameld moeten worden voor de erfenis-verdeeling.

Ofschoon de man het hoofd van het gezin is, hebben man en vrouw in vele opzichten gelijke rechten.

Wat gedurende het huwelijk verworven is, behoort beiden gelijk toe; zij beheeren deze bezittingen samen en werken gemeenschappelijk. Voor schulden tijdens het huwelijk aangegaan, zijn beiden aansprakelijk.

Het hertrouwen met eene vrouw, waarvan men gescheiden is, is geoorloofd. De aanbieding van de sirih en het doen van het aanzoek op bovenvermelde wijze blijven echter dan achterwege. De man bespreekt het zelf met de vrouw, waarna het "Sinasoean" plaats heeft. Voogdij komt voor in het volgende geval: Merken de naaste familieleden, dat de kinderen door de overlevende moeder of vader slecht verzorgd worden, of dat de nalatenschap niet behoorlijk beheerd wordt, dan hebben ze het recht er zich mede te bemoeien, waartoe evenwel toestemming van de Parengé noodig is.

Huwelijken van Anak di Sissih en To Makaka's hebben ongeveer op dezelfde wijze plaats als boven, behalve dat er geen karbouwen, doch 1 — 12 varkens geslacht worden door Anak di Sissih en 1 — 4 varkens door To Makaka's.

Voorts komen bij het huwelijk tusschen Anak di Sissih in de "Sépoe Kamandan", welke door 4 mannelijke en 4 vrouwelijke Kaoenan Boelawan gebracht wordt, 8 sirihbladeren en 8 pinangnoten, doch geen goud.

Bij het huwelijk tusschen To Makaka's worden 4 tot 6 sirihbladeren en evenveel pinangnoten in de bloemscheede van den pinang verpakt en aangeboden door 2 tot 4 mannelijke kaoenan boelawan of andere kaoenan.

Het trouwen van To Kaoenan heeft als volgt plaats: De man, die een meisje of vrouw als echtgenoote begeert, stuurt een zijner vrienden naar hare ouders of gaat er zelf heen om het aanzoek te doen. Wordt dit geaccepteerd, dan komt de man reeds denzelfden nacht bij zijne bruid doorbrengen, waarna een of enkele dagen later het feestmaal (sinasoean) plaats heeft. Hierbij zijn

tegenwoordig de ouders van den bruidegom en eenige zijner familie-leden en kennissen.

Bezitten de ouders van de bruid niets, dan wordt op het huwelijksmaal slechts een kip geslacht en geen uitnoodigingen gedaan.

De Poeang (Madika's) mag met vrouwen uit elken stand trouwen. Zijne kinderen uit eene Anak di Sissih of Tomakaka worden zuiver, Anak di Sissih amassang (zuiver), terwijl die uit eene kaoenan, slaven (To di rara-i) blijven, tenzij hun vader den To Makaka-rang voor hen koopt, in welk geval hij zijne familie-leden bij elkaar roept en 2 tot 15 karbouwen onder hen verdeelt en 2 tot 4 varkens offert aan Pong Matowa, de Dewata's en de To Dolo. Bij het offer moeten alle parengé's tegenwoordig zijn om de door den Poeang te betalen prijs vast te stellen en als getuigen te dienen. Na deze verheffing worden bedoelde slavenkinderen To Makaka Mata-alla. Kinderen door een Poeang verwekt bij een To Makaka Mata-alla zijn Anak di sissih.

Eene vrouwelijke Poeang mag slechts met een Poeang trouwen. Overtreedt zij dit gebod door iemand uit den minderen stand tot man te nemen of met hem den bijslaap uit te oefenen, dan kunnen de volgende straffen worden opgelegd:

- 1e. Verbanning van beiden (di ali);
- 2e. Dood door verdrinking van beiden (di lammoe);
- 3e. Dood door verbranding van beiden (di toenoe);
- 4e. Dood door wurging van beiden (di èké).

De lijken en overblijfselen worden in de rivier geworpen.

Een Anak di Sissih mag eene vrouw van gelijken of minderen stand trouwen evenals To Makaka's. Kinderen uit Anak di Sissih-ouders blijven in dezen stand; die uit een Anak di Sissih-vader en een To Makaka-moeder volgen den stand van de laatste, terwijl kinderen, verwekt bij eene Kaoenan-moeder slaven blijven (To marara talloe = van 3 soorten bloed).

Bij de verheffing van deze kinderen tot To Makaka

Mata-alla moeten 2 — 6 karbouwen aan de familie-leden betaald en 1—2 varkens geofferd worden; voor To Makaka's die hunne kinderen bij eene Kaoenan-vrouw tot To Makaka Mata-alla wenschen te verheffen, bedraagt de prijs 1 — 4 karbouwen en het offer 1 varken.

Een To Makaka Mata-alla heeft volkomen gelijke rechten als de Tomakaka Massang (echte Tomakaka). De straffen voor eene vrouwelijke anak di sissih of Tomakaka, die een man uit een minderen stand huwt of met hem den bijslaap uitoefent, zijn:

- 1e. voor een anak di sissih-vrouw, die het misdrijf pleegt met een Tomakaka eene boete van 1—3 karbouwen en een offer van 1 varken;
- 2e. voor eene anak di sissih-vrouw, die het misdrijf pleegt met een Kaoenan dezelfde straffen als voor vrouwelijke Poeang's vastgesteld;
- 3e. voor eene Tomakaka-vrouw, die het misdrijf pleegt met een Kaoenan: de straf van verbanning (diali).

To Kaoenan mogen slechts met vrouwen uit hun stand trouwen. Eene Kaoenan Boelawan-vrouw, die met een Kaoenan tai manoek trouwt of den bijslaap uitoefent wordt echter gestraft met een boete van 1 karbouw en een offer van een varken of een kip.

Op de "virgo intacta" wordt over het algemeen geen bijzondere prijs gesteld.

Enkelen stellen wel eens de voorwaarde, dat het hymen van de bruid ongeschonden moet zijn, doch blijkt dit bij den eersten bijslaap niet zoo te zijn, dan volgt slechts de scheiding zonder eenige schadeloosstelling.

Bij overspel heeft de echtgenoot van de overspelige vrouw het recht de schuldigen bij betrapping op heeterdaad (di landi) te dooden. Past hij dit recht niet toe en volgt de vrouw haren minnaar, dan kan de echtgenoot eene schadeloosstelling eischen, zooals hier voren opgegeven bij het verbreken van eene verloving. Deze schadeloosstellingen zijn eveneens van kracht ten aanzien van vrouwen, die zonder volgens de gebruiken gescheiden te zijn, een anderen man volgen. Bloedwraak,

zooals in de Makasaarsche en Boegineesche landen gebruikelijk, is hier onbekend.

Huwt men met eene vrouw, die reeds bevrucht is door een ander, dan wordt in het geval deze laatste dit erkent het geboren kind "Anak madoea Ambe" (kind met twee vaders) genoemd. Dit kind wordt dan door beide mannen als het hunne erkend, waardoor het in dezelfde rechten treedt van de echte kinderen en in de erfenis deelt, door beide mannen na te laten.

Is de verwekker van het kind niet bekend, dan wordt het erkend door den man, die zijne moeder getrouwd heeft tijdens de zwangerschap. Op deze wijze is het mogelijk, dat een kind zelfs meer dan twee vaders krijgt, bijv. wanneer zijne moeder in ongetrouwden staat met eenige mannen den bijslaap uitgeoefend heeft en zwanger geworden, met een van hen of een ander trouwt.

Merkt een man, dat zijne vrouw zwanger gemaakt is door een ander, dan volgt er doodslag of scheiding of dan wel hij berust in het geval.

Is een meisje of ongehuwde vrouw zwanger, dan stellen de ouders een onderzoek in naar den bewerker er van. Komt deze er voor uit, dan trouwt hij ook de zwangere vrouw of erkent althans het kind als het zijne.

Ontkent de man zijne schuld, dan werd hij vroeger vermoord of werd hij de oorzaak van een krijg.

De vrouw die haren medeplichtige aanwijst wordt niet gestraft. Bij weigering wordt een Poeang of Anak di sissih gestraft zooals bij overspel met iemand uit een minderen stand, wordt eene To Makaka verbannen en eene Kaoenan beboet met 1 rijksdaalder tot 1 karbouw.

Een kind waarvan de vader onbekend blijft, wordt "toboelé" genoemd.

Een vrouw uit den stand van anak di sissih, To Makaka en Kaoenan, kan zich ook van hare schuld schoonwasschen door het volgende offer, "nitoenoe mabong" geheeten.

Indien de zwangerschap nog niet in een te ver stadium verkeert, bijv. 1—2 maanden, begeeft de vrouw

zich met een To Menawa (priester) en enkele vrouwelijke kaoenan of kampong-genooten naar een nabij gelegen rivier. Zij zorgt een stel nieuwe kleeren bij zich te hebben.

Op den oever gekomen gaat ze op den grond liggen, om door eene der vergezellende vrouwen zoolang op den buik getrapt te worden tot de foetus vernield en afgedreven is, waarna het slachtoffer hare kleeren uittrekt en de nieuwe aandoet.

In de oude kleeren worden de bloederige resten van den foetus, een weinigje van haar hoofdhaar en een ring gewikkeld, waarmede zij in de rivier afdaalt, gevolgd door de To Menawa, die den bundel van haar overneemt. De vrouw bekent hier openlijk hare schuld, waarop de To Menawa de vergiffenis van den Pong Matowa en de Dewata's voor haar inroept en vervolgens den bundel in den stroom werpt.

Na afloop hiervan keeren allen naar de kampong terug. Een karbouw en een varken (voor kaoenans geen karbouw, slechts een varken), worden later op den dag door lieden uit eene andere kampong naar den rivieroever gebracht en daar geslacht als offer aan den Pong Matowa en de Dewata's. Noch de familieleden, noch de kamponggenooten van de schuldige mogen daarbij tegenwoordig zijn.

Echtscheiding (sisarak of tantang) kan worden geëischt, zoowel door den man als door de vrouw.

Slechts een huwelijk tusschen Poeang's kan niet worden ontbonden.

Kan eene vrouw geldige bezwaren aanvoeren tegen den eisch van den man, dan is het gebruik — met uitzondering evenwel van de landschappen Sengala en Minkindik —, dat de man een schadeloosstelling (kàpà) betaalt aan de vrouw, zooals hieronder aangegeven.

- 1°. voor Anak di sissih-mannen van 2-6 karbouwen;
- 2°. voor To Makaka-mannen 2-4 karbouwen;
- 3°. voor Kaoenan Boelawan-mannen 1 karbouw:

4°. voor de overige Kaoenans-mannen 1—2 rijksdaalders.

Van Poeang's mag deze schadeloosstelling niet worden geëischt, doch worden de bezittingen tijdens het huwelijk verkregen (Mal: harta pentjarian; Tor: pendaka of papaboetoe), verdeeld. Bij de andere echtscheidingen, waarbij eene schadeloosstelling moet worden betaald, worden genoemde bezittingen gelijkelijk verdeeld, indien er geen kinderen zijn.

Bestaan er kinderen — aan deze wordt het zelf overgelaten, wie van de ouders zij volgen willen — dan wordt de harta pentjarian verdeeld of bij elkaar gehouden.

In het eerste geval krijgen de kinderen van beide ouders al vast een aandeel, terwijl de rest hun eerst afgestaan wordt na den dood der ouders.

De kinderen uit een volgend huwelijk hebben op deze bezittingen geen aanspraak.

Blijven de bezittingen onverdeeld, dan doet de vader of moeder van hun aandeel feitelijk reeds afstand ten behoeve der kinderen en blijven de bezittingen in beheer bij degene, waar de kinderen bij wenschen in te wonen. Redenen tot echtscheiding zijn in volgorde van de belangrijkheid:

- 1e. de weigering om karbouwen of varkens te slachten op een doodenfeest, indien hiertoe verplichting bestaat;
- 2e. de weigering om een met beider goedvinden aangegane schuld, voornamelijk met betrekking tot doodenfeesten, te voldoen;
- 3e. de beleediging de andere of de ouders of familieleden van deze aangedaan in tegenwoordigheid van derden;
- 4e. overspel;
- 5e. mishandeling:
- 6e. eene op wantrouwen gegronde contrôle van de huishoudelijke uitgaven;
- 7e. het geven van geld of goederen door de vrouw aan

- eenen man, zij het ook een familielid, indien het zonder voorkennis van den echtgenoot gebeurt;
- 8e. het plegen van moord of diefstal;
- 9e. groote luiheid en spilzucht;
- 10e. het door den man onverzorgd laten van de vrouw gedurende 1 maand tot 1 jaar;
- 11e. groote dobbelzucht, indien deze hartstocht groote kans heeft tot verlies van de bezittingen te zullen leiden:

12e. wederzijdsche antipathie.

In de gevallen 1 t|m 4, welke als zeer gewichtige redenen worden beschouwd, mag de vrouw, indien de schuld bij haar ligt, geen schadeloosstelling eischen, wanneer de man tegen haar wil de echtscheiding doorzet. Worden 1 t|m 4 steeds als wettige redenen aangenomen, ten aanzien van 5 t|m 12 gaat men nog al eens willekeurig te werk.

De scheiding wordt voltrokken zooals hieronder aangegeven:

- 1e. Bij Poeang's door den Tandoek Patta (den rijksbestuurder) en alle Parengé's waarbij de tegenwoordigheid van de ouders of hunne gemachtigden vereischt is,behalve wanneer de echtgenoote een Kaoenan is, in welk geval slechts de Parengé's van de kampong tegenwoordig moeten zijn;
- 2e. bij Anaks di sissih en To Makaka's door de Parengé's van hunne penenian (kampongcomplex), waarbij de ouders of hunne gemachtigden tegenwoordig moeten zijn;
- 3e. bij To Kaoenan door Parengé's van hunne kampong in tegenwoordigheid van minstens 2 getuigen. Aan de Parengé's en de getuigen is door de partijen verschuldigd:
- 1e. Als de man een Poeang en de vrouw eene anak di sissih of To Makaka is een bedrag van f 7.50. Is de vrouw eene Kaoenan dan betaalt zij zooveel zij kan en wordt het ontbrekende door den Poeang bijgepast.

33

2e. als beiden Anak di sissih zijn betaalt ieder f 5.—. Is de vrouw eene To Makaka dan betalen ze samen f 7.50. — f 10.—. Eene Kaoenan betaalt zooveel als ze in staat is; het ontbrekende wordt door den man bijgepast;

- 3e. als beiden To Makaka's zijn betaalt ieder een bedrag van f 2.50. Eene Kaoenan betaalt wat ze missen kan, het ontbrekende moet de man bijpassen.
- 4e. Als beide To Kaoenan Boelawan zijn, betaalt ieder f 1.25.—. Is de vrouw eene mindere Kaoenan, dan betaalt ze wat ze missen kan en past de man het ontbrekende bij.
- 5e. Als beide To Kaoenan zijn betaalt ieder een bedrag van ¼ rijksdaalder.
- 6e. door To Kaoenan tai manoek een bedrag van f 0.15 elk.

Monogamie en Polygamie. In de landschappen Makale, Sengala en Minkindik bestaat van ouds polygamie onder alle standen, terwijl in de overige landschappen oorspronkelijk slechts monogamie in zwang was; na den inval der Sidenrengers is echter ook polygamie daar in gebruik geraakt.

Voor het sluiten van een huwelijk is geen bepaalde *leeftijd* voorgeschreven. Zoodra de puberteit ingetreden en het lichaam voldoende ontwikkeld is, worden beide geslachten tot het huwelijk toegelaten.

Het leviraatshuwelijk wordt in deze streken niet aangetroffen.

8. Adoptie. Adoptie komt algemeen voor in twee vormen: di anak en masàkà.

Bij het "di anak" wordt een kind of volwassen persoon, familielid of niet, voor goed geadopteerd met het doel zich onder bescherming te stellen van den vleeschelijken vader van het kind of van den geadopteerde zelf of om zich de zekerheid te verschaffen dat er bij zijn overlijden door deze karbouwen zullen worden geslacht.

Een op deze wijze geadopteerd persoon (di ala anak) krijgt dezelfde rechten van een echt kind, welke het ook blijft behouden na terugkeer bij de werkelijke ouders.

Wenscht zoo'n persoon later in het huwelijk te treden, dan heeft hij hiervoor toestemming noodig zoowel van de aangenomen ouders als van de vleeschelijke.

Het huwelijk met een pleegzuster of pleegbroer is verboden, zelfs na terugkeer bij de werkelijke ouders.

Bij de echtscheiding van de pleegouders wordt het geheel aan den geadopteerde overgelaten wie van beiden hij volgen wil. Staat het in familiebetrekking tot een hunner, dan volgt het gewoonlijk deze.

De formaliteiten bij het "di anak" bestaan in het offeren van varkens of karbouwen aan de Dewata's, waarbij een gedeelte van het vleesch bestemd is voor de Parengé's.

Dit offerfeest wordt bijgewoond door een grooter of kleiner aantal hoofden en kampong-genooten al naar gelang de adoptant (To makianak) rijk of minder rijk is.

De tweede vorm van adoptie, het "masàkà", geschiedt alleen met kinderen en heeft ten doel zich op hoogen leeftijd te verzekeren van een verzorger, die op het doodenfeest in staat is karbouwen te slachten voor zijn zieleheil.

Een anak pasaka krijgt echter niet de rechten van een echt kind, zoodat het bij overlijden van de pleegouders geen aanspraken op de erfenis kan doen gelden, tenzij de erfgenamen er in toestemmen. Voor het adopteeren op beide manieren, behoeven de pleegouders niet kinderloos te zijn.

Ouders, die hunne vorige kinderen door den dood verloren hebben, geven dikwijls uit eigen beweging hun nog gespaard gebleven kind in adoptie aan een familielid of goede kennis; zij gelooven, dat de ziel van het kind dan gevrijwaard zal blijven van de boosaardigheid der Dewata's. In zoo'n geval komt het kind zijne eigen ouders geregeld bezoeken.

- 9. Verstooting. Het verstooten (silétoi oewé) van kinderen of familie-leden, waarbij alle bloedbanden verbroken en de aanspraken op deeling in de erfenis verloren wordt, kan plaats hebben in de volgende gevallon:
- 1e. wanneer een kind of familielid tegen den zin van de ouders of de hoofden der familie een huwelijk sluit;
- 2e. wanneer een kind of familielid te zwaar dobbelt, waardoor gevaar bestaat voor het verlies van het familie-bezit.

De handeling geschiedt als volgt:

Een stuk rottan wordt door ieder der partijen met eene hand aan een der einden vastgehouden, waarna het door den persoon, die de verstooting uitspreekt, in het midden wordt doorgesneden met een mes.

Behalve de tegenwoordigheid van zooveel mogelijk familieleden moeten bij voorname personen nog 2 tot 6 Parengé's als getuigen optreden; bij lieden uit den minderen stand zijn er geen getuigen vereischt.

In het eerste geval, d.i. bij voornamen, wordt 's morgens een varken geofferd aan de Dewata's waarvan een stuk van het hart en de lever, wat vet en het bovenstuk van een der achterpooten bestemd zijn voor de To Dolo; 's middags slacht men een kip (karoeroeng, d.i. bruin met zwarte pooten) welke alleen aan de To Dolo geofferd wordt.

Na de verstooting is eene verzoening mogelijk. Eene nieuwe opname in den schoot der familie heeft dan plaats met gelijktijdig herstel der erfrechten.

Hiervoor is de verstootene verplicht vergiffenis te vragen aan de verzamelde ouders en familie-leden in tegenwoordigheid van de getuigen, die vroeger bij de verstooting als zoodanig hebben dienst gedaan. De verzoening wordt bezegeld door het offer van een varken aan de Dewata's en van een kip aan de To Dolo.

10. Zwangerschap, geboorte, besnijdenis en afvijlen der tanden. Zoodra de zwangerschap is ingetreden, zijn

man en vrouw aan verschillende pemali's onderworpen.

- 1. De man mag niet smeden, daar aanraking van het ijzer het bloed als roest zal doen worden;
- 2. Hij mag zijn hoofdhaar niet laten knippen daar anders het kind zonder haar zal blijven;
- 3. Hij mag geen gemeenschap hebben met andere vrouwen, waarmede hij niet getrouwd is;
- 4. Hij mag geen kip of andere dieren slachten, daar zijne vrouw anders eene miskraam zal krijgen:
- 5. De vrouw mag niet met haren rug naar de deur zitten, daar anders eene geest ongemerkt binnen kan komen om de ziel van haar kindje weg te halen;
- 6. Zij mag niets eten waar eene bedorven lucht aan zit:
- 7. In huis mag niemand achter eene zwangere vrouw langs loopen;
- 8. Buiten brengt het loopen vlak achter eene zwangere vrouw haar onheil aan.

Beginnen de barens-weeën dan moet binnenshuis onderzocht worden, dat er zich geen knoopen bevinden in touwen, sarongs en andere kleedingstukken, terwijl alles wat hangt, weggenomen en op den vloer gelegd wordt; ijzeren voorwerpen worden uit het huis gedragen evenals vechthanen. Blijven de vechthanen binnen dan kunnen ze bij een gevecht nooit meer de overwinning behalen, terwijl de andere voorwerpen de bevalling moeilijk en zwaar zullen maken.

Nadat deze voorzorgsmaatregelen genomen zijn en de ontboden doekoen gekomen is, gaat de vrouw op een omgekeerden varkenstrog hurken met de handen geleund op twee vrouwen vóór haar en in den rug gesteund door eene vrouw achter haar. De doekoen wrijft haar in rug en handen tot dat het kind geboren wordt.

Is dit geschied dan heffen de twee vrouwen haar onder de armen een weinig op, waarna de doekoen door met beide handen op haren buik te drukken de nageboorte (eroen) met geweld tracht uit te drijven. Vóór deze er uit is, mag de navelstreng niet worden afgesne-

den. Duurt het echter te lang, dan gaat de doekoen er toch toe over met behulp van een scherp stukje bamboc (bila), nadat de navelstreng met garen afgebonden is.

Dikwijls sterft het kindje door het te lang wachten.

De navel (posi) wordt dan ingesmeerd met een papje van koenjit en bedekt met een sirihblad.

De nageboorte wordt in een gevlochten zak (kapipé) gedaan en begraven aan de oostzijde van het huis, met een steen er boven op waaromheen drie bamboe's teleng worden geplant.

Bij de geboorte van een zoon wordt door de huisgenooten hardop geroepen:

"Ijo, ijo, ja-oe". Is het een meisje, dan roepen ze op lachenden toon: "He-He-He-, joo-o".

Drie dagen achtereen worden achtereenvolgens geslacht: een kip met gele pooten, een varken en een karbouw als offer aan Pong Matowa en de Dewata's; bij minder gegoeden slacht men slechts een kip.

Deze offers gaan gepaard met zang en dans (manimbong).

Gedurende die drie dagen mag er niets uit het huis worden gedragen en is het de vrouw verboden zich te ver van het huis te verwijderen en aan den man om uit werken te gaan.

Gedurende de eerste drie dagen wordt het kind ook eerst aan een andere vrouw te zoogen gegeven.

Na verloop van ongeveer eene maand wordt het reeds met gekauwde rijst gevoed.

Kinderen van Poeang's, Anak di sissih en To Makaka mogen niet worden geschoren voordat een varken geofferd is.

Evenals op Java bestaat de lieve gewoonte, dat de ouders en groot-ouders bij de geboorte van den eersteling, zich naar deze noemen. Krijgt dit kind den naam van Soele, dan wordt de vader aangesproken met Ambe Soele en de moeder met Indo Soele en de grootouders met "Nene Soele".

Het besnijden volgens de incisie-methode heeft op den

leeftijd van acht jaar plaats met een scherp mesje. Eerst wordt een stukje hout (sindanahout voor Poeang's en damboe voor anderen) tusschen den eikel en de bovenhuid gestoken en vervolgens boven op de huid ter plaatse, waar ze op het hout ligt, eene snede toegebracht.

Hierbij wordt een karbouw, een varken en een kip door Poeang's geofferd; de overige standen kunnen met minder volstaan. Hetzelfde offer is ook voorgeschreven bij het afvijlen der tanden, hetgeen in het 14e of 15e jaar volgt.

Hierbij worden slechts de boven-voortanden tot de helft of tot aan het tandvleesch afgevijld met een steen of een vijl.

De oorsprong en beteekenis van bovenvermelde mutilaties zijn niet bekend.

11. Doodenfeest. De gebruiken bij begrafenisplechtigheden zijn zóó ingewikkeld, dat slechts enkele adat-kenners er volkomen van op de hoogte zijn. Alleen vorstelijke en zeer voorname families vieren dan ook het doodenfeest zooveel mogelijk volgens de adat-voorschriften.

Daar de doodencultus een zeer gewichtige plaats vervult in het leven van het volk, is het van belang er het een en ander van te vermelden.

De hieronder volgende beschrijving maakt volstrekt geen aanspraak op volledigheid, doch geeft een voldoend beeld van den loop van een doodenfeest.

Er bestaan verschillende wijzen van viering van een doodenfeest, waaronder men eene keuze kan doen.

De twee hoofdsoorten zijn: de "papa lima" en de "papa pitoe", elk weer onderverdeeld in:

- a. papa lima<sup>2</sup> zonder rapassan;
- b. papa lima lempe zonder rapassan;
- c. papa lima mantoenoe pia met rapassan;
- d. papa pitoe pitoe zonder rapassan;
- e. papa pitoe lempe met rapassan (rapassan = rusttijd).

Bij a en b is de indeeling van de dagen als volgt:

- 1e dag makaroedoesan zonder mapoeli;
- 2e dag alle torro of alle saka;
- 3e dag mabaloen of marondoni;
- 4e dag maba-ata of matombi;
- 5e dag magreja;
- 6e dag meawa lake liang dipiamai.

De beteekenis der Toradja-woorden zal bij de eigenlijke beschrijving van het feest nader verklaard worden.

Het verschil tusschen de vieringswijze a en b bestaat slechts hierin, dat bij b meer karbouwen geslacht worden, n.l. 6, 8 of meer, en de tembi's, dat zijn de bamboe's met daaraan hangende kleeden of doeken, buiten geplaatst worden in plaats van in huis. Bij c papa lima mantoenoe pia, duurt het feest ook 6 dagen als boven, doch wordt op den eersten dag het "mapoeli" toegepast, geen tembi's buiten geplaatst en na een rusttijd van eenige maanden of langer een tweede feest, het "mantoenoe te matewa" (to dolo) of mépalao", gegeven.

De indeeling der dagen bij d papa pitoe-pitoe is als volgt:

- 1e dag makaroedoesan (zonder mapoeli);
- 2e dag allo terro;
- 3e dag no-olong;
- 4e dag me'baloen;
- 5e dag allo datoe of manembon;
- 6e dag matembi of maba-ata;
- 7e dag mangroja;
- 8e dag meawa lake liang.

De viering volgens e papa pitoe lempe geschiedt als bij d, behalve, dat op den eersten dag het "mapoeli" niet voorkomt en de bezoekers op rijst en versnaperingen onthaald worden, wat bij d geen gebruik is.

Thans volge de beschrijving van een doodenfeest, gevierd volgens c papa lima mantoenoe pia, met rapassan en gevolgd door het mantoenoe te matewa (to dolo), welke soort gekozen wordt, wijl hierbij de meeste plechtigheden voorkomen.

Zoodra iemand op sterven ligt worden zijne kinderen en naaste familie-leden, die niet in hetzelfde huis wonen, gewaarschuwd. Zijn ze op den sterfdag er nog niet, dan wordt nog hoogstens een dag gewacht, waarbij het lijk eerst op de uitgestrekte beenen van eenige naast elkaar zittende personen gelegd en daarna op den vloer geplaatst wordt met het hoofd naar het westen en de voeten naar het oosten. Daar de ziel nog beschouwd wordt in 't lichaam te vertoeven brengt men op de tijden, dat de gestorvene gewoon was te eten, eenige spijs naar zijn mond.

Nadat de termijn voor het wachten verstreken is begint men het lijk onderhanden te nemen.

Eerst worden de darmen door massage van hunnen inhoud ontlast en daarna het lijk gewasschen en met klapperolie ingesmeerd. Vervolgens wordt het in fraaie kleeren, welke tijdens het leven reeds voor dit doel worden aangeschaft, en sieraden gestoken, in den mond wat stofgoud gelegd en stopt men neusgaten en ooren met kapas dicht. De sieraden voor eene vrouw bestaan voornamelijk uit oorknoppen, een halsketting, armbanden, voetringen en vingerringen, terwijl die van den man meestal gevormd worden door eene kris, een halsketting en een sirihzakje, alles zooveel mogelijk van goud, ook de kris.

Het lijk wordt dan zooals het aangekleed is, in lange witte lappen gewikkeld zoo stijf en dik, dat men weinig last zal ondervinden van de ontbinding.

Daarna wordt het midden in het woonvertrek eenvoudig op den vloer gelegd met het hoofd naar 't westen en daaronder pinangbladscheeden opgehangen voor de opvanging van het lijkwater, en verder aan het voeteinde allerlei eetwaren — rijst uitgezonderd — sirihingrediënten en een bamboekoker met toewak geplaatst ter spijziging van de nog in huis vertoevende ziel.

Dien dag wordt door de familieleden en huisgenooten aanhoudend luidruchtig geweend.

Van af den dag van overlijden treedt eene daarvoor

aangewezen kaoenan vrouw, ("to mapili") genaamd op als waakster en kookster van het eten voor de ziel van den doode, dat dagelijks ververscht wordt. Dit baantje is erfelijk in haar geslacht.

Na ongeveer 12 dagen is het lijk zoodanig verteerd en uitgedroogd, dat het in een nieuw omhulsel gestoken kan worden en er geen bezwaar bestaat de opvangers van het lijkvocht weg te nemen.

Het opnieuw inwikkelen mag echter eerst plaats hebben op den 3den dag van het eerste feest, het mantoenoepia, hetwelk gewoonlijk na  $\pm$  eene maand een aanvang neemt.

Te beginnen met den dag van overlijden is het den naasten familieleden verboden rijst te eten, terwijl op het eerste doodenfeest de weduwe of weduwnaar (to baloe) van vorstelijken bloede gedurende vijf dagen in eene soort bamboekooi wordt opgesloten, gedurende welken tijd het den opgeslotene verboden is den grond te betreden, eene groote boodschap te doen en iets anders te gebruiken dan klapper, langkoeas en toewak.

Nadat de feestloodsen, waarvan het aantal wel eens 50 tot 60 bedraagt, gebouwd zijn en voldoende padi gestampt is, kan het feest beginnen.

De plechtigheden en gebruiken op de opeenvolgende dagen komen in het kort op het volgende neer, waarbij aangeteekend zij, dat de dagen genoemd worden naar de hoofdverrichting, welke plaats vindt.

1e. dag.

Makaroedoesan (beteekenis: den slaap verdrijven, n.l. van de menschen die gewaakt hebben).

's Morgens wordt de feestdag geopend met het slachten van een karbouw (mapoeli). Het vleesch hiervan wordt na in stukjes te zijn gesneden verdeeld over 33 aarden borden, welke in 3 rijen zijn geplaatst, en 3 groote potten, en vervolgens gekruid met gember en lombok; het moet ongekookt blijven. Dan komt de "Tomakaja", iemand uit den laagsten kaoenanstand, die zooals hier onder nader zal blijken meerdere baantjes

te vervullen heeft, om onder het prevelen van enkele formulieren een gedeelte van het vleesch te offeren aan de bombo's (geesten) en daarna de rest te verdeelen onder de aanwezige jongelingen en meisjes.

Na afloop hiervan heeft het "makaroedoesan" plaats, waarbij een zwarte karbouw (parépé) die stevig is vastgebonden, door met kapmessen gewapende mannen wordt aangevallen en afgemaakt.

De familieleden van den doode mogen van dit vleesch niets gebruiken op grond van het volksgeloof, dat de ziel van den overledene op den rug van dezen karbouw buiten de kampong zal worden gevoerd om vervolgens over te gaan op den rug van een anderen karbouw, de "Tandi rampassan" genaamd die later bij het mabolong (zwart maken der kleeren) en het "mantoenoe to matewa" ter sprake zal komen.

In den loop van dezen dag worden verder geslacht 3, 4, 6, 8, of 12 karbouwen naar gelang van den stand en de gegoedheid van den doode.

's Avonds offeren de To Kaoenan 1 varken (mangrimpi bia).

2e dag.

Ma-alle torro (rustdag ten aanzien van het slachten van karbouwen).

's Morgens slachten de familieleden 1 varken (mapakande to maté).

's Middags komen de bezoekers tal van varkens en eetwaren, uitgezonderd rijst, brengen (no-olong = komen kijken, bezoeken).

Gedurende den geheelen duur van 't feest worden de voorname bezoekers op 't feestterrein ontvangen door een der mannelijke familieleden van den doode, waarbij hen sirih aangeboden wordt door een acht- of twaalftal mooi uitgedoste vrouwen, met een gouden kris voor of op zijde, een band van een jong arènblad om het hoofd, de "dolo-deang" eene roode, gele of witte sarong waarvan de onderzoom omrand is met ketilie's (oude Hollandsche stuiverstukken) om de heupen en verder op den rug

de kandaerie (kralen kleed) waarvan de koorden over de schouders getrokken en voor op de borst in een lossen knoop gedragen worden.

's Avonds wordt 1 varken geslacht door de To Kaoenan (mangrimpi bia).

3e dag.

Mobaloen (inwikkelen van het lijk).

's Morgens wordt 1 varken geslacht door de familieleden (mapakande).

Als de zon in het zenith staat wordt het lijk, dat nu voldoende verteerd en uitgedroogd is, zooals het ligt, in nieuwe lappen stijver en netter ingepakt en het omhulsel door den Tomakaje — hierboven reeds genoemd bij het "mapoeli" op den eersten dag — dichtgenaaid.

De naald door hen gebruikt moet, indien de doode een Poeang of Madika is, van goud zijn, en verder bij anak di sissih's van ijzer met goud verguld, bij Tomakaka's van ijzer of koper en bij Kaoenans van been zijn.

De Tomakaje, wiens baantje erfelijk is in zijn geslacht, mag in gewone tijden geen andere bezigheden verrichten dan die op de doodenfeesten voor hem vastgesteld, terwijl hij verplicht is slechts verblijf te houden in een sterfhuis of zijne eigen woning.

Na het omhulsel dichtgenaaid en 't lijk op dezelfde plaats weer teruggelegd te hebben (dirappai), plaatst de Tomakaje 8 bamboe's (talang) van 1½ vadem lengte elk, .over de dwarsbalken van het huis, waaraan den volgenden dag mawa's (oude weefsels), kadaori's en andere geërfde kleeden gehangen worden.

De bamboe's stellen voor:

- 1. de kussens van den doode (allenana);
- 2. de broers en zusters (sioenoena);
- 3. de kinderen (ana'na);
- 4. de kleinkinderen (ampena);
- 5. de achterkleinkinderen (ampoetoe);
- 6. de neven en nichten (sapoepoe);
- 7. de kinderen, die steeds bij het lijk de wacht houden (to maparandang);

8. de slaven en pandelingen (to kaoenan).

Tijdens het dichtnaaien van het omhulsel wordt een karbouw geslacht (mébaloen).

's Middags worden de mawa's en kleeden, welke bestemd zijn over de acht bamboe's te worden gehangen, door de vrouwelijke familieleden elk afzonderlijk in pakken (sampins) gevouwen en die pakken, nadat ze ongeveer 1 uur op den schoot der vouwsters gelegen (mangaria sampin) en het etensuur van den doode gepasseerd is, in het vertrek er naast gebracht, van daar in 't vertrek van den doode geworpen om vervolgens hier opgestapeld te blijven liggen tot den volgenden dag.

's Avonds offeren de Kaoenans 1 varken. 4e dag.

Maba-ata (aangevangen, n.l. met den bouw van de "balakajan"). Dit is eene stellage op 4 stijlen met een planken of bamboe platform, waaronder de karbouwen geslacht worden en waarvan het platform dient om daarop het vleesch te leggen en in stukken te snijden, waarna het van die plaats door den Tomenawa het volk toegeworpen wordt).

's Morgens wordt 1 varken geslacht (mapakande to mate), om 9 uur gevolgd door een tweede op het platform van den "balakajan" (dirara balakajan) en de balakajan met 't bloed van dit varken ingesmeerd.

's Middags tegen 1 uur heeft het offer van 5 karbouwen plaats (matombi), hetwelk gelijktijdig gepaardgaat met de losmaking der sampins in het huis en het behangen er mede van de 8 bamboe's, hooger genoemd.

's Avonds wordt 1 varken geslacht door de Kacenan (mangrimpi bia).

5e dag.

Mangroja (druk feestvieren).

's Morgens worden twee varkens geslacht, waarvan het eene de "bia te baloe", een offer van de weduwe of weduwnaar is en het andere, de "bia parépé", zwart van kleur moet zijn.

's Middags komen aan de beurt: 1 zwarte karbouw.

"simboeang kalesi" geheeten, omdat hij aan een pinangstam vastgebonden wordt en 1 wijfjeskarbouw, de "toelak balakajan" geheeten wijl ze aan een stijl van den balakajan vastgelegd wordt.

Volgens de adat is het "pemali" deze drie karbouwen te villen.

Op dezen dag, die het drukst bezocht wordt, kunnen meer karbouwen worden geslacht door familieleden of kennissen, doch is hiervoor de toestemming van de erfgenamen noodig daar deze verplicht zijn later de schuld op dezelfde wijze af te doen bij gelegenheid van het doodenfeest van den gever zelf of een van diens verwanten.

Na de verkregen toestemming maakt de Tomanawa van het platform van den balakajan bekend hoeveel karbouwen en door wien ze zijn bijgebracht. Heeft deze afkondiging niet plaats gehad, dan behoeft de schuld later niet erkend te worden.

Zoo moeten ook de schulden van den overledene gedurende het doodenfeest door de schuldeischers worden opgegeven, daar na afloop hiervan de erfgenamen van elke verplichting te dien aanzien ontheven zijn.

Varkens kunnen geslacht worden naar willekeur.

's Middags na zonsondergang worden de 8 bamboe's zonder de sampins, — welke laatste na te zijn leeggemaakt eigenlijk "tembi" heeten, — door den Tomakaje door de voordeur één voor één naar buiten geworpen onder het prevelen van eenige formulieren. Hierbij mag niemand worden getroffen, daar dit ongeluk zou beteekenen, terwijl uit de ligging van de op den grond neergekomen bamboe's te voorspellen is, of geluk dan wel ongeluk te wachten staat.

De tembi's worden weer opgerold en bewaard tot het 2de feest, het "mantoenoe to matowa"; dan worden zij op den 4den dag naar buiten gebracht en gehangen aan de einden der bamboe's vóór het lijkenhuis (lakkian) op 't feestterrein.

6e dag.

"Meawa saoek to rinding" of "maparimpe", (ver-

plaatsen van het lijk tegen een der wanden van het vertrek).

Op dezen dag wordt het lijk op eene bale<sup>2</sup> van bamboe (paladoera) naast den zuidelijken wand van het vertrek geplaatst en daarover bij wijze van gordijn mawa's en andere kleeden of rood katoen gehangen.

De offers gedurende dezen dag bestaan uit een karbouw en tal van varkens.

De familieleden en huisgenooten, die van af den dag van overlijden zich onthouden hebben van gekookt voedsel, mogen den volgenden dag weer van alles eten. Van deze "To Makoeasa" zijn echter drie, n.l. twee mannen en eene vrouw, waarvan de laatste een familielid is, verplicht te blijven vasten tot na afloop van het "mabolong" (zwart maken der kleeren), hetgeen 4 dagen later plaats vindt.

Op dien dag slacht men 1 karbouw en tal van varkens, en worden de kleeren van de familie-leden en huisgenooten zwart gemaakt waarbij ze van tevoren even besmeerd worden met 't bloed uit de kam van een haan (mangrara boleng).

Na het "maboleng" komt een zwarte karbouw, de "tandi rapassan", onder het huis van den doode, waar hij blijft tot den dag van overbrenging van den doode naar het lijkenhuisje op 't feestterrein.

Drie dagen later worden de kleeren voor de tweede maal zwart gemaakt (makatoea), hetgeen gepaard gaat met het offeren van varkens.

Na het "maboleng" is het voor familieleden en huisgenooten gedurende eene maand verboden om hoeden te dragen en aarden kookpotten (koerings) te verkoopen.

De mannen die verplicht zijn rouw kleeren te dragen bedekken gedurende dien tijd het hoofd op de gewone wijze met een zwarte doek (pote), versierd met kwastjes en kralen, terwijl de vrouwen een zelfde doek losjes over het hoofd slaan en naar achter laten afhangen als een sluier. Het lijk, of liever geraamte, blijft nu verder liggen tot het tweede feest, het "matoenoe to matewa" (todole of taree) aanvangt, hetgeen eenige maanden, doch ook 2 tot 3 jaren kan duren.

Is het tijdstip hiervoor vastgesteld, dan begint men eenigen tijd van te voren met de vervaardiging van eene pop, een paard van hout en de draagbaar, de laatste in den vorm van een rijstschuurtje en voorzien van houtsnijwerk en beschilderingen. Verder maakt men een aanvang met den bouw van het lijkenhuis op 't daarvoor bestemde feestterrein, meestal een vlak terrein in of even buiten de kampong, alsmede met het sleepen naar het feestterrein van de steenen, welke moeten dienen als piket-paaltjes voor de karbouwen en dikwijls eene lengte bereiken van 1 tot 2 Meter bij eene dikte van eenige dM.

Het eigenlijke feest wordt dan als volgt gevierd: 1e dag. "Matoendan", (wekken).

's Morgens heel vroeg heeft het wekken van den doode plaats, dat gepaard gaat met het lossen van schoten en het slaan op de gandang door den Tomakaje;

Na de pop overeind gezet te hebben wordt het geraamte van den doode zonder het oude omhulsel los te maken gewikkeld in eene nieuwe witte lap van katoenof kapokweefsel (masambo pébaloen).

Een karbouw en een varken worden hierbij geslacht en vervolgens het gebeente overgebracht naar de rijstschuur (mapelao roko alang == verplaatsen naar de rijstschuur) waar op den planken vloer onder de schuur reeds eene gereed gemaakte draagbaar — niet als van den rijstschuur-vorm waarvan hierboven melding is gemaakt — klaar staat.

Het gebeente wordt daarop geplaatst in een cylindervormigen koker, bestaande uit een geraamte van bamboe, waaromheen rood papier, dat beplakt is met figuren en randen van verguld papier.

Drie dagen blijft het gebeente hier liggen, gedurende welken tijd men het omhulsel belegt met figuren van bladgoud (baloen boelawan). Als plakmiddel bezigt men hierbij lijm bereid uit een stuk karbouwenhuid en het sap van den Doeajanboom, welke te zamen gekookt worden. Op den 2den en 6den dag wordt een varken geofferd (mapakando). 4e dag.

"Maba-ata" of "matembi" (plaatsen van de bamboe's met witte en gekleurde lappen voor 't lijkenhuis).

Na met mawa's (oude weefsels) overdekt en met gouden krissen (gajang boelawan), versierd te zijn wordt de draagbaar met het daarin liggende gebeente overgebracht naar het lijkenhuis (lakkian).

Van te voren heeft de "To mapili", de reeds genoemde kookster van de spijzen voor den overledene, zich naar 't lijkenhuis op weg begeven met eenige brandende stukken hout, een houten eetschaal (kandean), een waterhouder (tampoeroeng) en eene kom. Na alles in het lijkenhuis te hebben geplaatst keert ze terug naar de padischuur, waarna de doode eerst naar 't lijkenhuis overgebracht mag worden.

De optocht daarheen gaat met luid feestgejoel gepaard, waarbij de stoet als volgt geregeld is:

Aan het hoofd loopen al tandakkende de "to maranding", (krijgsdansers), uitgedost in een oorlogskostuum, bestaande uit: een lederen jak, belegd met witte, platronde schelpen, een uit rottan gevlochten helm, welke versierd is op den bol met eene pluim van menschenhaar en aan de voorzijde met eene platte koperen plaat in den vorm van een karbouwenhoorn aan weerskanten opgebogen, en bewapend met eene breed gepunte lans, aan welker voeteinde een bos menschenhaar bevestigd is.

Achter hen bevinden zich de "Tomakoeasa", (de wakers), gevolgd door den drager van de "belau tédong", eene geraamte van bamboe in dezen vorm —(——)—, waarover een roode lap, aan welker uiteinden ketilis (oud-Hollandsche stuiverstukken) hangen, en

welke verder versierd is met jonge arènbladeren, lansen en gouden krissen.

Daarna worden aan de hand geleid de drie vroeger reeds genoemde karbouwen, nl. "tandi rapassan", "parépé" en "toelak balakaja", waarvan de twee eerste als volgt opgesmukt zijn: op den rug mawas (oude weefsels), aan den staart jonge arèn- en tabang (drakenbloed)-bladeren, om den hals een band van jonge arènbladeren, waaraan geregen zijn: terrong-vruchten, djeroekschillen en gespleten bamboe's, besmeerd met koenjit en kalk; op de punten der hoorns gouden hoorns (tandoek boelawan).

Vervolgens komen de "To Baloe" (weduwe) en de "To maparandan", (de kinderen, die bij 't lijk de wacht hebben gehouden), gedragen in met zwarte doeken omhulde tandoes, waarachter de lijkbaar, voorafgegaan door de houten pop gezeten op het houten paard, die weer onmiddellijk gevolgd worden door de "To mapili".

Aan den staart van den stoet sluiten zich eindelijk tal van aan de hand geleide karbouwen, al of niet versierd, aan.

Intusschen zijn voor het lijkenhuis en in eene groote kring er om heen bamboestaken met de daaraan bevestigde "tombi's" in den grond geplaatst.

Nadat de doode in den koker is binnen gebracht in het lijkenhuis worden de karbouwen "parépé" en "toelak balakajan" onder den "balakajan" geslacht en het vleesch uitsluitend verdeeld onder de "tongkonans" (stam-woningen) en de eigenaren der "tombi's".

's Middags tegen 6½ uur wordt nog een karbouw geslacht (ramboe kasisi = berooken van de muskieten), waarvan 't vleesch gelijkelijk verdeeld wordt over de feestloodsen.

's Avonds volgt een varken (mapakande taoe boeda = spijzigen van 't volk).

5e dag.

Mangroja (druk feestvieren).

's Morgens worden twee varkens geslacht, nl. een

"bai baloe" (varken van de weduwe of den weduwnaar) en de "bai parépé" (een zwart varken), waarvan het vleesch op het platform van den "balakajan" gelegd wordt ter verdeeling.

Verder worden evenals den vorigen dag geslacht twee karbouwen, nl. de "parépé" en de "toelak balakajan", waarvan de linkervoorpoot van den eerste bestemd is voor de "To makaje".

Na verdeeling van het vleesch laat men een anderen karbouw los, waarop iedereen mag aanvallen en er een stuk vleesch uit mag hakken (di pa oeroean). Dit wreede gebruik is op last van het bestuur afgeschaft.

Vervolgens worden zes karbouwen geslacht die naar den paal, waaraan ze gebonden zijn, genoemd worden:

1. Simboeang ampiri (paal van den lontarboom).

Deze karbouw is de meergenoemde "tandi rapassan" die zooals reeds vermeld, na het zwart maken der kleeren op 't einde van 't eerste feest onder de woning van den doode, gestald wordt;

- 2. Simboeang Datoe (steenen paal); gevlekt;
- 3. Simboeang Doengin (paal van een soort tjemaraboom); gevlekt;
- 4. Simboeang Kalesi (paal van een pinangboom), gecastreerd;
- 5. Simboeang patoeng (paal van bamboe patoeng), willekeurige kleur.
- 6. Sambae (willekeurige paal); kop geelachtig.

Hierbij kunnen nog andere karbouwen worden geslacht.

Al het vleesch wordt aan den "balakajan" opgehangen en op het platform in stukken gesneden, waarna een persoon die goed op de hoogte is van de adat en de verschillende relaties van den doode, de stukken van boven den rechthebbenden toewerpt, onder het uitroepen van hunne namen en betrekkingen tot den doode.

's Avonds slachten alle familieleden ieder een varken. Het vleesch wordt na in kleine stukjes gesneden en in eene bamboe geroosterd te zijn (peong) met gekookte djagong en ba-atan (eene gierstsoort) in eene kleine mand (barasang) gedaan. Elk zoo'n mandje dragende maken de kinderen en kleinkinderen van den doode met eene flambouw in de hand een rondgang om 't lijkenhuis (maparande = zegen afsmeeken).

Gewoonlijk vindt dit gebruik slechts toepassing wanneer er kleinkinderen zijn. 6e dag.

Meawa (verplaatsing, overbrenging van den doode naar den grafkelder).

Op dezen dag wordt de doode eindelijk in den familiegrafkelder bijgezet, welke meestal in een steile rotswand uitgehouwen is om diefstal van de in het graf aanwezige sieraden te voorkomen.

Na aan het voeteneinde van het doodenomhulsel een poje (schaamgordel), welke aan de korte randen met katili's en kraaltjes versierd is, te hebben vastgebonden, wordt onder gejoel de doode in de houten draagbaar (saringan), welke den vorm van een rijstschuur bezit — hierboven reeds vermeld — vervoerd, waarbij de houten pop op het houten paard door menschen gedragen zich vooraan bevindt.

Achter op de draagbaar wordt een haan met witte pooten, snavel en ooren (sela) vastgebonden, terwijl een zwarte karbouw en tal van varkens den stoet volgen om straks vóór het graf te worden geslacht.

De "Tomakoeasa" voeren een platten breed geranden bamboehoed (sarong boenga² voor een mannelijken, en sarong maniek voor eene vrouwelijke doode) en eetservies mede voor den doode.

Bij het graf gekomen, waar zoo noodig een bamboetrap met dwarslatten tegen den rotswand geplaatst is, klimt een Tomakoeasa naar boven in den kelder om den doode van de dragers over te nemen en op de bestemde plaats te leggen. Daarna sluit hij het houten luik na een eindje van de pejo, welke zich op 't dooden-omhulsel bevindt, over den bovenkant van het luik naar buiten te hebben getrokken; vervolgens hangt hij den bamboe-

hoed aan de voorzijde van het luik en plaatst de houten pop en het eetservies op den voorliggenden bodemrand van de kelderopening, welke gewoonlijk van een uitgebikte balustrade voorzien is.

De draagbaar en het houten paard worden op eene geschikte plek zoo dicht mogelijk bij het graf geplaatst.

Tot slot worden de meegebrachte offerdieren geslacht en aan de ziel van den doode en de dewata's geofferd.

Ofschoon op dezen dag de eigenlijke doodenfeesten geëindigd zijn, bestaan voor de naaste verwanten nog de volgende offers, welke echter in meer beperkten kring plaats vinden.

Vier dagen na de bijzetting van den doode in 't graf moeten zij de kleeren nog eens zwart maken (mabolong), waarbij 1 karbouw en tal van varkens geslacht worden.

Het varkensvleesch bewaart men gedeeltelijk voor 't volgende offer, dat 5 dagen daarna plaats heeft en bestaat uit het brengen van djagong, ba-atan (gierst), varkensvleesch, sirih en toewak naar 't graf, (paroendoen bombo) hetgeen geschiedt door de naaste familieleden en de kaoenans.

Na vier of vijf dagen wordt de "poto" (zwarte hoofddoek) vaster om het hoofd gebonden, waarbij weer 3 of 4 varkens geslacht dienen te worden ten huize van den doode.

Het vleesch van dit offer wordt gedeeltelijk naar het graf gebracht en voor een deel bewaard om het over 2 dagen weer daarheen te brengen (matollé == herhalen).

Zes dagen later mogen de jongere familieleden weer voor het eerst rijst eten, hetgeen gepaard gaat met het slachten van een varken (malolo tanga), terwijl de anderen nog eenige dagen daarmede moeten wachten. Op den hiervoor vastgestelden dag worden 1 karbouw en tal van varkens geslacht en wat rijst voor den doode in het huis geplaatst op de plek, waar zijn lijk gelegen heeft. Drie of zes dagen daarna wordt een zwart var-

ken (mabai poepoei) geslacht en ketoepat en gele rijst bereid om aan de Dewata's te offeren, en drie dagen later een zwarte kip (masappa manoek of mamanoek belongan) geofferd, welke verondersteld wordt de ziel van den doode naar de zielen der voorouders te brengen.

Is een rusttijd van eene maand of langer voorbij gegaan dan wordt op een dag de gandang geslagen en begint weer eene reeks van offers, welke nu evenwel het slot vormen der plechtigheden.

Eerste dag. "Maramboe tali".

In het huis van den overledene, op de slachtplaats en bij de bron of put wordt een gevlochten jong arènblad gehangen.

's Middags worden thuis kippen en buiten de kampong een hond geslacht (maramboe tali) en aan de Dewata's geofferd; de rest van het hondenvleesch is bestemd voor het maal van de kaoenans.

Op den tweeden dag, welke geen naam bezit, bestaat het offer slechts in het slachten van kippen na zonsondergang.

Derde dag.

Manta-ada bombo (zegen afsmeeken van de ziel van den overledene).

In den middag wordt een varken geslacht, gele rijst bereid, waarvan wat geofferd wordt aan de ziel van den overledene vóór het huis. 's Avonds volgen eenige kippen.

Vierde dag.

La-apa gandang (einde van 't slaan op de gandang). Terwijl de vorige dagen slechts 's middags de gandang gehoord wordt, slaat men er nu den geheelen dag op.

's Morgens begint men met 3 varkens te slachten, waarvan 1 met witten buik, 1 met witten kop en 1 met witgevlekten kop. Hiervan is een deel bestemd voor het offer aan de Dewata's.

De kop van het varken met den witten buik wordt op eene baar rondgedragen en vervolgens op de gewone

54

slachtplaats geofferd en genuttigd. Verder hebben op deze plaats de volgende verrichtingen plaats:

Bamboestokjes aan 't eind voorzien van een dot kapas worden door de Tomenawa vastgehouden en met dit einde in varkensbloed gestoken, waarna hij ze aan de jongere familieleden van den overledene en de kaoenan boelawan uitdeelt. De bedoelden houden elk hun stokje eerst op het hoofd (mapa-atik) en besmeren dan met 't bloederig einde voorhoofd, handpalmen en knieën (merara).

Na afloop hiervan worden balletjes van in varkensvet gekookte kētan op pisangbladeren gelegd en elk blad met de zich daarop bevindende balletjes geplaatst op ontbloote klewangs, vastgehouden door verschillende personen.

Eenige oude menschen moeten dan de balletjes slikken zonder er in te mogen bijten.

Hiermede zijn de plechtigheden geëindigd en wordt naar behoefte slechts van tijd tot tijd een enkel offer gewijd aan de ziel van den doode.

Behalve de bovenvermelde smulpartijen, amuseert men zich op deze feesten nog met stierengevechten, dobbelen en hanenvechterijen, en met zang en dans (mabadong).

Ten tijde, dat de grafkelders nog niet in zwang waren, werd een doode eerst in eene houten kist gelegd, waarna over eenigen tijd de kist op een uitstekende rotsbank gezet of wel in den grond begraven werd terwijl het gebeente van den doode in een spelonk werd geplaatst.

Na het ontstaan van de grafkelders wijzigde dit gebruik zich zoodanig, dat het gebeente op dezelfde wijze als bij het "mantoenoe te matewa" in den kelder werd gezet, doch in sommige streken zooals o.a. in 't zuiden van Minkindik en Sengala bleven de doodkist (karepi) en de oorspronkelijk voorgeschreven plechtigheden bestaan.

Wordt de "karepi" in den grond gestopt dan kan men de plek altijd herkennen aan een vierkant stukje opge-

hoogde aarde, waarop enkele ficusboomen geplant zijn. Van de adat "karepi" volge hieronder een schematisch overzicht der plechtigheden.

Eerste feest.

1e dag, Mapolambi.

's Morgens wordt een varken geslacht, 's middags gevolgd door een tweede (kinale te mate = spijzigen van den doode).

2e dag. Mapatanan.

's Morgens omstreeks 11 uur wordt een varken geslacht en het lijk, na gekleed te zijn, in zittende houding geplaatst.

3e dag. Masangkin.

's Morgens wordt een karbouw (tandi rapassan) aan een der stijlen van het huis van den doode vastgebonden, waarop tegen den middag een karbouw geslacht wordt.

4e dag. Madodja.

Het wakker houden van de wakers, voor welk doel een varken geslacht wordt.

5e en 6e dag hetzelfde.

7e dag. Matama kajoe, of karepi.

Plaatsing van het lijk in de doodkist, waarbij 1 karbouw geslacht wordt. Hiervan zijn slechts de ingewanden bestemd als voedsel voor dien dag, terwijl van het vleesch dendeng wordt gemaakt, welke dienen moet voor het dagelijksch aandeel van den doode en de wakers. 's Avonds offert men 1 varken.

Na het, "rapassan" (rusttijd) wordt het tweede feest gevierd in deze volgorde:

1e dag. Matoendan.

Wekken van den doode, waarbij een varken geslacht wordt, daarna begraven van de karepi.

2e dag. Popikalae roko alang.

Overbrenging van den doode naar de padischuur, waarbij 1 varken geslacht wordt.

Gedurende den 4en, 5en en 6en dag blijft de doode in de rijstschuur.

7e dag. Matandoen: vergulden van het stofomhulsel van den doode. 's Morgens wordt 1 karbouw geslacht.

8e dag. Manggaraga balakajan.

Bouwen van den balakajan (stellage met platform op de slachtplaats).

's Middags worden 1 karbouw en 1 varken geslacht. 9e dag. Matombi.

Plaatsing van de bamboestaken met de tombi-doeken. Tegen den middag worden 2 karbouwen en 2 varkens geslacht.

10e dag. Mangreja.

Op dezen dag worden 14 karbouwen geslacht t. w.:

- 1 Simboeang kalesi (zwart).
- 1 Simboeang Batoe (gevlekt).
- 3 Simboeang kajoe (willekeurige).
- 4 Simboeang toelak balakajan, (2 zwarte en 2 willekeurige wijfjes-karbouwen).
- 1 Simboeang tawa baene (zwart wijfje of mannetje).
- 4 Simboeang pantoenoena te matanda ambe en te matanda indo (willekeurige).

11e dag. Meawa.

Bijzetting van den doode in den grafkelder.

Hierbij worden 2 varkens geslacht.

In Sengala trekt men na het "mabolong" (zwart maken der kleeren) naar de tonkonan (stamwoning) te Oeloewae, om op den hoofdstijl (ariri pasi) zwarte strepen aan te brengen (Male boleng ariri pesi tama Oeloewae).

Van hier gaat men vervolgens naar Minkindik om te Silanga aan de rivier van dien naam en te Pemanoekan een varken te offeren.

(Male saoe kande-i paloengan boelawan).

In Oeloewae, Silanga en Pemanoekan hebben de offeraars dan het recht er tijdens hunne aanwezigheid zooveel djagong, pisang en ba-atan (gierst) weg te halen en naar het doodenhuis te brengen als zij believen.

Ten slotte zij nog 't volgende vermeld: Het lijk van

een zuigeling wordt geplaatst in een uitgekapt vierkant gat (liang piah) in den stam van een levenden boom, waarna 't gat gesloten wordt met arèn-vezels.

Doodgeboren kinderen worden in den grond begraven. Uit de hierboven in het kort gegeven schets van de doodenfeesten, blijkt m.i. voldoende welke voorname plaats de dooden-cultus in 't leven van den Toradja inneemt.

Gelukkig dat slechts personen van vorstelijke afkomst deze langdurige en kostbare wijze van viering volgen, daar de rijkdommen van 't land anders groote kans hadden spoedig naar 't zielenland te verhuizen.

Hoe verspillend, wreed en onhygiënisch de gebruiken ook mogen zijn, kunnen wij in verband met de belangrijkheid er van, zoolang de gezondheids- en andere belangen van de bevolking geen gevaar loopen, niet dan slechts geleidelijk de gewenschte wijzigingen er in aanbrengen.

Tijdens onze bestuursvestiging werd reeds met goedvinden der hoofden bepaald: dat lijken van personen, overleden aan eene besmettelijke ziekte onmiddellijk moesten worden begraven; dat het wreede afmaken van dieren niet meer mocht plaats vinden; dat op een doodenfeest hoogstens 40 karbouwen geslacht mogen worden; dat er niet gedobbeld, doch slechts hanengevechten mogen worden gehouden.

Door het bestuur moet er m.i. voortdurend naar gestreefd worden de toonaangevers in de Toradja-maatschappij op te voeden, ten einde langzamerhand hunne medewerking te verkrijgen voor de afschaffing van vele nog bestaande gebruiken, welke schadelijk werken op de gezondheid en de economische ontwikkeling van het volk. Waar de ouderen zooals gewoonlijk te vasthoudend zullen zijn, dient men zich te wenden tot de jongeren.

Dat 't onderwijs, zelfs het neutrale, een krachtig middel hiervoor is, merkt men duidelijk aan de kinderen, afkomstig van de landschapsschool, die reeds met geringachting spreken van pemali's en dewata's. 12. Andere godsdienstige plechtigheden en feesten. De Toradja's bezitten behalve het doodenfeest nog andere godsdienstige plechtigheden, welke alle zonder uitzondering door het publiek tevens benut worden om eens flink feest te vieren.

De voornaamste er van zijn: het maboea, het marehmareh, het maboegie, het meraoek en het mangrara papah.

Het maboea is eene aaneenschakeling van godsdienstige plechtigheden en offers, welke zoolang gerekt kunnen worden als men wil.

Het wordt slechts door zeer rijke personen gegeven met het doel allerlei zegeningen af te smeeken van de dewata's en to dolo. Wegens de groote kosten daaraan verbonden is het sinds de laatste tien jaren in onbruik geraakt.

Het mareh-mareh heeft plaats wanneer een nieuw huis voltooid, de padi-oogst afgeloopen of iemand van een zware ziekte hersteld is. De plechtigheden beginnen met het offeren van een kip aan de to dolo.

Verder amuseert men zich dagelijks met zang en dans, waarbij elken avond tal van kippen worden geslacht en opgepeuzeld.

Op deze wijze kan het eene maand en dikwijls nog langer voortgaan.

Den laatsten dag (lapa) slacht men tal van kippen en een varken.

Het vleesch wordt na in kleine stukjes te zijn gesneden in bamboe's gebraden en vervolgens voor een klein deel aan de dewata's en to dolo geofferd en verder onder de deelnemers verdeeld. Al dansende en zingende trekken mannen, vrouwen en kinderen de kampong rond.

Op het feestterrein teruggekeerd zet men zang en dans voort, terwijl door een of meer tomenawa's eenige vertooningen worden gegeven, welke min of meer aan eene kermis doen denken.

Zoo gaat een tomenawa met zijn blooten rug en beenen liggen op een bed van dorens van de banga (soort ko-

59

ningspalm) en arènpalm (malinting doeri) zonder zich schijnbaar te bezeeren en klimt weer een ander in een in den grond geplante bamboe tallang om op den hoogen top, welke bedekt is met eene dikgevouwen sarong, op zijn buik te balanceeren (kindik roko taliang).

Het maboegi wordt gevierd wanneer er veel zieken in de kampong zijn geweest. Ook heeft het in tijden van welvaart eens in de 2 à 3 jaren plaats om de bescherming der dewata's tegen ziekten en plagen in te roepen.

Men begint elken avond tot laat in den nacht op 't erf van den parengé of tomakaka wilde dansen uit te voeren onder gezang. Dit duurt zoolang tot dat er voldoende menschen, meestal vrouwen, in zoo'n graad van opwinding zijn gekomen, dat zij na een oogenblikje gedanst te hebben buiten bewustzijn geraken en wartaal gaan spreken (kadewata-an, karendonan, kaloepian, of nala boegi). Het volk gelooft dan, dat in zoo'n persoon de geest van een dewata is gevaren en deze uit diens mond spreekt.

Zoodra deze phase is bereikt en er geen beletselen zijn, zooals de aanwezigheid in de kampong van een nog niet begraven doode, wordt met de eigenlijke plechtigheden een aanvang gemaakt.

Den eersten dag (marimba = waaien, wegjagen van de ziekten) offert men een 5-tal kippen, nl.:

- aan den boegi, de geest van het maboegi een manoek ramé, waarvan de veeren bruin en de pooten wit zijn;
- 2. aan de dewata's eene kip als boven;
- 3. aan de geesten (bombo's) eene geheel zwarte kip;
- 4. aan den Ampo Padang (onderaardsche dewata) eene "manoek lapoeng", waarvan de veeren bruin en de pooten zwart zijn:
- 5. aan de "to salian langi" de booze geesten boven de aarde, eene "manoek sela", waarvan de veeren bruin en de pooten geel zijn.

Den tweeden dag (mampapa soeké boegi — gelijk snijden van den bamboekoker) wordt ter spijziging van de dewata's eene bamboe ter lengte van  $\pm$  4 d.M., waarin alle feestdeelnemers een weinig in water geweekte, ongekookte rijst moeten doen, vastgebonden aan een der oostelijke stijlen van de rijstschuur van den paréngé of den tomakaka.

De "Ambé boegi", een oude man, treedt hierbij als waker op.

Onder de rijstschuur wordt eene klamboe opgehangen, waarvan de waker mag gebruik maken en welke tevens dient als waarschuwing voor de voorbijgangers, dat zij, die karbouwen- of varkensvleesch, afkomstig van een doodenfeest, gegeten hebben of zij, die slechts djagong mogen gebruiken wegens een sterfgeval in hunne familie, er niet dicht langs mogen loopen.

Den derden dag (loemiling = rondgaan) verzamelen de feestvierders zich bij de hiervoren vermelde rijstschuur, allen uitgedost in hunne beste kleeren. De "Ambé boegi" maakt hierop de bamboe (soeké boegi) van den stijl los en steekt er eenige tabangbladeren (drakenbloed) in, waarna hij met de "soeké boegi" in de hand zich aan 't hoofd plaatst van den stoet.

Al dansende, zingende en joelende maakt men dan een rondgang door de eigen en de naburige kampongs.

Na afloop gaan allen een bad nemen in de daarvoor aangewezen putten of rivieren, terwijl de "Soeké boegi" door den "Ambé boegi" weer naar de rijstschuur wordt teruggebracht.

Den vierden dag (alle datoei = voorname dag) hebben geen plechtigheden plaats doch gaan de menschen, die geen feestkleeren en sieraden bezitten, deze bij familieleden, vrienden of kennissen leenen. Verder wordt de dag door de anderen besteed om bamboes, bladeren, enz., benoodigd voor den volgenden dag, te verzamelen.

Den vijfden en laatsten dag (lápá = einde) verzamelt men zich tegen 9 à 10 uur 's morgens weer bij de rijstschuur om op dezelfde wijze als den derden dag zich

naar het voor de slot plechtigheden aangewezen terrein (kálápáran) te begeven.

Aldaar aangekomen wordt de "soeké boegi" midden op 't terrein in den grond geplant en den geheelen dag daar om heen gedanst en gezongen, waarbij evenals op den eersten dag 5 kippen geofferd worden aan de dewata's en de to dolo.

Op dezen dag komen de meeste gevallen van "kadewata-an" voor.

Vroeger was het gewoonte dat een door den dewata bezeten persoon een mesje in de hand werd gestopt, waarmede hij dan kleine kinderen, die door de moeders hem werden voorgehouden, eene steek in den buik toebracht.

Waarschijnlijk bepaalde de steek zich slechts tot het huidoppervlak, daar geen doodelijke gevolgen ervan bekend zijn. Het wondje werd door den steker weer geheeld door bespuwing met sirihkauwsel.

Om den door den dewata bezeten persoon weder bij te brengen, wordt hij in een kring van dansers geplaatst, waarbij hij tegen het einde van den dans door een paar personen met nat gemaakte tabangbladeren (drakenbloed) zoolang op het hoofd geslagen wordt, tot dat hij eenige teekenen van bewustzijn gegeven heeft.

Hierbij zij opgemerkt, dat de tabang-plant zeer levenskrachtig is, zoodat het niet onwaarschijnlijk is, dat men de bladeren daarom aanwendt, teneinde de levensgeesten weer op te wekken bij personen, die buiten bewustzijn geraakt zijn.

Door onze bestuursbemoeienis werd 't bovenvermelde wreede gebruik om kinderen te verwonden spoedig na onze komst verboden, terwijl enkele jaren geleden het "maboegie" met goedvinden der hoofden geheel werd afgeschaft, wijl het geen inheemsche godsdienstige plechtigheid is en slechts nog in enkele kampongs gevierd werd.

Het "meraoek" wordt door welgestelde lieden gevierd na een goeden padioogst met het doel den blijvenden zegen der dewata's in te roepen voor hunne sawah's, tuinen, vee en andere bezittingen. Ook heeft het plaats, wanneer een kind van een Poeang van eene zware ziekte hersteld is of zijn hoofdhaar voor 't eerst geknipt wordt.

De plechtigheden bestaan uit de noodige offers aan de dewata's, waarvoor een karbouw, een varken en eene kip geslacht en bij elk dier 12 klapperdoppen rijst gekookt worden.

Verder amuseert men zich met zang en dans, gandang-muziek, eten en drinken.

Het "Mangrara papah" (wijden van een dak met bloed) heeft plaats bij de inwijding van een nieuw dak op eene tongkonan (stamwoning).

Den eersten dag (matarampak = offeren op het voorerf) worden 12 varkens geslacht en een offer gebracht aan de dewata's en de to dolo.

Den tweeden dag (alle-na — de dag) worden geslacht 1 of 3 karbouwen en tal van varkens — bij vorstelijke tongkonans wel eens een duizendtal — terwijl op en onder de nok van de tongkonan een offer voor de dewata's geplaatst wordt.

Het brengen van de groote gecastreerde varkens geschiedt op luisterrijke wijze. Onder groot gejoel worden ze vervoerd in draagstoelen, welke versierd zijn met opgestoken pajoengs, allerlei soorten doeken, jonge arèn- of klapperbladeren en zelfs gouden.

Ook hier wordt de dag verder doorgebracht met dansen, zingen, gandangmuziek, eten, drinken, dobbelen en hanenvechterijen. Op den derden tevens laatsten dag wordt het varkensvleesch van den vorigen dag onder de bezoekers verdeeld.

De varkens op dit feest bijgebracht door personen, niet behoorende tot de tongkonan, moeten later door de ontvangers op dezelfde manier worden vergoed.

13. Dansen. De dansen, welke op de hier bovenver-

melde feesten door mannen en vrouwen uitgevoerd worden, zijn:

a. bij het mareh<sup>2</sup> en meraoek de "mapassi"-dans.

Deze bestaat hierin, dat men elkaar aan de hand vasthoudende in twee rijen op elkaar toeloopt met kleine passen en knikkende knieën. Zijn de deelnemers tot opwinding gekomen, dan danst ieder op zijn eigen houtje en gebeurt het vaak, dat men zich met een mesje verwondt.

- b. bij de maboehi.
  - 1. de "nondo"-dans.

Hierbij staat men in een kring, elkaar aan de hand vasthoudende, de hand met de palm naar boven. Telkens wordt onder 't buigen van de knieën eene pas zijwaarts (½ M.) gedaan en tegelijk de handen in de hoogte geheven, waarna de andere voet vlug wordt bijgetrokken.

2. de "sonno"-dans.

Als bij 1, doch in een langzamer tempo; de zijwaartsche pas wordt schuivende uitgevoerd.

3. de "mokilloe"-dans.

Ieder danst afzonderlijk, waarbij men zich al knieknikkende voortbeweegt, onder het beurtelings omhoog heffen van de armen bij een schuinen stand van het lichaam.

4. de "boeloe-gatta"-dans.

De deelnemers staan in een kring en houden elkaar bij den bovenarm onder den oksel vast.

Op de plaats blijvende wordt het lichaam beurtelings in schuinsrechtschen en schuinslinkschen stand gebracht door verplaatsing der voeten en onder het knikken der knieën en het op en neer bewegen der armen.

- c. bij het "mabadong".
- 1. de "matimba"-dans.

Hierbij staat men in een kring met de linkerhand op den rechter-schouder van den linker-nevenman en met den rechterarm rechthoekig opgeheven; deze arm wordt eerst 3 maal op en neer bewogen, vervolgens in schuinslinksche richting benedenwaarts gestrekt en dan naast het rechterbeen gebracht, waarna men vlug eene pas zijwaarts doet.

2. de "soerakan"-dans.

Als bij 1, behalve, dat de rechterarm niet op en neer bewogen en de rechterhand in plaats van naar 't rechterbeen, weer naar boven teruggebracht wordt; verder wordt de pas zijwaarts schuivende verricht.

3. "Masambake"-dans.

Als bij 1 doch de rechterhand wordt eerst naar boven teruggebracht alvorens de zijwaartsche pas gedaan wordt; voorts zijn alle bewegingen langzamer.

4. de "bela patoeng"-dans.

Hand aan hand in een kring staande wordt onder het op en neer bewegen der handen en het knikken der knieën in een vlug tempo telkens eene pas zijwaarts gedaan.

5. de "randan marinding"-dans.

Ook hierbij staan de dansers in een kring en houden elkaar aan de hand vast. Terwijl de handen op en neer worden bewogen, doet men al knie-knikkende drie passen zijwaarts, waarna men stilstaat, het rechterbeen vóór plaatst en eene diepe buiging maakt.

6. de "palendé to tabi"-dans.

Dezelfde uitvoering als bij b. 4; het begeleidend gezang is echter anders.

De dansers worden door verschillende zangen begeleid, welke bijna alle beginnen met den voorslag van halve noten, "hé-é-é-é" en eindigen met krachtig refrein, "Hé-éé-éé-éé".

Uit de verte klinkt zoo'n gezang, vooral bij nacht, lang niet onwelluidend, doch vlak bij is het oorverscheurend en eentonig.

De liederen gezongen op de maboea, mareh mareh, meraoek, maboegi en mangrara papah-feesten bevatten wenschen aan de dewata's betreffende goede padioogsten, vermeerdering van vee en andere bezittingen en bescherming tegen ziekten en plagen, terwijl op de doodenfeesten meer de lof van den overledene en de

smart van de nagelaten betrekkingen bezongen worden.

Instrumenten-begeleiding vindt men vaak bij het meraoek en het mabadong en wel bij het eerste van de "gandang" (trom) en bij het laatste van de "géssé" (de Javaansche rebab).

De "gandang" is eene gewone inlandsche trom, bestaande uit een uitgeholden arenstam en aan beide kanten overtrokken met een karbouwenvel, dat echter niet mag zijn van een karbouw, geslacht op een doodenfeest.

De "géssé" bestaat uit een stuk hout, aan het eene einde voorzien van een halven klapperdop met een karbouwenblaas overtrokken, waarover een aloëgaren gespannen is. De strijkstok (po-irah) wordt gemaakt van een bamboestokje en een paardenhaar.

Behalve genoemde instrumenten bezit de Toradja nog:

1. de "gandang bembé", een kleine soort gandang, overtrokken met een geitevel.

Ze wordt slechts bespeeld op 't tweede doodenfeest (mantoenoe to dolo), wanneer de gestorvene een mannelijk persoon is.

- 2. de "soeling", eene gewone inlandsche fluit aan de bovenzijde voorzien van 6 gaatjes.
- 3. de "bassin²", eene kleine fluit van  $\pm$  1 d.M. lengte met 4 gaatjes aan de bovenzijde en 1 gaatje er tegenover.
- 4. de "pélé boeleh" of "soeling rapi", meer voor kinderen.

Eene soort dubbele fluit, bestaande uit twee samengebonden kleine bamboe's, elk voorzien van 4 gaatjes, in welke bamboe's zich weer dunnere bevinden, die aan het mondstuk ingekeept zijn. Om dit instrument te bespelen worden de dunne bamboe's uitgetrokken, aan den anderen kant weer in de grootere geschoven, de ingekeepte uiteinden van de dunne bamboe's in den mond genomen en daarop geblazen.

Van de verschillende *spelen* verdient eene soort krijgsspel vermelding om aan te toonen dat de Toradja, mits

opgewekt en aangevuurd, flink genoeg is om zijne krachten en behendigheid met een tegenstander te meten.

Dit spel, "masemba" geheeten, wordt na afloop van den padioogst op de passers, voornamelijk die te Lentoeng, vertoond.

Hierbij stellen zich twee partijen, bestaande uit wel honderd mannen en dikwijls nog meer, tegenover elkaar. Enkele voorvechters beginnen hand aan hand naar den vijand toe te hinken onder het uitstooten van uitdagende gillen.

Het gevecht heeft uitsluitend met de beenen plaats, waarbij men op een been hinkende de tegenpartij met de voetzool van het andere been tracht te schoppen.

Meestal wordt de schop achterwaarts toegebracht; dit geschiedt met zulk eene kracht, dat de getroffene wel eens onmiddellijk buiten gevecht gesteld wordt. Als regel geldt dat hij, die op den grond valt, het verloren heeft en niet meer aangevallen mag worden, voordat hij weer overeind staat.

Wordt de deelname algemeen dan gaat het spel in een woesten strijd met de beenen over.

Het publiek raakt daarbij zelf in opwinding en vuurt de strijders voortdurend aan door zijne kreten van goedof afkeuring.

De strijd duurt zoolang totdat eene der partijen uitgeput of op de vlucht geslagen is.

Na afloop van het spel blijft er geen wrok hangen, doch zijn allen weer goede vrienden als voorheen.

Het "masemba" is bij het Toradjavolk zeer populair en ziet men reeds door jongens van 6 à 7 jaar beoefenen als ze aan 't karbouwen-hoeden zijn.

14. Voorteekens. Evenals alle natuurvolken gelooven de Toradja's aan allerlei voorteekens, waarop zij nauwkeurig acht geven bij alles, wat ze willen verrichten.

Als slechte teekens worden beschouwd het voorbij vliegen van den Korengvogel (een grijze ooievaar) van achteren naar voren of van rechts naar links; idem van eenige andere vogels, o.a. de diki (de blauwe ijsvogel) van rechts naar links; het kwaken van een kikvorsch, vooral achter iemand; het geluid van den Kaléké-vogel (zwartrossig van kleur) en wel als men hoort:

"tinti-tinti" vóóraf links, "kioe-kioe" achter voor of links, "pé-épé-épé" achter, vóór of rechts; het laatste geluid geldt vooral bij het ten strijde trekken;

het door een voorbijganger stellen van de vraag: "Waar gaat ge heen?"

Noemt men in de vraag het doel van den tocht, dan niet:

als een ander niest, terwijl men aan het eten is; het stooten van den voet bij het uitgaan;

het vallen van een tak of boom rechts of achter;

wanneer een kiekendief (langkang) van links naar rechts of van voren naar achteren vliegt om een kuiken weg te halen en in omgekeerde richting weer wegvliegt;

het ontmoeten van een blinde;

het zien van eene muis, die van rechts naar links of van voren naar achteren vlucht;

het zien van iemand, die zijne groote behoefte doet; het geluid van een uil (langao). Als de tetesiek, een andere soort van uil, zich laat hooren op de nok van een huis, waarin een zieke ligt, beteekent zulks diens overlijden;

wanneer men de "panakan", een slangensoort, waarvan kop en staart niet duidelijk te onderscheiden zijn, ontmoet, beteekent zulks een sterfgeval in de kampong;

de ontmoeting van slangen in de middaguren is over het algemeen slecht;

het gerommel van den donder en het geluid van den kikvorsch onder het dorschen van de zaadpadi, het zaaien, het planten en het oogsten.

Als goede teekens worden beschouwd:

het geluid van den diki-vogel (blauwe ijsvogel) onder het eten;

68 MAKALE

wanneer onder het eten eene kat met een gevangen muis voorbij loopt;

het vallen van een tak of een boom vóór of links;

het ontmoeten van een zwangere vrouw of eene hermaphrodite;

het ontmoeten van een zoogende karbouw, mooier nog van eene werpende karbouw; in het laatste geval wordt het vlies, waarin het kalf gezeten heeft, als een amulet beschouwd;

eene muis die van links naar rechts of van achteren naar voren wegloopt;

het ontmoeten van eene slang in den voormiddag.

15. Woningen. Men treft twee typen van woningen aan: nl. de "banoea rapah" en de gewone "banoea".

De eerste soort, geheel van hout opgetrokken en vaak met houtsnijwerk en beschilderingen versierd (zie voor de motieven bijlage C), bezit vier of drie achter elkaar gelegen vertrekken, welke naar voren  $\pm \frac{1}{2}$  M. in hoogte afnemen, en aan de voorzijde een bordes (tande), waarop de trap uitkomt. Een huis van een Poeang heeft vier à drie vertrekken, terwijl dat van een tomakaka er slechts drie mag bevatten. De vertrekken zijn door tusschenschotten, waarin zich lage smalle deurtjes bevinden, van elkaar gescheiden, en ontvangen licht door kleine luiken in de zijwanden. Deze wanden bereiken langs het geheele huis dezelfde hoogte en wel  $\pm 1\frac{1}{2}$  M. boven den vloer der hoogst gelegen kamer, welke den naam draagt van "inan iring" of "sendeng leE".

De middenste vertrekken heeten "inan tanga" en het voorste "inan aali".

Het hoogste vertrek dient tot verblijf van den Poeang, de middelste van de Tomakaka en het laagste van de Tokaoenan.

Het dak heeft een vorm, die eenigszins doet denken aan een Chineeschen tempel, doordat de nokbalk zwak gebogen is, zoodat de uiteinden wat hooger zijn dan het midden. Langs den nokbalk gemeten heeft het dak bijna de drievoudige lengte als beneden, waar het op de zijwanden rust; verder wordt het naar voren en achter afgesloten door een driehoekigen nokgevel, die onder eene helling naar buiten staat en ondersteund wordt door een paal, waaraan ongeveer ter halver hoogte een uit hout gesneden karbouwenkop met echte horens aangebracht is.

De dakbedekking bestaat uit gehalveerde bamboe's van ½ tot 1 M. lengte, welke in verscheidene lagen met de holle zijde beurtelings onder en boven op elkaar gelegd worden.

Het geheel staat op palen 2 tot 3 M. boven den grond. Met 't oog op de witte mieren, welke veel voorkomen, staan de palen op steenen neuten. Het vóórvertrek, waar gekookt wordt is tevens ontvangkamer.

Behalve eene houten kast, voorzien van ééne deur (batoetoe), een dito kist (pati) en bamboe-manden (bakaboea), waarin de contanten en goederen van waarde worden geborgen, vindt men in huis gewoonlijk nog matten, welke opgerold in een hoek zijn geplaatst, eenig keukengerei, bestaande uit aarden potten en een enkele ijzeren braadpan, verder houten eetschalen, klapperdoppen, bamboekokers voor water en toewak, landbouwgereedschappen, wapens, enz. en ten slotte karbouwenhorens, afkomstig van doodenfeesten, welke horens in de familiewoning moeten worden bewaard en nimmer mogen worden verkocht.

De tweede soort woning, welke meestal tot verblijf van den kleinenman dient, is van hout of bamboe opgetrokken en met bamboe of alang-alang ingedekt.

Ze staat eveneens op palen; doch minder hoog.

De binnenruimte, welke eene oppervlakte heeft van ongeveer 3-5 M. is niet verdeeld in afzonderlijke vertrekken.

Een gedeelte dient als keuken, terwijl wat er overschiet overdag gebruikt wordt als zit- en eetvertrek en 's nachts als slaapkamer. Langs de wanden zijn bamboerakken opgehangen waarop hoofdzakelijk het eenvoudige huisraad, bestaande uit allerlei keukengerei en huishoudelijke voorwerpen, geplaatst is.

In beide soorten woningen huist in den regel slechts één gezin.

De ruimte onder de woningen is afgesloten door dwarslatten, welke door de palen gestoken worden. Vroeger werden daarin karbouwen en varkens gestald, hetgeen na onze komst echter geleidelijk verboden is geworden.

De rijstschuur (alang) heeft ongeveer denzelfden vorm als de eerste soort woning, met dit onderscheid nochtans, dat de binnenruimte gelijkvloers en niet in vertrekken verdeeld is, in den voorwand zich een houten luik bevindt, dat van eene zeer kunstige sluiting voorzien is en geen bordes aangetroffen wordt.

Verder is eene tweede planken vloer aangebracht op  $\pm \frac{1}{2}$  M. boven den grond, welke als rust- en zitplaats dienst doet.

## B. Middelen van bestaan.

1. Rijstbouw. Het hoofdmiddel van bestaan is de landbouw en wel hoofdzakelijk de rijstbouw.

Deze staat op eene vrij hoogen trap van ontwikkeling, hetgeen blijkt uit de wijze van bewerking der sawah's, het aanleggen van kweekbedden, het irrigeeren, het planten in rijen na topping van de kweekelingen, het geregeld wieden van het onkruid, het snijden en de zorgvolle behandeling van den oogst.

De gereedschappen welke gebezigd worden zijn:

- de kaloekoe (een arènstok met een plat, scherp ijzer aan het eind);
- 2. de pekali (stok van arènhout met punt);
- 3. de peléko (idem met plat einde):
- 4. de bila (idem met cylindervormige ijzeren punt aan het eind);

- 5. de pebate (bamboe sabel);
- 6. de tengko (ploeg) met ajoka (juk);
- 7. de koerik (eg);
- 8. de orongan (houten slede om den grond te verplaatsen) of raki teleng (slede van bamboe).

De werkzaamheden zijn in 't kort als volgt:

zuivering van onkruid van het kweekbed (di bilai) en omspitting van den grond (maboengka); toelating van 't water op het kweekbed (patama oewae); 8-20 dagen later weg laten vloeien van 't water (matoso oewae) en verdere omspitting (di tepo); op dezen dag wordt de zaadpadi (bané) met de voeten gedorscht (di loeloe), waarna de korrels in eene mand (bàkà) worden gedaan (di lapiki); den volgenden of denzelfden dag wordt de mand met de padi in een vischvijver (goesian) geweekt; onweert het, dan wordt het weeken een dag uitgesteld: na er 1 à 2 dagen gelegen of gedurende dien tijd verplaatst te zijn naar een bron, wordt de mand op den sawahdijk of thuis buiten in de zon gedroogd gedurende 1 à 2 dagen (di aloi); in dien tusschentijd is 't water weer toegelaten op 't kweekbed (di lépé) en de grond met de voeten fijngetrapt (di loeloe) en het onkruid verwijderd; na voldoende droging van de zaadpadi wordt deze in eene ronde platte mand (bingka) door een man naar 't kweekbed gebracht en uitgezaaid (di ambo), waarvoor een gunstige dag wordt uitgekozen; het water is van te voren toegelaten en staat ter hoogte van  $\pm \frac{1}{2}$  d. M.; 3 dagen later droogleggen van 't kweekbed, dat voorzien wordt van vogelverschrikkers (soesoek); bewaking gedurende ± 14 dagen, totdat de plantjes zoo hoog zijn opgeschoten dat de wind met de blaadjes spelen kan (paningoan angin); ± ½ maand daarna bij de laatrijpe padi (paré barri), ± 1 maand bij de vroegrijpe padi (paré kasalé), begint de splitsing (ma-atandoek), ± 15 dagen bij paré kesalé, ± 6 dagen na de splitsing zijn de kweekplantjes (ta-anak) voldoende gewassen om uitgeplant te worden.

72 MAKALE

Eenige dagen na het uitzaaien op de kweekbedden wordt begonnen met de sawah-bewerkingen: reiniging van den grond (di bilai), in orde maken van de dijken (matampo): in orde brengen van de waterleidingen (makalo); binnenlaten van het water op de sawah (patama oewae); het na een maand weg laten loopen van het water (matoso oewae); omspitten van den grond (maboengka), waarbij tegelijk het gras en het onkruid van de kruin en de helling der dijken wordt afgeslagen met de petaté; horizontaal maken van den bodem met handen en voeten (mengarantéi); toelaten van het water (di lépé oewaé); ½ — 1 maand later het water laten afloopen tot op 2 d.M. hoogte (ma'té'po); daarna effenen van den grond met de sleden (maorongan) en vervolgens eggen (di koerik); 3 dagen later het onkruid onder werken of wegwerpen (disapoe). Nadat het onkruid op de dijken weggeslagen is (pébaté) kan tot planten worden overgegaan.

Wordt er geploegd dan heeft dit plaats bij het omspitten (maboengka). Den dag na het pébaté wordt de bibit uitgetrokken (masaka, mengarak of manglampi), in bossen verzameld in groote korven en op de sawahdijken gelegd, van waar de bossen in verschillende richtingen over het veld geworpen worden (mentawa taanak); zoo mogelijk wordt nog denzelfden dag geplant: het water staat nu op 1/3 hoogte van de plant; op heel weeken grond wordt het water eerst na ± 12 dagen toegelaten; ± een maand verder wordt het water aangevuld tot 1/2 hoogte plant, 2 dagen later wordt na het water al dan niet verwijderd te hebben het onkruid gewied (di torak); na 4 à 5 dagen wordt zoo noodig het water weer toegelaten tot 1/3 hoogte van de plant; ± een maand verder beginnen de halmen te zwellen en is de padi zwanger (kewatang), waarna over ± 1/2 maand de bloemen uitkomen (soen); ± 18 dagen later is de bloesem uitgebloeid en heeft de plant vrucht gezet; nu is de tijd gekomen den oogst te bewaken tegen den riistvogel (me'paradena); 12 tot 15 dagen verder is de vrucht rijp (matasak), waarna over 10 à 12 dagen met het snijden kan worden begonnen (méparé), waartoe eerst het water uit de sawah verwijderd wordt.

Aan den rijstbouw zijn tal van pemali-offers verbonden, welke zoo'n belangrijke plaats in het leven van den Toradja innemen, dat de kennis er van voor den besturenden ambtenaar zeer gewenscht is.

Ze zullen hieronder vermeld worden in de volgorde, waarin ze in acht genomen moeten worden.

1. De pemali-offers worden geopend met het slachten van een haan of kip bij het in orde maken van de waterleiding (mangkaro kalo). De haan die geslacht wordt moet witte pooten en ooren, bruinachtige veeren en een zwarten of witten snavel hebben (sěla); de kip (ramé) moet zwartwitte of grijze veeren, witte pooten en ooren en een witten of zwarten snavel hebben. Hij, die zoo'n haan of kip bezit is verplicht deze voor het offer af te staan.

Het slachten heeft plaats door den Paréngé en de ambé's of Matoea's oeloe (oudsten uit de kampong, die belast zijn te waken voor de nakoming der pemali's). Stukjes van het geslachte dier worden in bamboe geroosterd (dipeong) aan de oostzijde van de waterleiding en geofferd aan de Dewata's Salo (rivier).

Op denzelfden morgen wordt ook een offer gebracht aan de To Dolo, 't welk bestaat uit een haan of kip (karoeroeng) met zwarte pooten, zwart-witte of grijze veeren, witte of zwarte ooren en een zwarten snavel, welke in stukjes met rijst in een bamboe geroosterd wordt.

De offerplaats is steeds voor Pong Matowa en de Dewata's aan de oost- of noordzijde; voor de To Dolo aan den west- of zuidkant; voor Ampo Padang (de dewata, die binnen de aarde huist) aan de zuid-oostzijde.

Het doel van bovengenoemd offer is om de hulp van de Dewata's in te roepen, opdat de waterleiding niet zal instorten.

2. Drie dagen later wordt bij de putten nabij de

sawah's geofferd (mangkaro boeboen) om de Dewata's levenskracht te vragen voor het water dier putten, opdat menschen en dieren die er uit drinken krachtig en gezond mogen worden.

Het offer bestaat uit 3 kippen, welke in stukjes met rijst geroosterd worden in eene bamboe; de kippen mogen zijn een sĕla-haan, eene ramé- of kollong-roÉ-hen (zelfde soort als de ramé, doch met wit gestreepten hals).

Drie dagen na dit offer neemt het gereed maken van de kweekbedden een aanvang.

3. Bij het dorschen van de zaadpadi (di loeloe) kan een sĕla-haan of karoeroeng-hen geofferd worden, als men die bezit; voor een Poeang is dit offer gebiedend.

Doel van het offer is de Dewata's levenskracht te vragen voor de zaadpadi met het oog op ziekten en plagen.

4. Voor het zaaien worden 3 pakjes gekookte rijst in pisangbladeren (pokon) medegenomen naar het kweekbed. Nadat 3 versche pisangbladeren op den grond gelegd zijn, wordt op twee er van rijst gedaan voor de Dewata's en op het derde blad rijst voor de To Dolo en alles op de dijken gedeponeerd. De overgebleven rijst deelt de offeraar met kampong-genooten, die zich in de buurt ophouden.

Doel als bij 3.

5. Drie dagen na het planten wordt een sĕla-haan op den sawahdijk geofferd aan de Dewata van de sawah (Dewata pesoengan bane).

Dit offer, "pakalolo pantanan" genoemd, dient om de Dewata te vragen de padi te beschermen tegen ziekten en plagen.

6. Zoodra de uitgeplante padi last van muizen begint te ondervinden, gaat de geheele kampong op de aangetaste sawah offeren (masoeroe padang) en wel: een sela-haan aan de Dewata's, eene kollongroE-hen aan de To Dolo, welke kippen alle gepeongd (bereiding als boven) worden.

Doel van het offer is boete te doen voor mogelijke zonden door kamponggenooten begaan.

Bevindt zich in de kampong eene vrouwelijke Anak di sissih of Tomakaka, die zich schuldig gemaakt heeft aan overspel of het uitoefenen van geslachtelijke gemeenschap met een minderen man, dan moet zij dien dag op de sawah een varkensoffer brengen (di panikani = opvangen), daar zij verondersteld wordt de wraak van de Dewata's te hebben veroorzaakt. Vier à zes dagen later is zij verplicht aan den kampongrand nog een varken of een karbouw te offeren aan de hiervoren reeds genoemde goden. Van de gebruikelijke straf kan ze dan worden vrijgesteld.

7. Drie dagen na het "masoeroe padang" offert men op eene plaats, welke als "pemali" bekend staat, 3 varkens — voor offers moeten varkens steeds gecastreerd zijn —, welk offer "maboeloeng paré" genoemd, bestemd is voor dezelfde goden als boven en ten doel heeft de padi verder te sparen voor ziekten en plagen. Deze varkens worden beschouwd door alle kampongbewoners gezamenlijk te zijn geslacht en verrekent men daarom na den oogst met padi.

Is er geen muizenplaag geweest dan kan het "maboeloeng paré" ook worden gegeven bij goeden stand van het gewas, al of niet voorafgegaan door het "masoeroe padang", waarbij dan een varken in plaats van 3 kippen geslacht wordt.

Op den dag van het "maboeloeng paré", welke ongeveer samenvalt met het zwanger zijn van de rijstplant, wordt van de offerplaats door den Paréngé en de ambé's of Matoea's oeloe het intreden van de volgende pemali's bekend gemaakt (manda pemali — van kracht zijn der pemali's), welke gedurende 12 dagen inachtgenomen moeten worden.

- a. het stampen van padi tusschen zonsondergang en -opgang;
- b. het schreeuwen 's nachts; het lawaai zou anders

76 MAKALE

- de Dewata's vertoornen, die dan de muizen de sawah's in sturen om de padi op te vreten;
- c. het kappen van levend hout in de kampong, kleineboomen en bamboe uitgezonderd; de padiplanten zouden anders schrikken en eene prooi worden der muizen;
- d. het wasschen van kleeren bij de putten; de oogst zou anders slechts korrels, gevuld met wit vocht, opleveren;
- e. het geheel afrooien van een obituin; de muizen zouden anders hetzelfde doen met het padiveld;
- f. het omspitten van tuinen; de padi zou anders door aarde worden bedekt;
- g. het vervoeren van witte karbouwen; de padi zou anders ook wit en voos worden;
- h. het slachten en eten van karbouwen- en varkensvleesch, ook het castreeren van dieren; de padiplanten zouden van het geschreeuw der dieren schrikken en daardoor verdorren;
- i. voor paréngé's; het eten van gekookte spijzen buiten zijne eigen woning; het eten in andere huizen is wel geoorloofd, nadat hij eerst 3 korrels beras naar binnen geworpen heeft; op de passers is hij gebonden aan ongekookte spijzen, anders zou hij kans hebben spijzen te gebruiken van iemand, die de pemali's overtreden had;
- j. voor paréngé's: het uitoefenen van den bijslaap met andere vrouwen; anders sleept hij de padiplanten mede in de pemali, waardoor ze verdorren:
- k. het wegdragen van vuur uit het huis van den Paréngé door andere personen dan de huisgenooten; de muizen zouden op het vuur afkomen en de sawah's in gaan;
- l. het maken van ketoepat (rijst gekookt in klapperof arènbladeren), biloendak (gekookte rijst in langwerpige pakjes van arènbladeren) peong, (rijst gekookt in bamboe's), poetoe, (gekookte rijst verpakt in pisang- of andere bladeren) en in het alge-

77

meen van eetwaren in groene bladeren; de Dewata's zouden anders boos worden, dat er reeds rijst gegeten wordt, voordat deze aan hen geofferd is;

- m. het brengen van vleesch in de huizen van Paréngé's; deze zouden er zich maar aan te goed doen, welk voorbeeld dan gevolgd wordt door de muizen ten aanzien van de padi;
- n. het uitpakken van mawa's (weefsels welke op de doodenfeesten gebruikt worden) en andere goederen, die in kisten en manden bewaard worden; worden de kisten en manden leeggehaald, dan doen de muizen dit ook met de padikorrels;
- voor paréngé's: het zich ver verwijderen van huis; begeeft hij zich ver weg, dan kan hij niet voor de nakoming der pemali's waken;
- p. het begraven van de lijken van Paréngé's; de ziel van den Paréngé blijft belast met het toezicht op de pemali's, wordt deze derhalve begraven dan mislukt de oogst;
- q. het geheel afplukken van een tros pinang; anders wordt de padi op dezelfde wijze door de muizen geplukt;
- r. het 's nachts vullen van een waterhouder (boese) in een put of aan een bron; allerlei ongedierte zou den waterhaler volgen en de sawah's in gaan;
- s. het 's nachts met water gevuld houden van de bamboe's (lampa); anders bevatten de padi-korrels bij het oogsten slechts vocht.
- 8. Na verstrijking van den termijn van 12 dagen wordt van dezelfde plaats afgeroepen, dat de vorige pemali's geëindigd zijn en bekend gemaakt, dat tot na opberging van den oogst in de schuren verboden is: het vasthouden en vervoeren van kippeneieren en klappers.

Wordt deze pemali overtreden dan zouden de padikorrels wit worden zooals eieren en het vruchtvleesch van klappers.

De praktische kant hiervan is, dat de kippen zich gedurende dien tijd ongestoord vermenigvuldigen kun-

nen, waardoor het groote verlies, veroorzaakt door de vele offers aan kippen, weer eenigszins hersteld kan worden.

Het padi-snijden heeft, zooals boven reeds vermeld, gewoonlijk plaats 10 à 12 dagen na het rijpen van de padi. Evenals tijdens de grondbewerkingen, het planten en den groei van het gewas tal van pemali's zijn voorgeschreven, gaat het oogsten en de opberging van de padi eveneens daarmede gepaard.

Den middag vóór het begin van den padisnit wordt op het woonerf eene karoeroeng-kip geofferd aan de To Dolo, in 't bijzonder aan de oorspronkelijke ontginners van de sawah om hun zegen in te roepen voor den oogst.

Denzelfden avond kookt men binnenshuis rijst in eene bamboe, welke den volgenden morgen in eene mand (baka) door eene vrouw gebracht wordt naar de sawah. Ter plaatse waar het water uit de sawah stroomt wordt eene flinke bos padi gesneden en deze op den dijk gelegd met een pisangblad bedekt, waarop wat rijst uit de bamboe gedaan wordt (pangrakan di paterei peëng). Dit offer is bestemd voor den Dewata Iatoso-an (van het uitstroomende sawahwater) met het doel diens hulp in te roepen voor de verhooging van den oogst.

Daarna begint het snijden.

De op dezen dag gesneden padi wordt in groote bossen (pangraka) gebonden en is bestemd voor de voeding van de padisnijders Hiervoor is hoogstens 1|10 van den oogst toegestaan.

Is de sawah van belangrijke grootte en poesaka-bezit (oema mana), dan schrijft de adat voor, dat er nog 12 kleine bossen (papanoekoe) bestemd worden als offers. Ze worden in de "lantang banoe" (zie hieronder) gelegd naast een kalebas (kandean lae) waarin zich bevinden: water, 3 bladeren van de poeloe², (grassoort), 3 bladeren van den pasalie, 3 bladeren van dadinding, 3 bladeren van de rapah², (hanekam) en 3 bladeren van den soemanioe (grassoort).

Daarbij plaatst men een gebroken aarden pot (ramboean), waarin steeds Boeangin- (tjemara soort) en tagari- (alang²-soort) bladeren gebrand worden. Dit offer heeft ten doel de vermeerdering van den oogst te bewerken.

Op denzelfden dag of 2 à 3 dagen te voren maakt men de droogplaats (pangrante, rampejan of pangrampa) in orde (mangbajaran pangrante) en bouwt daarop twee groote loodsen, de eene "lantang to manasoe", genoemd, waar een ieder komen mag en de andere "lantang to ma'apemali" geheeten, waarin slechts de bewakers van de "pangrante" vertoeven mogen; verder komt er een klein afdakje, gedekt met arènbladeren (lantang boenoe) op, welke tot bergplaats dient van de bamboereepen, (boenoe), waarmede de padibossen samen gebonden worden.

Is het eene nieuwe droogplaats, dan moet er een selahaan geofferd worden aan de Dewata's.

Zoodra de pangrakan-padi droog is en als voedsel voor de snijders gebruikt kan worden — na 1—4 dagen — zet men het padisnijden voort.

De gesneden padi wordt nu slechts in kleine bossen (koetoe boenoe) gebonden.

Gedurende het snijden verblijft een kaoenan boelawanechtpaar in de loods op de droogplaats tot de geheele oogst in de schuren opgeborgen is (ma'apemali paré).

Dagelijks mag de man, vóórdat de snijders komen wat padi voor zichzelf snijden; hij moet er mee uitscheiden zoodra de snijders aankomen, doch kan na hun vertrek er mede doorgaan tot zijne mand vol is. Het door hem gesnedene behoort hem en zijne vrouw toe. Het echtpaar heeft uitsluitend tot taak de te drogen gelegde padi te bewaken, waarbij de man de opgehoopte padi van tijd tot tijd met water moet besprenkelen (di pora). Man en vrouw mogen geen ander vleesch nuttigen dan van het varken, dat een of meermalen op de droogplaats aan de Dewata's en de To Dolo geofferd (di boenoe mepare

16 Inggris; ing doessoen paossipoen medal 200 keton; *Pasir*. karja 3, ladossanipoen: soemboel 1) 25, goebah 1; ing doesoen paossipoen medal 300;

Makam, karja 7, ladossanipoen: soemboel 7, jatra 14; ing doesoen paossipoen mêdal 300.— Enz.

In desas als deze had het hoofd der instelling of stichting (de dêmang of kjahi), gelijk mede een narawita begunstigde met betrekking tot zijn land, ongetwijfeld dezelfde bevoegheid — ongeveer althans — als de tegenwoordige Djokjasche-loenggoehhouder uitoefent krachtens de van 1863 dagteekenende Pranatan Patoeh, <sup>2</sup>) en die bevoegdheid reikte zeer ver.

Keeren wij thans terug tot het niet-perdikangebied, en zien wij, wat na 1830 op Gouvernementsgebied met betrekking tot de apanageering der regenten plaats vond in aansluiting bij den vroegeren toestand (slechter is die zeker niet geworden onder ons gezag), dan ontwaren wij dat in de overgenomen Montjonegoro, waar voorloopig die regenten bezoldigd werden voor 23 in geld en 1/3 in land, in Kediri en Madioen met betrekking tot die laatste instelling voorgeschreven was als 3) verplichting voor degenen aan wie velden voor inkomsten werden 'afgestaan om (en het komt mij voor dat men zich toen zeker gericht heeft naar de oude gewoonte in die streken zelf):

- a. die bij voorkeur (let wel!) te doen bewerken door de opgezetenen der dessa's tot welke de velden behooren;
- b. om van het product nimmer meer dan de helft te hunnen behoeve te doen opbrengen;

<sup>1)</sup> Mandje met oversluitend deksel.

<sup>2)</sup> Vertaald o.a. in Eindrésumé III, bijlage C I blz. 83 vlg.

<sup>3)</sup> Van Deventer, Het landelijk stelsel II blz. 142.

c. om die velden niet te verpachten, als zijnde dit strijdig met de bedoeling van den afstand; en eindelijk onder bepaling, dat alle schade door misgewas op de velden ontstaan, ten laste zal wezen van hen, aan wie zij zijn afgestaan. 1)

Het verbod om stukken van het apanage af te zonderen (pântillan) ten einde deze afzonderlijk te verhuren en de overbrenging van het landbouwrisico op den apanagehouder, die bij geld-pacht voorheen die kans niet liep, waren verlichtingen, maar overigens bleven de verplichtingen zwaar, en van een bepaald grondenrecht is al heel weinig sprake. De bepaling sub  $\alpha$  zal men intusschen- in verband met de huidige Vorstenlandsche adat zóó moeten lezen, dat, wanneer een patoeh een stuk van zijn apanage geheel ten eigen behoeve in koedoeran doet bewerken, de bevolking van zijn ambtelijk bezeten desa's voldoende voor haar levenonderhoud moet overhouden.

Op blz. 4167 spieekt Dr Schrieke over het voormalig apanage bezit van den Regent van Pati (resid. Semarang, voorheen Japara). Dit bezit was geen perdikan. Toen Raffles in 1813 het landrente-stelsel met de bestuurshervorming als noodzakelijk gevolg daarvan, langs Java's N. O. kust invoerde, achtte hij ten opzichte van "the Regents and other Native Chiefs", noodig dat a liberal provision should, be made there being no objection to their retaining a certain portion of land", en alstoen werd den Regent van Pati gelaten een bezit van 300 Jonks of land onder aanteekening daarbij: the tombs of his ancestors to be secured to his family. Uiteraard was zulk een uitgestrektheid niet berekend op en veel te groot voor het onderhoud van familiegraven, en wij hebben dan hier ook te maken met ambtelijk landbezit; van deze "penadjoeng"- gronden betaalde de Regent de landrente aan het Gouvernement.- Vgl. M. L. van Deventer het Nederl. gezag enz. I blz. 21 en de Gouv. dienst-nota over het Ambtelijk Landbezit van Inl. Ambtenaren, blz. 47. Dat later in Pati 5 perdikan-desa's de Familiegraven van den Regent onderhielden, is waarschijnlijk eene instelling van den Regent zelf geweest (Eindrésumé II blz. 166).

Dat de bevolking het omstreeks 1825 bijzonder zwaar had te verantwoorden, is algemeen erkend, indertijd reeds door de regenten in Oud-Bagelen 1), toen deze eene vergelijking troffen met den tijd toen Kedoe nog niet aan de Vorstenlanden was onttrokken. Maar zwaar heeft de bevolking het m.i. vroeger ook gehad ten minste wanneer de omstandigheden in een dicht bevolkte streek in de buurt van een rijkszetel er toe konden leiden.

Dr. Schrieke meent, dat "tijdens Mataram de bevolking meer willekeur te verduren had dan te voren". Ik wilde — daargelaten nog dat niet alle vorsten van Midden Java onbesuisde despoten waren — dat ik tot die conclusie kon komen: maar Lombok heeft mij anders geleerd, en wanneer ik let op de ontzaglijke tempelruines van Midden Java, dan kan ik mij dien opbouw niet denken dan onder een zeer zwaar drukkend Hindoe-gezag.

Of er meer of minder despotisme in een Javaansch rijk was, is n.h.m.v. een quaestie geweest deels van de macht des vorsten, deels van diens karakter, maar despoten waren eigenlijk alle machthebbende Javanen, al waren niet alle hoofden hard en onrechtvaardig <sup>2</sup>). En wat het door den kleinen man betrachten van billijkheid betreft — dat Dr. Schrieke op blz. 414 met welgevallen constateert —, zeer zeker vindt men dit veelal bij de kleine luiden, die altijd onder druk geleefd hebben en geslachten lang zich met het genot van een klein stukje grond hebben moeten vergenoegen; doch hoevelen dezer zijn er niet, die, eenmaal de macht hebbende, op hun beurt despoten blijken.

Er wordt beroep gedaan, ten bewijze dat de perdikanhoofden zich aan het oude moesten houden (blz. 415)

<sup>1)</sup> Valck in T. N. I. 1858-20e Jaarg. 2e deel.

<sup>2)</sup> Van der Willige von Schmidt auf Altenstadt in Eindr. II. Bijlage N.

en zij hun onderhoorigen goed hadden te behandelen op den inhoud hunner pijagems. Maar diezelfde uitdrukkingen vindt men later ook in de gewone nawolo's terug: o.a. in een aanstellingsbrief tevens loenggoehtoedeeling aan een Wedana 1): "adja owah kaja kang wis klakon" — dit slaat hier op zijn verplichtingen als Wedana -: en in een aan een Chineeschen huurder van pangrembégrond gegeven pijagem -): adja sira wani-wani anglakoni pagawejan ala .... atawa anihaja marang wong tjilik kang tampa prekara", en een mij medegedeelde pyagem van 9 Nov. 1900 betreffende de aanstelling van een mantri panedjeggan van het toenmalig Solosch landschap Selo in Semarang bevat mede allerlei schoone bevelen en verbodsbepalingen. Maar het komt op de practijk aan. De mensch is een mensch, en zonder scherp toezicht van hooger — dat eigenlijk altijd ontbroken heeft — is, vooral in een primitieve maatschappij, altijd machtsmisbruik te duchten, terwijl het machtsgebruik, niettegenstaande al die mooie, welsprekende woorden, al zeer ver kon gaan, op grond van het overoude domeinbeginsel. En men lette dan ook eens op hetgeen in zoo'n pijagem verder staat: sakéhé kawoelaningsoen pada sira angèstokna ing oeniné lajang ingsoen pijagem kang ingsoen gadoehaké marang .. babah Hongké; taha jèn tan angèstokna, kaplaksanaha marang sakèhé Najakaningsoen ana ing Aloen-aloen ingsoen ing Soerakarta adiningrat.

En of er — zelfs in den Hindoe-tijd — ooit veel terecht gekomen is van een *jaarlijks* controleeren der vrijbrieven om den demangs te doen voelen, dat ondanks hun vrijheerlijkheid zij het oppergezag nog steeds dienden te eerbiedigen (Schrieke blz. 418)? Contrôle is waarlijk nooit de sterkte zijde geweest van Javaansche besturen, en het belang van den Vorst bracht volstrekt niet meê om steeds te vitten op zijn demangs en om den

<sup>1)</sup> Roorda, Jav. brieven enz. no. 26.

<sup>2)</sup> A. v. no. 19.

kleinen man te beschermen: wat beteekent een desaman voor een ouderwetschen Javaanschen vorst? Immers niets.

Op blz. 410 schrijft Dr. Schrieke dat naderhand de zgn. vrijstellingen niet zoozeer werden gelegd op de gronden als wel op de personen. "Werden — lezen wij daar — de oorkonden van het Hindoe tijdvak. evenals in hun Voor-Indische prototypen, zeer nauwkeurig de grenzen van het pas gestichte vrijgebied opgegeven, nu was het niet meer strikt noodig den rechtskring van den geprivilegieerde zoo precies af te bakenen: ieder had nu immers, evenals de Regenten, toch slechts met de toegewezen werkbare onderhoorigen en hunne huisgezinnen en (tjatjahs) te maken, die, waarheen ze ook verhuisden, toch onderdanen van hun oorspronkelijk hoofd bleven". Dit lijkt mij te scherp uitgedrukt.

Hierbij wordt alvast niet uiteen gehouden, dat er niet alleen perdikan-desa-stichtingen zijn, maar ook, in voor den Vorst minder belangrijke gevallen, groepen van een vast getal personen, die tegen vrijstelling van andere verplichtingen, een bepaalde (godsdienstige) plicht hebben te vervullen. 1)

Maar dan verder wat de algemeene quaestie aangaat. Eerstens moet opgemerkt dat er verschil is tusschen tjatjah karja en tjatjah somah, en dat in de nawala's wel de tjatjah karja, d.i. de plaats en het aantal der gebruiksaandeelen van de "blabag" maar geenszins de tjatjah somah worden vermeld. Nu is het zeker een feit, dat, bij het uit-zwermen om elders bouwgrond te ontginnen, de kolonist zich liefst nog tot zijn eigen desa rekende, alsmede, dat de hoofden en regenten vaak aanspraak bleven maken op hun elders neergestreken onderhoorigen. Maar evenzeer lezen wij, dat dit natrekken der personen door de oude plaatselijke hoofden in het gebied der nieuwe kolonie geenszins werd aanvaard,

<sup>1)</sup> Eindrézumé III blz. 26.

en herhaaldelijk is tijdens de Compagnie in de Preanger en in Krawang getwist over het respecteeren der landschapsgrenzen bij het ontginnen van hoema's, en is van hooger hand een beslissing op een ingesteld onderzoek gevolgd. Zoo was het ook min of meer in het Javaansche gebied; landschaps- en desagrenzen, zijn er, vooral bij de perdikan-stichtingen in Banjoemas bijv. in die, gelegen tegen het gebergte, steeds geweest, en nu is daarin wel verwarring en uitwisseling gekomen — o.a. door de splitsing van bekelschappen, enz. -, maar geheel te loor gegaan zijn die grenzen niet overal, en verwarring is vermoedelijk vooral dáár ontstaan, waar het toezicht der hoofden en regenten ontbrak dan wel hun belang meêbracht om den nieuwen toestand te aanvaarden. of ook de zaak hen onverschillig liet, bijv. bij uitzwerming buiten het ressort van de desa maar binnen de grenzen van het regentschap.

In de sawah's van den lateren tijd vindt men voor de gewone apanages geregeld de als het ware sacramenteele uitdrukking gebezigd, 1) dat het apanage wordt gegeven met de omkleeding daarvan (sarta ingsoen pitêdani loeloenggoeh, kagoengan ingsoen boemi désa, sataboné, tjatjah sawah gawéning rong atoes" enz.); ook wel met bergen en dalen (marmané ingsoen gadoehi lajang ingsoen pijagêm, déné amadjêggi kagoengan ingsoen boemi désa pangrêmbé-kadipaten ing Loemboengkêrêp sataboné, salèbak woekirré, sawah gawéning wong salawé, enz.). Hieruit blijkt, dat, ten minste in beginsel desas met hun omliggend gebied als apanage werden aangewezen — en bij de Banjoemasche perdikandesa Makam blijkt nog, dat er wel degelijk een gebied met bosch bij hoorde -, en hiermede is in overeenstemming, dat bijna over gansch Java worden aangetroffen desarecognities voor het aanleggen van gaga's, het inzamelen van alang<sup>2</sup>, hout., — recognities, inzonderheid van vreemden bedongen, en die in Javaansche streken

<sup>1)</sup> Roorda, a.b. blz. 55 No. 26 en blz. 43 No. 19.

thans nog wel met den term "mêsi" worden aangeduid. In bergstreken, waar woeste grond en bosch ligt, is het begrip dorpsgebied (d.i. bebouwd plus onbebouwd terrein) nooit geheel verloren gegaan, al is de territoriale indeeling, althans wat de desa's betreft, oudtijds nooit zoo volledig geweest, als ons Bestuur die heeft doorgevoerd. Waar uitgestrekt, zwaar eeuwen heugend bosch was of nauwelijks begaanbaar moeras, zooals bij Tjilatjap, waren voorheen lang niet altijd desa- doch vermoedelijk alleen landschapsgrenzen.

Het uiteenrukken en verbrokkelen van desagebieden ten platten lande — ten gevolge waarvan de toestand geboren werd, die in Bagelen toempang paroek werd genoemd — is vooral in later tijd, en dan inzonderheid in de uitgestrekte sawahvlakten van Midden-Java doorgevoerd. Men denke hierbij in de eerste plaats aan de (o.i. althans) onredelijke verdeeling van Banjoemas en Bagelen tusschen Djokjakarta en Soerakarta, — een gebied, waarop beide Hoven zooveel prijs stelden, omdat deze landstreken als het ware de zgn. kaki-tangan (bahoe-soekoe) des rijks waren. Na oneindige haarkloverijen kwam deze in 1755 overhaast begonnen verdeeling tot stand in 1774 1); de opstelling van de angger Ageng en Aroe-Biroe houdt hiermede verband. 2)

Dan is te wijzen op de verbrokkeling, van oude tijden af, in apanages en bestuursressorten, en ten slotte aan het uitsplitsen van nieuwe bekelschappen uit oude desa's. Dergelijke uitsplitsingen werden niet zelden uitgelokt door eerzuchtigen, die zelf bekel wilden worden, en daarvoor veel geld over hadden, want de geapanageerde of het hoofd had recht op diens huldegift (piloenggoeh, bêkti) en bovendien: allicht steeg in het algemeen de pacht van het gebied.

En die laatste reden, het vormen van nieuwe bekel-

<sup>1)</sup> De Jonge, Opk. XI, blz. VIII vlg. en 259.

<sup>2)</sup> Rouffaer i.v. Vorstenl. blz. 635/7.

schappen heeft óók op perdikan-gebied gevolgen gehad, zooals Makam in Tjahjana bewijst. 3)

Geheel te loor gegaan is het begrip desagebied echter niet overal, en Dr. Schrieke stelt dan ook m.i. het begrip: de Regent had slechts met werkbare huisgezinnen te maken, te precies, daarbij uit het oog verliezend het verschil tusschen tjatjah karja en tjatjah somah, en niet genoeg in aanmerking nemend, dat o.a. in Bagelen wel is waar de oude landschappen door de omzetting in apanages hun vroeger karakter grootendeels hadden verloren, maar overigens, vooral in de Montjonegoro, wel degelijk desa- en landschapsgrenzen daar tot in onzen tijd toe hebben bestaan.

Er zou over het landelijk stelsel onder Javaansch vorstenbestuur nog wel wat meer zijn te zeggen, maar dit zou te ver voeren. Van dit stelsel, door Rouffaer genoemd (en terecht) de grondslag van bestuur en maatschappij op Java, maakt het domeinrecht slechts een deel uit, zij het een hoogst gewichtig onderdeel, de basis het belangrijk artikel Vorstenlanden daarvan. In in de Encyclopaedie N. I. eerste uitgaaf - een studie, een boekske op zich zelf — heeft Rouffaer daarover helder licht ontstoken, zóó uitstekend als vóór hem niemand heeft gedaan en een nakomer bezwaarlijk even goed zou kunnen doen. In het bekende Eindrésumé van het onderzoek van de rechten van den Inlander op Java onderzoek van de rechten van den Inlander op Java en Madoera, bewerkt door Mr. W. B. Bergsma, is een schat van plaatselijke bijzonderheden uit vroeger en later tijd neergelegd in drie zware deelen.

Naast een en ander zou echter nog plaats zijn voor minder zware schetsen betreffende het landelijk stelsel van Java, meer bestemd voor den gewonen belangstellende, maar voor het schrijven daarvan zou een onmisbaar vereischte zijn, veel tijd en gelegenheid, en,

<sup>3)</sup> Eindrésumé III blz. 130 noot f en vgl. aldaar ook noot b aan het slot.

waar het vooruitzicht problematiek is, dat die in beeldbrenging spoedig zal worden beproefd, leek het aangewezen, om door aanvoering van het vorenstaande, alvast aannemelijk te maken, dat de oude theorie, welke door Dr. Schrieke in de noot 3 op blz. 393 in 9 regels werd afgemaakt, nog zoo verwerpelijk niet is — mits eenigszins herzien, aangevuld en toegelicht —, en dat de nieuwe theorie nog niet eenvoudig als de eenige juiste is te aanvaarden.

Voor een recht begrip van den ouderen en nieuwen toestand van het landelijk stelsel op Java is deductief onderzoek als dat van Dr. Schrieke gansch niet verwerzpelijk, maar is redeneering bij inductie en naar analogie even onmisbaar.

Ten slotte. Ofschoon ten volle overtuigd van het goed recht van ons Gouvernement om uit een historisch en adat- oogpunt het landelijk stelsel op Java te grondvesten op de oude Javaansche domeintheorie, zou ik niet gaarne worden beschouwd als een prediker tot een terugkeer naar het oude domeinrecht. Sinds lang is dit verbleekt — overal op Java, maar in sommige streken meer dan in andere, — en sinds 1870 is hoe langer hoe meer ons staatsbeleid moderniseerend te werkgegaan op agrarisch gebied door afschaffing van het cultuurstelsel, omzetting der heerendiensten in een belasting en door behoorlijke regeling der landrente, almede door eene bescherming en ontwikkeling van het Inlandsch grondenrecht, — eene staatkunde, die nog steeds op vooruitgang is bedacht en hervorming overweegt. Zulks echter is een zaak van welvaartspolitiek; hier ging het om de vraag, of uit een geschiedkundig oogpunt het aanging om op Java het domeinrecht als beginsel voor het landelijk stelsel te aanvaarden, zooals indertijd geschied is. En die vraag is n.h.m.v. bevestigend te beantwoorden:

## Slotwoord.

Het toeval dat, terwijl hier in Indië de jongere school haar leer over het Javaansche grondenrecht verspreidde, in Holland Rouffaer zijn verslag-1904 over den Agrarischen Rechtstoestand der Inlandsche bevolking op Java en Madoera publiceerde in de Bijdragen van het Koninklijk Instituut (dl. 74 bld. 308), en dat tegen dit niet met zijne opvatting strookend artikel Prof. Mr. C. van Vollenhoven met een achttal bladzijden Anti-Rouffaer is opgetreden, noopt mij om aan het vorenstaande het volgende toe te voegen.

"Voor de kennis van het oudinheemsche grondenrecht van Java's bevolking is — oordeelt Prof. van Vollenhoven — eene uiteenzetting van de Mataramsche Vorstenopvattingen en instellingen van niet het minste belang, doch alleen een ernstig gevaar; allerminst een fundament, allerminst een albeheerschend cardinale zaak".

Zooals deze conclusie is neergeschreven, zal wel niemand daartegen bezwaar hebben: indien het gaat toch om de kennis van het grondenrecht uit den tijd vóór de komst der Hindoe's dan wel dagteekenend van vóór Matarams bestaan, — wat doet dan de kennis der Mataramsche hedendaagsche Vorstenlandsche Instellingen er toe?

Tot nog toe luidde, meen ik, de vraag echter: is inderdaad onze beginselverklaring: "dat alle grond, waarop niet door anderen recht van eigendom wordt bewezen, domein van den staat is" in overeenstemming met het Javaansche begrip, met het adatrecht van Java? — en, wanneer de vraag aldus wordt gesteld, dan is Prof. Van Vollenhoven's eerste conclusie onjuist, want om het heden te begrijpen moet men het vlak daaraan voorafgaande niet alleen kennen maar ook zoo goed

mogelijk doorgronden, en waar Prof. Van Vollenhoven zelf in zijn Adatrecht (bld. 517) omtrent Java opmerkt, dat, al zijn in dezen rechtskring geen zelfbesturende rijken meer, nochtans hun vroegere stempel te diep in de volksinzettingen is ingedrukt, dan dat ze onvermeld zouden kunnen blijven, daar erkent m.i. deze autoriteit voor het Java van nu de noodzakelijkheid van de kennis der Mataramsche inzettingen van vroeger, en dit geldt vooral op agrarisch gebied, wijl van ouds het landbouwbedrijf hier verreweg de hoofdfactor was in de samenleving en het grondenrecht voor dit landbouwbestaan van het hoogste gewicht is.

De tot heden geldende agrarische grondbeginselen van Java gaan terug tot den tijd van het Cultuurstelsel, die inzettingen klimmen op tot Compagnie's opvattingen; en de Compagnie heeft op Java — het blijkt overal — in alle successievelijk onder haar gebrachte landstreken aangesloten bij het Mataramsche Recht, zich gesteld in de plaats van den Mataramschen Vorst en heeft dan verder haar oud-Hollandsche leenrechtopvattingen overgebracht op haar verhouding tot de Regenten en haar handelsstaatkunde aangepast bij de reeds geldende Javaansche Vorsteninzettingen.

Ik ga verder: het komt mij voor, dat, als de Compagnie dit niet gedaan had, Haar samenstel van inwendig bestuur onmogelijk zoo lang had kunnen bestaan, als het geval is geweest, om de eenvoudige reden, dat een bestuur in strijd met de algemeene volksopvatting geen eeuw zou hebben bestendigd kunnen blijven bij zóó geringe eigen machtsmiddelen als de Compagnie heeft bezeten.

De voormalige Indische Regeering heeft onder het Compagniesbestaan de inzettingen niet onveranderd gelaten, dat is juist, — maar haar uitgangspunt: de grond behoort den Vorst, is een echt Javaansch axioma geweest, totdat de nieuwere staatkunde dit axioma vrijwel tot een staatsrechtelijke fictie heeft gemaakt.

Onderschreven wordt Van Vollenhoven's stelling (Anti-Rouffaer blz. 399), dat de Vorsten niet tot in de verste hoeken van hun gebied het oud- inheemsch volksrecht geheel (deze invoeging is van mij) hebben verdrongen. Maar wat zij wel hebben gedaan, — en dit dagteekent n.h.m.v. reeds van de tijden der eerste Hindoe- rijkjes op Java — is, dat zij hun overwinnaars recht hebben opgelegd aan de inheemsche bevolking, waardoor het oude volksrecht deels heeft moeten wijken voor en overigens zich aanpassen bij het recht van den overwinnaar, terwijl deze op voor hem niet of minder ter zake doende punten aan het volksrecht een plaats heeft ingeruimd, die plaats welke in zijn stelsel mogelijk was.

Dat dientengevolge in het Javaansch landelijk stelsel — want grondenrecht, desainstellingen en heffingen en diensten hangen in een landbouwrijk als Oud Java zeer nauw samen — verschillende overbliifselen van een ouder wellicht algemeen Indonesisch volksrecht zijn blijven bestaan, — wie zal het loochenen? Maar hypothetisch is en blijft voor Java dit oude volksrecht. omdat, zoo ver als de betrouwbare geschiedenis reikt, een zelfstandige onvermengde Indonesisch- Javaansche maatschappij op dit eiland niet valt te ontdekken. Van West naar Oost, van Noord tot Zuid, overal hebben eeuwen en eeuwen lang Hindoe-Javaansche Vorsten, althans Vorsten met Hindoe-Javaansche beschaving toegerust, dit eiland beheerscht, en waar zij schipperden, deden zij zulks tot ook voor het afgelegen landschap de tijd was gekomen om onder scherper bestuur te worden gebracht.

In het Bantam van de 2e helft der 18de eeuw lag aan de Zuidzee — vertelt de Rovere Van Breugel — een gebied, dat niet dan in naam slechts tot het Bantamsche Rijk behoorde; dit zal Malingping en het naburige

<sup>1)</sup> Vgl. de aanstellingsakte van den djaro der Kanekes, dd. 1721 A. D. in T. B. G. dl. blz. 243.

zijn geweest, — maar de Kanekes van Sadjra erkenden wel degelijk den Sultan van Bantam als hun Heer en erkenden mede <sup>1</sup>) dat de grond bebouwd of onbebouwd den Maharadja toebehoorde, en, wat het aangrenzend gebied, de Bantamsche Bovenlanden betreft, dat bracht den Sultan, ingevolge diens bloedelooze onderwerping van dit bergland, jaarlijks kiras (charadj) en wang lawang (of patitijang) op.

Dat tijdens Mataram de buitengewesten minder intensief vorstenlandsch bestuurd werden dan de kern des Rijks, de Negaragoeng, — alweder toegegeven, maar de Preanger Babads, die toch zoo gaarne Mataram's overheersching tot bijkans een schijnbewind trachten te kleineeren, getuigen dat de door den Vorst ingestelde of erkende regenten "ngawoela"-den jegens Mataram, en dat deze Vorsten het tjatjahstelsel door eigen zendelingen lieten toepassen, terwijl een onverdachte desabron <sup>2</sup>) uit Preangersch Mandala verder aantoont, waarop gewapend verzet jegens die gandeks uitliep: op de overbrenging der verzetsgroep uit Mandala naar Ajah, een verbanning door Padjang gelast en uitgevoerd, en eerst onder Mataram opgeheven.

De Mataramsche inzettingen waren niet louter verzinsels van den stichter van dit huis, dan wel van zijn grootsten telg Sultan Ageng noch ook van Mataram's geweldigsten tiran Mangkoerat den Isten. Het hoofdbegrip — de Vorst is de bron van alle maatschappelijk bestaan en recht — dagteekent van vóór Mataram, is Hindoe-Javaansch, en heeft m.i. zijn intrede gedaan op Java met de eerste rijken, welke door de Hindoe-veroveraars hier zijn gesticht. Onder Mataram is het oude Hindoe-, weldra Hindoe-Javaansch Vorstenrecht verscherpt, is het tot zijn uiterste consequentie doorgevoerd — ik denk hierbij aan de afschaffing van het voormalig Hindoe-Javaansch eigendomsrecht op grond, dat voorheen heeft gegolden met betrekking tot

<sup>1)</sup> Eindrésumé II dl. 5.

<sup>2)</sup> Not. Bat. Gen. dl. bijlage XI.

die stukken grond of desa's, welke aan gunstelingen waren geschonken; almede valt te wijzen op den zwaren druk der heffingen en diensten —, maar het fundamenteel begrip, de grond is, krachtens recht van verovering, des Vorsten, — dit begrip is n.h.m.v. zoo oud, als de vestiging dier Vorstenbesturen zelf is, dagteekent dus van vóór Mataram, en uit dit begrip vloeide voort de overoude padjeg-heffing en de vordering der specifieke Vorstendiensten als ook het apanagestelsel.

Dat de Hindoe-Vorsten bij hun vestiging op Java hier te lande reeds een eenigermate maatschappelijk geordende samenleving der inheemsche bevolking aantroffen, valt moeilijk te betwijfelen, en, wanneer het er om te doen is te schetsen hoe die primitieve maatschappij was ingericht, is het ook m.i. wel aangewezen om, gelijk Prof. Van Vollenhoven bepleit, te bestudeeren wat de toestanden op de Buitenbezittingen leeren.

Maar aldus stelde zich voor mij, en vermoedelijk ook voor menig ander, de questie niet, terwijl bovendien eene verwijzing naar de Buitenbezittingen-toestanden m.i. dit gevaar heeft, dat wel eens voor zuiver Indonesisch zou kunnen worden gehouden, wat wel eens Hindoesch, althans Voor-Indisch zou kunnen blijken, want reeds zóó vroeg is de Archipel door Voor-Indiërs bevaren en bewoond, dat op tal van plekken Hindoe-invloeden moeten worden aangenomen waar men ze niet zou verwachten: immers tot in de namen van sommige ondermarga's der Karo Bataks toe 1).

De vraag laat zich ook aldus stellen: gegeven een hypothetisch echt Javaansch oorspronkelijk grondenrecht, wat is dan de rol geweest, die het Koningschap — die onmisbare schakel in de maatschappelijke ontwikkeling — heeft vervuld, het Koningschap, dat op Java Hindoe-Javaansch, op andere plaatsen in Indië vooral Mohammedaansch Maleisch was getint?

<sup>1)</sup> T. B. G. dl. 45 bld. 548.

Hoe was het — om ons tot Java te bepalen — eigenlijk wel gesteld met het vorstelijk domeinbegrip in de praktijk des levens tot in de desa toe, en hoe komt het dat, indien dit beginsel allerwege op Java, ten minste in de voornaamste landstreken heeft gegolden, toch ook onwraakbare gegevens worden geconstateerd, waarmede men in dat kader zoo aanstonds geen raad weet? Hoe is m.a.w. de ontwikkelingsgang van het grondenrecht op Java geweest, tot op den huidigen dag toe?

Voor iemand die zich deze vragen stelt, is Prof. Van Vollenhoven's afwijzing van het Mataramsch, en de terugkeer tot het vroegere Indonesisch recht niet voldoende.

De zoo even gestelde vragen laten zich ook voor sommige plekken der Buitenbezittingen opwerpen.

Dat het Hindoe-Javaansch Koningsrecht als het ware gelegd is op een ouderen maatschappelijken toestand. erkende ik reeds in mijn hoogerstaande schets bij de behandeling van het Javaansche tjatjahstelsel: in navolging van wat voor Lombok geconstateerd is, werd daar aangenomen, dat bij de invoering van het tjatjahsysteem volstrekt niet de oude bouwgrond stuk voor stuk werd gesplitst in karja's, elk toegewezen aan een afzonderlijk persoon, maar dat de grond werd domein verklaard, en, voor zoover niet weggeschonken aan gunstelingen, aan de bevolking gelaten, voortaan echter met oplegging van - kan ik er bijvoegen - kortwieking of vernietiging van te voren gegolden hebbende individueele rechten, welke met het vorstelijk recht niet of niet geheel strookten. Almede werd erkend, dat niet in alle deelen des Mataramschen rijks het Vorstelijk domeinrecht in de desa tot de uiterste consequentie was doorgevoerd zooals in de Negara-agoeng.

In die deelen der Buitenbezittingen, waar het Hindoe-Javaansche recht is ingevoerd geweest, valt hetzelfde op te merken, en ook daar is het feit op - make settle

op zichzelf niet alleen vermeldenswaard maar ook als schakel in een ontwikkelingsschets niet te verwaarloozen.

Een belangwekkend gegeven werd o.a. aangetroffen in de Oendang-oendang van Kotawaringin, het bekende Maleische rijkje van Borneo's zuidwestelijk deel, — een Mohammedaansch gekleurd geschrift <sup>1</sup>)met Javaansche herinneringen o.a. aan een Koetara Radja Tranggana.

In deze Tjahja Maratjaja — bij welken titel men onwillekeurig denkt aan de Demaksche Soerja Alam vinden wij over het grondenrecht het volgende — de vreemde termen konden niet worden terecht gebracht.

1) Bab ini mengataken boemi lima perkara, artinja: (pertama) *djina* namanja, jaitoe boemi beroleh moesoeh;

kadoewa boemi maksininata namanja boemi daripada orang toewa;

Katiga *boemi bitjajana* namanja artinja beroleh sanda menjanda;

Kaempat *boemi bajawara* namanja artinja boemi beroleh pengadoe kasaktian, ditinggalkan oleh jang poenja;

Kalima boemi Radjasasaniti namanja artinja noegraha Sang Ratoe.

2) Adapoen djika orang mati di tengah boemi itoe, maka tiada karoewan jang mematikan dan memboeroeh itoe tiada karoewan, maka dikaloewarkan pada tempatnja mati itoe saratoes ampat poeloeh depa. Djika 140 depa itoe datang katempoehan jang ampoenja boemi itoe, saharga jang mati itoe; djika ada orang mati diloewarnja oekoeran itoe dalem watang katempoehan.

¹) Sabermoela. Pada menjatakan koetara ini diambil dari pada Djoegoelmoeda, kadoewa daripada koetara Radja Kang Kapa, katiga diambil dari pada koetara Raja Tranggana, kaempat diambil daripada koetara Agama, maka inilah jang dikarang mendjadi koetara Tjahja Maratjaja, dan itoelah jang mendjadi koetara Tjahja Adigama namanja.

- 3) Dan djika ada orang bertanem barang soewatoe tataneman di boemi orang soedah kira-kira sapoeloeh tahoen lamanja, maka datang jang ampoenja boemi mengakoe sarta dengan tida tahoe, krana madem dja-oeh, krana sebab mengoembara, jaitoe tiada banjak bitjaranja boemi itoe, .... 1) hina pridina namanja.
- 4) Djika orang berakoewan boemi atawa soengei atau perhoemaan, djika sebab tahoenja, dendanja doewablas pekoe; djika sebab tiada tahoenja, dendanja ampat pekoe; djika orang mengakoe boemi atau doekoeh atau hoema, maka tiada benar boeminja atau hoemanja, dendanja itoe doewa laksa ampat pekoe; djika jang mengakoe boemi itoe orang banjak atau sabenoeawan, dendanja tengah doewa keti jang saorang² itoe; adapon boemi itoe mantoek pada jang ampoenja. Dendanja itoe dibelah doewa, mantri sabagi, koetara kadalem sabagi. Demikiënlah dalem Koetara.

In dit vermoedelijk toch wel ouderwetsch geschrift, nagalm vermoedelijk tevens van Javaansche inzettingen, vindt men gesproken van veroverden grond en van vorstelijke schenking, maar daarnaast ook van eigen, door erfenis alsmede van door pand verkregen grond, en een grondrecht verzekerd door het bekende verjaringsrecht, waarvan de duur hier — evenals op Lombok onder het Balineesche recht — was gesteld op 10 jaar. <sup>2</sup>)

Een herinnering aan het Javaansch recht is wellicht mede het meten van den afstand <sup>3</sup>) tot de naastbijzijnde bouwgronden, ingeval doodslag is gepleegd, bij het gevonden lijk waarvan de dader onbekend is gebleven.

Veel sterker is de invloed echter merkbaar in Palembang. De Simboer Tjahja 4) heeft tal van Javaansche termen bewaard, en in dit Javaansch bestuurd Maleische

<sup>1)</sup> Onleesbaar.

<sup>2)</sup> In het Bandjermasinsche edict van Sultan Adam op 20 jaar, (art. 23) Adatrecht b. XIII blz. 350.

<sup>3)</sup> Vgl. in Nawalapradata de ook op 140 tjenkal gestelde afstand; Wilken's verpreide geschriften, II blad. 461.

<sup>4)</sup> B. K. I. dl. 43, dl. I vlg.

rijk gold, naar ons omstreeks 1825 wordt meegedeeld, het Javaansche tjatjahstelsel met zijn mata-gawe's of mata-padjeg; men had hier sikeps en midjis 4), en alingans, welke hun grondheeren heerendiensten hielpen verrichten; en, werd in vele marga's en doesoens de verplichting jegens den Vorst nagekomen in diensten alsmede in verplichten peperaanplant met levering van het product aan den Vorst, die daaraan zijn tiban-toekon handel had verbonden, — in Komering en Ogan werd van de met padi beplante gronden padjeg opgebracht, gewoonlijk in geld doch ook in producten, was dus de Oud-Javaansche "landrente" in zwang. Hier ook was op de sawahs en kebons een erfelijk en voor verpandingvatbaar eigen grondenrecht der bevolking, doch de ladanggrond werd jaarlijks onder de doesoenleden bij bidangs verdeeld. Het komt mij voor dat de ordenende Javaansche hand hier overal aan het werk is geweest, ook in de richting van het marga- en doesoen bestuur, al is de marga-instelling op zichzelf echt Maleisch geweest en al dagteekent mogelijk ook wel uit den voor-Javaanschen tijd de instelling van een raadhuis (balej), een dorpsplein (laman) en een gemeenschappelijke aanlegplaats van vaartuigen (pangkalan).

Javaansch- Maleisch Palembang is o.a. daarom zoo belangwekkend, wijl hier nog terug gevonden wordt in het kader van het mata-gawe-instituut de marga-inzetting, — een ouderwetsch verwantschapsstelsel waarvan op Java in het rijks- en zelfs desaverband eigenlijk niets meer is terug te vinden.

Beschouwen wij thans eens den ouden toestand in een afgelegen buitengewest van Mataram, in het bergland Prijangan, weken, zoo niet maanden reizens verwijderd van Matarams hoofdstad Karta.

Wanneer de Preanger Babads verhalen van de vestiging van het Mataramsch gezag, vindt men gewag ge-

<sup>4)</sup> Met deze midji vergelijke men de Cheribonsche midjens en de Soedaneesche panoekangs, vgl. Priangan IV 2070, dl. 411.

maakt van min of meer zelfstandige landschappen, van Soemedang, van Timbanganten, enz. en blijkbaar waren deze deelen van het uit elkaar gevallen oude rijk Pakoewan-Padiadiaran. Ongetwiifeld waren in het algemeen landschapsgrenzen aangenomen, doch blijkens het geen getwist tijdens het Compagniesbewind, waren die grenzen niet bijster vast. Bij herhaling is van Compagnieswege een landschapsgrens vastgesteld. en wanneer in een Preanger Salsilah, betrekking hebbende op Kejan Santang's graf in het Garoetsche, wordt gezegd dat de grens van het dezen heiligen man door Soenan Darmakingking toebedeeld Tanah Soetii 1) liep "van de bron Tjiwalen stroomafwaarts naar den mond in de Tjimanoek, verder naar de Tjiharoes en van den berg Linggaratoe naar Langkaplantjar, vervolgens naar Tjiantoeng, vervolgens naar Gegertjangked, vervolgens naar Peté Siritan, vervolgens naar Kiara djingkang, vervolgens naar Tjoekangbaok, vervolgens naar den mond van den Tijpangkarangan en ten slotte naar de Tjiwalen" — dan zal men, n.h.m.v. toch voorzichtig moeten zijn met al te veel waarde aan die grensomschrijving te hechten, wat het gezag der Inlandsche hoofden om deze instelling te handhaven was zwak. Toch zal de Mataramsche Vorst bij de vorming der regentschappen wel bij de oude landschapsgrenzen hebben aangesloten, en bij zijn tjatjah panewon zich alleen met de regentschappen hebben bezig gehouden, behalve dan voor zoover bijzondere omstandigheden afwijking meebrachten. Zoo bleef, blijkbaar uit traditie, het op den oostelijken oever van de Tjitandoej bij Radjapola (aan de overzij) gelegen landschapje Tjihaoer Beuti, oorspronkelijk een mantri of demangschap, behooren bij het regentschap Bandoeng, tot het in 1811 daarvan werd afgesneden, en in de babad Bandoeng vindt men de grenzen daarvan nauwkeurig aangegeven — de voorna-

<sup>1)</sup> Soetji behoorende in den Mataramschen tijd tot Soekapoera, Prijangan III 81, 156.

me punten, zooals de Goenoeng Sawal, en de mond van de Tjigaloegoer, worden daar Padoeraksa's genoemd van de "Tjandi" genoemde bronnen van de Tjileueur en de Tjibaroejan —; dit landschapje was de "lampit" — de oorspronkelijke "zate" der Bandoengsche regenten, maar werd bestuurd door een familielid. 1)

Die landschappen waren oudtijds de fundamenten van het bestuur. De regent was aansprakelijk voor de aan het regentschap opgelegde rijkslasten, en tot nakoming dier verplichtingen beschikte hij over de daarvoor onmisbare macht. In de Preanger regentschappen had de regent rechtstreeks onder zich de kern van het landschap, de zgn. baloeboer. Daaromheen lagen de districten, staande onder oemboels, later tjoetaks geheeten. Binnen deze ontwaart men patinggischappen bekelan's <sup>2</sup>), ressorten, waartoe de verspreide gehuchten (doekoeh, tiantilan) onder een hoofd, den patinggi waren vereenigd. In de Preanger was oudtijds dit patinggischap de laagste te ontdekken bestuursorganisatie. maar zelfs deze had uit zich zelf heel weinig eigen leven. omdat de eigen huishoudelijke belangen niet veel beteekenden en het zwaartepunt lag in de nakoming van de verplichtingen jegens het rijk, d.i. den Vorst (en dus ook den regent). En al was nu ook van ouds de verdeeling der rijkslasten tot zekere hoogte overgelaten aan het overleg van den petinggi, wiens gezag in beginsel erfelijk was, met diens lagere hoofden, de loerah's der z.g. desa's en hunne poendoehs of kamponghoofden met hun-

<sup>1)</sup> Wanneer tijdens de Bantamsche woeling van 1680 ook de Bandoengsche regent naar Bantam trekt en daar blijft, legt de Babad Bandoeng hem de woorden in den mond tegenover zijn zoo (?) Aridisoeta: prekaraning kabopaten paman kaseleh datang anak aloenggoeh ing Boemi Oekoer; wondening sanak poetoe paman wong Tjihaoer, paman titip dadehaken lampit kang dadi-Boepati, sarta besoek embenipoen boten wonten anak potoe paman kabesar dadi oemboel, malih pisan katjepeng dening. kang poetra kentassa (?).

<sup>2)</sup> Not Bat. Gen. dl. XXXI bijlage IX dl. XCX vlg.

ne onderhoorigen, de grondslag der verplichtingen lag in het vorstelijk recht, en niet de Vorst richtte zich daarbij naar de dorpsinstellingen, maar de dorpsinstellingen hadden zich bij de vorstelijke inzettingen aan te passen.

Bij de tjatjah-organisatie dan was in de Preanger de petinggi het eigenlijk laagste hoofd tevens beambte, aangesteld door den tjoetjak en later hoofd van de z.g.n. troep, d.w.z. een groep desa's, een geheel vormend voor de verplichte koffiekultuur, welke bij "troepen" uitkwamen. Zoo lang de tjatjah-organisatie in de Preanger bleef bestaan — ongeveer tot 1840 ¹) — had de desa of kaloerahan geen vast afgebakend gebied ²), en woonden de onderhoorigen dezer loerahs in het ressort van de troep dooreen of lagen hun velden, welke de persoon des houders volgden, daarbinnen verspreid. En de werkzaamheden van dezen desa-loerah bepaalden zich hoofdzakelijk ³) tot het regelen van de poepoendoeti negara, het zorgen dus voor allerlei leveringen.

Voor het oudtijds reeds bestaan van een krachtig eigen desaleven zal wellicht worden aangevoerd, dat ook in West-Java overblijfselen worden aangetroffen van de inzonderheid voor Soerabaja bekend geworden sinoman en arisan-vereenigingen.

"Niet rechtstreeks tot de (heeren en desa) diensten behoorende — leest men in Fokken's Eindrésumé naar de verplichte diensten der Inlandsche bevolking op Java en Madoera betreffende Soerabaja (II, 115) maar daarmede toch in verband staande zijn de zoogenaamde arisans, feesten bij zekere plechtige gelegenhe-

<sup>1)</sup> Rapport van Rees in Verh. Bat. Gen dl. 39 bld. 155|6 sub h.

<sup>2)</sup> Adatrechtb. VII dl. 3 en 45.

<sup>3)</sup> Adatrechtb. VIII dl. 4.

den gegeven, waarbij men recht heeft op geldelijke ondersteuning der desagenooten.

"Op de jaarlijksche desavergadering wordt het aantal dier feesten bepaald en ieder op zijn beurt mag, zij het ook na lang tijdsverloop, een feest geven. De gogol moet in den regel voor ieder feest 50 centen bijdragen. Zijn vrouw brengt vijf katties rijst mede, doch dit laatste is meestal facultatief.

"In sommige desa's wordt hij, die niet betaalt, met pantjendiensten gestraft, tot hij zijn schuld heeft aangezuiverd. In andere wordt de onwillige dood verklaard en in enkele wordt hij als gogol afgezet.

"De feesten geven dikwijls tot veel getwist aanleiding, daarom heeft men in enkele gemeenten speciaal daarvoor een gedeelte der sawah's gereserveerd.

"Degeen, die gedurende het jaar een feest mag geven, krijgt een grooter aandeel, maar mag niets van zijn kameraden eischen.

"De sinomans vormen in de desa een staat in den staat. Zij staan onder den kapala of loerah sinoman, een hoofd door hen gekozen en door den loerah bevestigd. In eenige desa's is de kabajan belast met het toezicht op de jongelieden. In groote desa's echter worden een of meer sinomans door den loerah sinoman tot kebajan sinoman aangesteld.

"De voornaamste sinomandiensten bestaan in het aanbrengen van het eten der gogols, wanneer deze aan wegen en leidingen werken en in het helpen bij de jaarlijksche desavergaderingen (de sedekah boemi) en andere feesten. Indien sinomandiensten moeten verricht worden, wendt de kebajan, of hij die een feest geeft zich tot den loerah-sinoman, die voor al het verdere moet zorgen. Bij feesten moeten de jongelieden de pisangbladen halen en het huis versieren, de personen in de desa uitnoodigen, de borden aanbrengen en wasschen, de gamelan halen en wegbrengen, dag en nacht waken in het huis van den feestvierder. Daarvoor krij-

gen zij twee maal daags eten en het haasje van het geslachte beest.

"Alleen de sinoman hebben recht op de plangkahwates belasting door den bruigom van een vreemde desa op te brengen, omdat hij een maagd uit de desa wegvoert.

"De sinoman, die onwillig zou zijn, aan deze diensten deel te nemen, kan in vele desa's later geen gogol worden, daar hij getoond heeft niet met zijn kamaraden in vrede te kunnen leven".

In Bantam vond men deze sinoman terug: zoo was de mannelijke bevolking in Menes verdeeld in twee groepen: in die der hoofden van gezinnen,, staande onder den djaro-desa, en dien der landjangs, staande onder djaro landjang, een jongmensch, door zijn groep (ook wel genoemd koempoelan orok landjang) tot hoofd verkozen, die zich in overmoed vele vrijheden veroorloofde. Ten opzichte van den dienstplicht kon de eerste groep heeten die der vaste werkers, der in beginsel (bakoe) dienstplichtigen, de tweede die der helpers, djoeroengan, sambatan 1) te hulp geroepen bij zwaren arbeid".

Ook in Indramajoe komen deze vereenigingen voor en worden hier kanoman of kraman <sup>2</sup>) genoemd, waartoe de oudste, ongehuwde werkbare zonen (boedjang) behooren, aan wie tezamen soms een sawah werd toegewezen, de z.g. sawah-kanoman.

"Vroeger droegen de oudste ongehuwde dochters, die toen, evenals nu nog in verscheidene desa's met de mannelijke kanomans het geval is, een hunner tot loerah kozen om de werkzaamheden te leiden, den naam van kanoman. Zij moesten voor rijststampen en allerlei toebereidselen voor feesten helpen".

Juist dat was het, het gold hier feesten, soms religigieuze, en daartoe hadden de jongeren en corps te helpen, welke instelling hun voor later te pas kwam, terwijl

<sup>2)</sup> t.a.p. Ia. bld. 49.



<sup>1)</sup> t.a.p. I bldz. 19.

de ouderen de zwaardere verplichtingen droegen, en eerst naderhand werden de kanomans of sinomans of djadjaka's — naar het schijnt — voor andere werkzaamheden gebezigd. Zij gelijken sterk op de Balische troena's, die de lichtere desa diensten moeten presteeren, b.v. gamelans in de tempels bespelen, dansen aldaar uitvoeren, of wel bij godsdienstige optochten de staatsiepieken dragen, en helpen bij het aanvoeren van materialen, bij tempelherstelling benoodigd; terwijl de meisjes worden ingedeeld bij de desamaagden, die in de tempels een koor bij de gamelan uitmaken, enz. 1)

Deze vereenigingen — berichtte Liefrinck — mogen hun eigen zaken regelen, mits de bevelen, die zij van de desavereeniging ontvangen, nauwkeurig opvolgen. Soms worden hun (de troena's) door de desa eenige kleine inkomsten afgestaan, die zij zelve beheeren en ten voordeele hunner vereeniging aanwenden.

Op Lombok werd deze Balineesche instelling aangetroffen in de "bandjars" in verband met de door deze te vieren godsdienstige feesten, — en nu is op Java weliswaar die instelling grootendeels te niet gegaan of opgegaan in de desa, maar een herinnering aan de voormalige onderlinge hulpvereenigingen bij groote feesten is hier ongetwijfeld de nog steeds in zwang zijnde "pasoembang" of "boewoeh", het geschenk dat de gasten bij een groot feest den gever vrijwillig ter hand stellen, dikwijls een gave in geld, overeenkomstig den stand van de schenkers berekend, en in totaal een bedrag uitmakend, dat wel eens alle onkosten van het feest meer dan goed maakt.

In de residentie Cheribon is een andere herinnering aan dien ouden tijd vermoedelijk de instelling, hier en daar nog bestaande, van de sawah titisara (titi = raksa, sara = sikep) of sawahsarana (sarana = hulpmiddel) waarvan de opbrengst wordt besteed voor het jaarlijksch oogstfeest, alsook voor de moskee of de bale desa,

<sup>1)</sup> Liefrinck, T. B. G. dl. 33 blz. 291 3.

zelfs wel voor het verstrekken van reisgeld aan op politieonderzoek uitgezonden desabeambten.

Het valt op dat in West-Java de "orok landjang" en "kanoman" vereenigingen beperkt zijn tot ouderwetsche landschappen, zooals Menes, waar eertijds een middenpunt van het Hindoeisme was gelegen, en tot Indramajoe, waarheen de Javaansche bevolking oorspronkelijk uit het Demaksche rijksgebied is getogen. en niet onwaarschijnlijk komt het voor, dat die inzetting en het daarmede in verband staande oudere desawezen een Hindoe-Javaanschen, religieus-politieken grondslag heeft gehad. Zou men, ter argumenteering van eene oud Indonesische inzetting, daarnaast willen wijzen op analogieën in de Buitenbezittingen — op de Palembangsche pojang-vereering en op de Korintjische poesaka-bewierooking door de vrouwen der dipati's, die worden bijgestaan door de dajangs, terwijl die heilige gedenkstukken daar nu nog zgn. sawah rapat bezitten, evenals de ornamenten in de Makassaarsche en Boegineesche landschappen — wie zal uitmaken, dat daarbij niet te denken is aan vroegere Hindoe-invloeden van koloniseerende emigranten, welke later in de oude eigen landsbevolking zijn opgegaan?

Het opvallend verschil tusschen Java en de Buitenbezittingen is, dat in de landschapsorganisatie op Java het verwantschapsstelsel geen rol speelt en sinds eeuwen vermoedelijk ook niet meer gespeeld heeft (tenminste niet van beteekenis) en in de Buitengewesten daarentegen het marga- en soekoe-stelsel nog zeer lang heeft doorgewerkt. Dit is n.h.m.v. een aanwijzing, dat de Hindoeheerschappij op Java veel krachtiger heeft geinfluenceerd op de rijksinzettingen dan op de Buitenbezittingen het geval is geweest, en dat op Java mitsdien zeer sterk is te rade te gaan met den invloed van de Hindoe-Javaansche vorstelijke rechtsbegrippen op de maatschappij.

Er heeft bij de islamiseering van Java ongetwijfeld een ommekeer plaats gevonden, maar zoo heel groot is deze op bestuursgebied niet geweest, en wat de desainstelling aangaat, deze heeft met den verouderden godsdienst wel de talrijke feesten in de poera's zien vervallen, verloor dus vooral haar religieus karakter, tenminste voor een groot deel, maar overigens bleef zij voortbestaan.

De beteekenis van de desa als zoodanig is intusschen op Java niet overal dezelfde geweest en is nu nog niet overal gelijk; hierop zijn vooral de plaatselijke omstandigheden inzonderheid van invloed geweest.

Dat bijv. in Cheribon de desa met haar aan de dorps aloen-aloen gelegen bale-desa, waar de koewoe, bijgestaan door den reksaboemi, ngoetjap gawe, den embrat 1) en de andere bestuursleden zitting houdt, een veel scherper karakter draagt dan in de Preanger-Regentschappen, heeft zijn reden niet alleen in het in Noord-Cheribon sterk in zwang zijnd communaal grondbezit met wisselende aandeelen, maar in het algemeen in den ouden Sultanstijd, met zijn toenmaals in Noord-Cheribon ouderwetsche, dus zware verplichtingen. De invoering van dien gebruiksvorm — wisselende aandeelen — werd indertijd door de bevolking gesteld in de periode, toen Raffles de landrente arresteerde 2), elders in Cheribon toen de indigocultuur van Gouvernements-

<sup>1)</sup> Verbastering van ons: heemraad.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eindrésumé II blz. 56 noot c. De daar genoemde padjeg paklantang (hoofdgeld) is het oude Mataramsche tjatjahgeld, aldus ook in Brebes en Tegal genoemd, waar het in 1746 gedecideerd op de sawahs rustte terwijl in onzen tijd het heerendiensthoofdgeld met dien naam bestempeld wordt. De padjegpegantang was de in 1808 door Daendels ingevoerde primitieve landrente (v. Dev. Het land-st. dl. 41 art. 18 tot en met 21); vgl. voor Tegal B.K.I. 1853, I blz. 432. Over den druk der Cheribonsche landrente tijdens het Engelsch tusschenbestuur, v. Dev. t.a.p. I blz. 271. In oud-Soerabja was onder den druk der Vorstelijke- en Compagniesverplichtingen, blijkens Rothenbühler, reeds zg. communaal bezit ontstaan dagteckenend uit den Compagniestijd. In later tijd heeft het z.g. Cultuurstelsel tot invoering en bestendiging krachtig medegewerkt.

wege werd opgelegd. Maar in het algemeen houdt het geprononceerde der desa-instelling verband met de zwaarte der Gouvernementslasten. En in de Cheribonsche en in de Krawangsche Compagnies-Prengerlanden waren de leverantien in koffie, indigo, garen, kardemom enz. over het algemeen lichter, dan in Noord-Cheribon, waar de Sultanslanden onder de Kasepoehan-, Kanomanen Katjerbonan prinsengeslachten waren verdeeld; in 1719 o.a. werd de verhuizing van verschillende Cheribonners naar het Krawangsche toegeschreven aan het feit, dat in Krawang de leverantien enz. minder stipt werden nagekomen. 1).

In de tweede helft der achttiende eeuw werden de Cheribonsche Sultanslanden in Companies berichten wel aangeduid met den naam Para koewoe 4), en deze benaming reeds wijst er op dat de koewoe's alstoen een groote rol speelden in het bestuur. Daendels kende bii zijn besluit van 1809 3) o.a. den koewoe of loerah tot onderhoud zoo voor hem als zijn nabestaanden drie jonken toe, en maakte onderscheid tusschen den koewoe en den prentah of patinggi, die anderhalf jonk zich zag toegewezen; en uit Crawfurds bericht over Cheribon 4) maken wij op dat deze waren beambten voor de inkomsten en de politie, echter: "gekozen door de gemeente waarover zij het toezicht hebben, of ten minste" (en ik vermoed, dat dit weleer regel zal zijn geweest) "overal aangesteld met hare toestemming en goedkeuring", welk laatste daarom zoo begrijpelijk is, wijl deze laatste hoofden de verdeeling der lasten over hun gemeentenaren hadden te bewerkstelligen. Waren nu die lasten zwaar - en dit is in Noord-Cheribon in den Compagnie'stijd stellig het geval geweest, — dan was de drang tot onderling overleg, tot samenwerking sterk, en dit influenceerde gunstig op de desainstelling zelf.

<sup>1)</sup> De Jonge IX blz. 59.

<sup>2)</sup> De Jonge XII 270.

<sup>3)</sup> Van Deventer, het Land. St. I. blz. 47.

<sup>4)</sup> Van Deventer, t.a.p. I blz. 200.

In dien ouden tijd werden de dienstplichtigen op de oude wijze nog om de zes maanden verwisseld 1) — n.l. voor de Compagnie's en de specifieke Sultansdiensten — en op deze in domeingrond, echter met een eigen gebruiksaandeel (niet wisselend) bezoldigde sikeps rustte ook de last om ten gerieve van den particulieren landbouwer in het Bataviasche zich te iaten aanwerven, een verplichting, waartoe bij voorkeur de lastige personen in de desa werden aangewezen, terwijl de gegoede sikeps zich daarvoor plaatsvervangers kochten, — de bekende Cheribonsche boedjangs, aan welk verouderd en drukkend stelsel Baud een eind maakte. 2)

Met dit sikep-stelsel <sup>3</sup>) komen wij weer terecht bij de Mataramsche tjatjah-panèwon, en dit heeft in West-Java niet alleen in Cheribon gegolden maar ook in de Preanger-Regentschappen; een overblijfsel daarvan vinden wij in het tjatjah-geld.

Mataram toch hief in de Preanger, naar wij zagen, zij het niet overal, de oepeti in geld, en wel is waar bemoeide de Compagnie zich hier daarmede niet, waarschijnlijk omdat die heffing niet veel beteekende en de Regeering meer prijs stelde op djati-hout, indigo, garen en koffie, maar wanneer in 1750 onze landvoogd Mossel zegt dat de bevolking in de Preanger aan haar hoofden opbracht een "hoofdgeld van een spaans (Reaal) voor een huisgezin", dan is hier toch blijkbaar bedoeld het oude tjatjah-geld, dat echter dan van een reaal per djoeng blijkbaar is verhoogd tot een reaal per tjatjah karja.

<sup>1)</sup> T. N. I. 1863 I dl. I blz. 146: de dienstdoenden moesten in hun eigen onderhoud voorzien.

<sup>2)</sup> Van Deventer, Het land. St. II dl. 633-4 en 316-320.

<sup>3)</sup> Ten onrechte werd contra den G. G. van den Bosch door den schrijver van den Blik op het bestuur enz. beweerd dat de sikep niet was het hoofd van een tjatjah; het toenmalig sikepstelsel wordt duidelijk door hem geschilderd. Van Deventer. Het land. stelsel I blz. 186 noot.

Dit stelsel van vorsten lasten trof oudtijds alleen de sawahhouders, en eischte dan of padi, of geld, of diensten d.w.z. vorstendiensten, niet de zoodanige, welke in de desa zelf ten behoeve van deze door de landsingezetenen, zij het later ook wel op bevel der hoofden, werden verricht.

De Compagnie heeft bij haar regeling van het Preanger-bestuur en haar oplegging van leverantien aan dit stelsel niet geraakt, doch te rade gaande met de tjatjah-cijfers, alleen leverantien opgelegd, den Regenten de overige gebruikelijke inkomsten latende. Een nieuwigheid is echter geweest in 1789 ¹), dat alstoen de Compagnie in het belang van de door haar ingevoerde koffie-cultuur een gelijken plantplicht oplegde aan ieder huisgezin "hetzij — zooals er uitdrukkelijk bij staat — manoempangers of boemi's".

Zien wij nu, hoe in het begin der negentiende eeuw de inwendige organisatie der Preanger-Regentschappen was geregeld, dan ontwaart men in het eerste tamelijk duidelijk bericht <sup>2</sup>) van dien aard het volgende.

De Regent had het district om de hoofdplaats, de z.g.n. baloeboer <sup>3</sup>), in beginsel voor zich gereserveerd. Hier had hij zijn keprabon- of tjarik- sawahs, welke bewerkt werden door zijn panoekangs <sup>4</sup>), toekang njawah of panjerangs, die, wanneer de regent, djoeragan, hun gereedschappen, en wat padi tot levensonderhoud

<sup>1)</sup> Plakaatb. XI blz. 84 en 139.

<sup>2)</sup> Priangan II bijl. L blz. 680 vlg.

<sup>3)</sup> Priangan IV § 2041 blz. 386.

<sup>1)</sup> Thans vindt men deze terug in de Preanger-desa als een soort desa-pantjens, gemeentelijke verzorgers van het desahoofd. Het woord panoekang schijnt te moeten worden afgeleid niet van het Soendan. toekang, maar van het Maleisch-Soendaneesche toekang = kundige. Men vgl. met deze oude Preanger panoekangs de Cheribonsche midjens van ongeveer 1800 (Priangan IV § 2070 blz. 411), en die laatsten met de Javaansche midji's, die ook in oud Palembang werden aangetroffen.

gaf, als ze te kort kwamen, hem 23 van de opbrengst afstonden en het overig 13 voor zich behielden.

Liet de Regent hier door deze personen sawahs aanleggen, zoo kon hij uiteraard ook een jasarecht vindiceeren, gelijk Daendels bij den verkoop van de Buitenzorgsche Bloeboer 1) aan het Gouvernement erkende door den aftredenden Regent eene schadevergoeding uit te keeren. Maar waar de Regenten elkander opvolgden, was van verkoop weinig sprake. Daarnaast vond de Regent in de Baloeboer onder de boemi's tal van andere rahajats of panoekangs, die tegen het vrij genot der door hun bewerkte sawahs hem diensten van allerlei aard presteerden of aan kleine leveringen onderworpen waren. Voorts waren ook hier voor verschillende Gouvernements doeleinden (oudtijds o.a. voor de paarden posterij en het reizigers-verkeer) vaste dienstplichtigen aangewezen, die hun loon vonden in de bij hen in bewerking zijnde sawahs.

In de buiten-districten, waar dan de tjoetaks enz. hun ambtvelden hadden, drukte op de bevolking daar verder vooral de *koffie-dienst*.

Oorspronkelijk rustte die verplichting- een vorstendienst- op de boemi's <sup>2</sup>), de in de sawah gezeten bevolking, maar krachtens de Compagnies-regeling van 1789 werden daarbij, wat de koffie-cultuur betreft, ingedeeld ook de manoempangs, d.z. zij, die bij de boemi's op het erf woonden en in wederdienst dezen hielpen in het nakomen hunner verplichtingen, geen eigen sawahs bewerkten, maar alleen droge velden, welke, al waren deze bij hen in gebruik, niet in hun bezit waren, doch na hun gebruik weder terug vielen tot de woeste gronden. Deze manoempangs waren niet meer nieuwelingen zooals de boeniaga's, maar reeds metterwoon gevestigde

<sup>1)</sup> Plakaatb. XVI blz. 42 en 640 vlg. Dit jasa-recht was met betrekking tot de Bataviasche particuliere landerijen door de Indische Regeering erkend bij artikel 12 van de resolutie van 11- tot 25 Maart 1806 Plakaat b XIV blz. 293).

<sup>2)</sup> Priangan IV § 2061 vlg.

gezinshoofden, die echter niet gegoed genoeg waren om ten volle voor de vorstenlasten te worden aangesproken — zij mochten dan tipars of gaga's bewerken —, hun aandeel nochtans droegen in de hulp die zij hun boemidjoeragan verleenden bij de vervulling van gener verplichtingen.

Niettegenstaande de veranderingen, welke in de eerste helft der negentiende eeuw door ons bestuur werden gebracht in de heerendienst-regeling, vinden wij het instituut van de boemi's of z.g.n. tjatjah-bakoe nog duidelijk terug in de afdeeling Soekapoera in het tijdvak 1) 1853 1856, zooals het beschreven is door Kinder de Camarecq.

De klassen van de bevolking, waarop het bij de rijkslasten voornamelijk aankwam, waren de tjatjah-bakoe's (boemi) en de manoempangs. De boenijaga's waren nieuwe aankomelingen, die gedurende een vestigings termijn van een tot drie jaren tijdelijk van dienstprestatien waren ontheven; de ongehuwde boedjangs, de doeda's of weduwnaren en de bejaarden (djompo) kwamen nog niet of niet meer in aanmerking voor dienstplicht.

De tjatjah-bakoe 3) vormden de kern der desa. Zij waren- wordt uitdrukkelijk vermeld- bezitters van

<sup>1)</sup> T. B. G. dl. X blz. 262 vlg.

<sup>2)</sup> Boeniaga- banyaga dagang- handelaar, in het algemeen vreemdeling en van daar ook nieuweling.

<sup>3)</sup> Een Preanger-tjatjah blijkt, met de afhangelingen inbegrepen, nog (of: vooral?) in den lateren tijd heel wat zielen te hebben geteld. De G. G. Van den Bosch toch schreef in 1831 zich te herinneren dat deze in de Preanger-Regentschappen 21, in Cheribon ongelijk veel meer zielen telde (meer oostwaarts waren zij zwakker), en Baud berichtte in 1834, dat in het Regentschap Bandoeng voor de indigo-cultuur waren afgezonderd 1450 tjatjahs, bevattende 8700 huisgezinnen. Bij de beoordeeling van den druk der toenmalige verplichtingen is deze omstandigheid evenmin als de uitgestrekheid van het poehoen of tjarik- aandeel voorbij te zien (Van Deventer, het Land-stelsel II blz. 238 en 623).

eigen velden, en wel van sawahs; gaga- of tiparbouwers kwamen onder hen alleen voor, waar weinig of geen sawahs werden gevonden.

Het aantal tjatjah-hoofden veranderde alleen "naar mate de ontginningen van woeste en tegal gronden tot sawahs voortschreden". De verplichte dienstbaarheid berustte volgens de eenstemmige getuigenis van alle ingezetenen, in den grond en niet in den persoon. "Alle aangelegenheden betreffende het inwendige bestuur der kampoeng worden geregeld en beslist door de tjatjahs alleen, welke tot dat einde- bijeen komen in de bale-desa of raadzaal"

De manoempangs waren als gezegd de metterwoon in de desa gevestigde gezinshoofden "onverschillig of zij al dan niet velden in eigendom bezaten". Uitdrukkelijk vernemen wij, dat zij, gelijk Nederburgh reeds vastlegde, bij de koffie-cultuur eerst sedert het jaar 1785 ¹) werden ingedeeld, en sedert als algemeen dienstplichtig werden aangemerkt "na invoering onzerzijds van het huisgezinnenstelsel (somahan, koerenan)", — een verandering, die, wordt in 1853 er bij gevoegd, van ongeveer een vijf en twintig tal jaren geleden dagteekende en een geheelen omkeer dreigde te brengen in de Inlandsche huishouding.

Hoe stond het toen met het grondenrecht?

Er was een scherpe scheiding tusschen de sawahs en de droge gronden. De laatsten waren "communaal eigendom" of, zooals wij thans zouden zeggen domeingrond, ter beschikking van de desa.

Overjarige plantsoenen verbleven, wat den opgroei betreft, aan den eersten planter of diens rechtsverkrijgenden, de grond zelf echter aan de desa, terwijl de overige droge grond in gebruik kon worden genomen met toestemming van den loerah. Vervreemding van dergelijke gronden was niet mogelijk.

De sawahs waren tweeërlei.

<sup>1)</sup> Vgl. Priangan IV § 2076 blz. 417.

Eerstens de sawah tjarik, 1) (of: keprabon), die in vruchtgebruik waren bij de Inlandsche hoofden en aanzienlijken (sommige van oudsher) en bebouwd werden door hunne panoekangs "in vroegere jaren vast daartoe aangewezen)", di emet het oog daarop "vrijstelling genoten van heerendiensten", al hoewel ten leste dit voorrecht is komen te vervallen. Die velden werden bewerkt in deelbouw tegen 23 dan wel de helft van den oogst, al naar gelang de djoeragan niet alleen de zaai-padi had geleverd maar ook ploeg-vee en ploeg-gereedschap. Behalve den te verrichten veldarbeid was hun tevens opgedragen de verzorging van het hun djoeragan toebehoorend vee, als buffels, paarden, benevens het presteeren van eigenlijk gezegde huisdiensten, het leveren van gras, brandhout, enz. Ze beschouwden zich "als rechtstreeks onder de bevelen staande van hun meester of dioeragan, en onafhankelijk van het desabestuur". Kinder de Camareco teekent daarbij aan, dat ons bestuur begonnen is in de jaren 1836 39 "het verderfelijke, een zoodanig stelsel eigen, zooveel mogelijk tegen te gaan", maar ook dat deze pogingen weinig uitwerkten, omdat het Inlandsch Bestuur hardnekkig daaraan vasthield, en ook wel — in dien tiid van niet- bezoldiging door ons —

De Haan (Priangan IV § 2081 blz. 422 vertaalt s. tjarik als de "geregisteerde velden", maar dit is m.i. niet juist. Dit tiarik (Soend Wbk. Oosting) beteekent grens (wates), van-daar afgescheiden en voor een bepaald doel afgezonderd, in casu als ambtsveld dan wel als grond tot levensonderhoud voor dienstplichtigen. Vandaar ook dat volgens Eindrés. II blz. 34 noot (a) destijds in Cheribon nog algemeen de term satjarik werd gebruikt ter aanduiding van een aandeel in de gemeen bezeten sawahs. In de Preanger vindt men het individueel aandeel van den boemi of tjatjah-bakoe (= de Cheribonsche sikep) wel genoemd poehoen of barboentoet (= ploegstaart), d.i. een uitgestrekheid sawah, voldoende opleverend voor het levensonderhoud van dien tjatjah en dit schijnt hier en daar geweest te zijn een sawah, die normaal vijt tjaeng (= 50 pikoel) padi droog opleverde, het gebruiks aandeel van een zgn. panjawah. (Eindres. II blz. 32, Adatrecht, VIII blz. 48 jo. 36).

vast moest houden. Thans wordt het stelsel in de desa nog vrij algemeen aangetroffen met betrekking tot het voorzien in het onderhoud van het desahoofd.

De overige sawahs- indien door vererving verkregen, "toeroenan", bij eigen aanleg "jasa" genoemd- waren in het bezit der rechthobbenden; koop kwam in sommige desa's in het geheel niet voor, doch waar grond door vererving op koop in andere handen overging, vond zulks plaats onder het voorbehoud van alle op den grond rustende tjatjah-verplichtingen na te komen; geschiedde zulks niet, dan keerde de grond terug tot de desa, die alsdan tijdelijk of blijvend daarover kon beschikken.

Duidelijk schermert in deze schildering nog door de Mataramsche inzetting.

Een aanzienlijk deel van de sawahs was apanage van hoofden of van hunne familiën, vruchtgebruik van dezen, en werd in strengen deelbouw bewerkt. De overige sawahs konden vererfd en verkocht worden door de rechthebbenden maar onder het voorbehoud van bestendiging der dienstplichtingen. Die diensten drukten op de tjatjah bakoe of boemi, en het aantal daarvan onderging alleen vermeerdering bij toeneming van de uitgestrektheid der sawahs- geheel overeenkomstig de Javaansche inzettingen. De droge gronden konden wel in gebruik zijn, maar niet toegeeigend worden; in het bezit was slechts de opgroei daarvan, en dit jasa- of kitrirecht is in over eenstemming met de Vorstenlandsche adat.

Er is reden om aan te nemen dat dit jasarecht zich beperkte oorspronkelijk ') tot den levensduur van den werkelijken planter, en na diens overlijden verzwakte tot

<sup>1)</sup> Rapport van Knops aan Raffles bij Van Deventer, Het Land St. I blz. 215:.... het recht, hetgeen de Javaan vermeent te hebben op boomen die hij zelf geplant heeft; hij beschouwt deze als zijn wettig eigendom" enz. Over de sawahs vgl. de Resvan 11 25 Maart 1806 art. 12, Plakantb. XIV blz. 239. Ook in het indertijd Soloosch landschap Selo in de residentie Semarang werd aangenomen dat de ontginner levenslang — mits zijne overige

een recht van voorkeur bij diens erfgenomen op het voortzetten van het genot van het plantsoen of van de sawah.

Koopwaarde heeft dit recht dan vooral bij het regelmatig vruchtdragend geboomte, maar ook die waarde zal gering geweest zijn. zoolang er nog grond voor het grijpen was en de bevolking ten platten lande nauwelijks genoeg over hield om het jaar behoorlijk door te komen. De koopwaarde van den grond- vooral van de sawahs ontstaat dus eerst laat, t.w. wanneer de op den grond gelegde verplichtingen sterk gematigd zijn.

Wanneer die koopwaarde er uit een economisch oogpunt al is, dan komt als belemmerde factor nog het recht op den grond, en zoo leven wij bijv, bij Kinder de Camarecq op een plaats (blz. 283 4, dat ten opzichte van een sawah tjarik in het Soemedangsche toen nieuwe panoekangs voor de bewerking werden gezocht, dien personen een vast aandeel werd gegeven, hetwelk zij echter niet moenten verkoopen. Accaparatie van grond door usurpatie van recht heeft verder en in Bantam en in de Preanger 1) zich voorgedaan, nu eens ten gunste der bevolking dan weer ten gunste aan de vroegere geapanageerden.

<sup>(</sup>Behoort bij toelichting op blz. 109).

verplichtingen nakomend het omgonnen veld mocht occupeeren. Na zijn dood kon de oudste werkbare zoon het veld in gebruik krijgen, indien de desa verklaarde niet noodig te achten dit veld in de gemeenschappelijk te verdeelen sawahs op te nemen. En bovendien moest de houder in de desa zelf, waar de ontginning lag, blijven wonen.

<sup>1)</sup> Bij het landrente-onderzoek in 1893 in Tjitjalengka gehouden, herinnerde men zich dat bij de reorganisatie van 1870'1, toen de keprabon of ambtsvelden als zoodanig hun reden van bestaan hadden verloren, de sawahs werden gegeven (gelaten) aan de daarop zittende panjawahs terwijl een enkele maal het een afstammeling van de vroegere vruchtgebruikers o.a. een wedana van Tjiheulang, afstammeling van de Parakan-moentjangsche regentenfamilie gelukte bij minnelijke schikking met de voormalige panjawahs een deel voor zich in bezit te krijgen.

In het algemeen is m.i. het grondenrecht op Java tot ontwikkeling gekomen door den vooruitgang van de welvaart ten gevolge van de verlaging der lasten en verbetering van den landbouw, door meer aanleg van sawahs als door de verplichte cultures.

In de Preanger bijv, genoot de tjatjah-bakoe die bij de koffie-cultuur was ingedeeld, ten minste in den lateren tijd, eene uitkeering, die, hoe gering die ons ook voorkomt, nochtans van voldoende beteekenis 1) was om hem over het algemeen in beteren toestand te doen verkeeren dan in de Javaansche Vorstenlanden het geval was. Oude Compagnies- en vroegere regeeringsberichten schetsen het harde, zware, ondankbare lot van de Preanger bevolking; maar wanneer in dat bergland nochtans allerwege was waar te nemen aanwas van volk en van allerlei aanplantingen, gelijk ook de beteekenis van den veestapel in verband met het afzetgebied Batavia toenam, dan moet men het er wel voor houden dat, al had de Preangerees het destijds misschien slechter dan de landman in Batavia, hii vermoedelijk toch beter af was dan de sikep van Java.

Niet onbesproken mag blijven de Preanger-tjoeke van de padi-aanplantingen.

Bekend is, dat Daendels in 1809 gelastte, dat in de prefectuur der Cheribonsche Preanger-Regentschappen <sup>2</sup>) voor het inkomen van de regenten, evenals in Bataviasche Preanger-landen, voortaan zou geheven worden den tjaeng van iedere 10 tjaengs padi welke werden ingezameld onder den naam van tjoeke, in stede van een halve tjaeng, die onder de zelfde benaming bevorens aldaar werd ingevorderd.

<sup>1)</sup> T. B. G. X blz. 87.

<sup>2)</sup> Plakaatb. XV blz. 729: Limbangan, Soekapoera en Galoeh.

Die laatste woorden wijzen terug naar Wiese's Res. van 1 November 1805 <sup>1</sup>) waarbij tot bevordering van de koffiecultuur enz. sub. ten vierde o.m. allerlei servituten den van de padij aan de hooge priesters, regenten en mindere hoofden, onder de benaming van djakkat en tjouke''.

Hierin ligt opgesloten een heffing, algemeen, van de rijstvelden zonder onderscheid, en vermoedelijk is eerst van toenaf die belasting ook algemeen geworden, want het is te betwijfelen of zulks tevoren reeds het geval was:). De Commissaris Generaal Nederburgh toch sprak in zijn Consideratién wel van eene verplichting dienaangaande met betrekking tot de noempangers, bestaande hun hanteering ...in het fokken van vee. het planten van padi of kweeken van andere producten naar hun goedvinden; van het eerste betaalden zij zekere contingenten, en van het laatste de tienden aan de regenten, die dus, naar mate het getal der noempangers, die zich in hun regentschappen ophielden, hiervan hun voordeel haden", - maar op de boene's die anders alle rijkslasten hadden op te brengen drukte destijds blijkbaar deze tjocke-verplichting nog niet, en hiermede is in overeenstemming dat destijds het "uitgestrekt" landschap Tjiandjoer aan tjoeke den regent, die dan toch het leeuwendeel 1) zal hebben genoten, niet meer opbracht dan 400 bovenlandsche tjaengs van

<sup>1)</sup> Plakaat b XIV blz. 227.

<sup>2)</sup> O.a. van de wang padjeg à 36 stuivers per jaar van elke noempanger, die daartoe van alle landsdansten was ontheven welke laatste dienstplicht vermoedelijk terug gaat tot de in 1785'9 verzwaarde koffie-cultuur-dienstplicht.

<sup>3)</sup> Vergl. Priangan IV § 2000 blz. 432.3 Knops' voorstelling dat aanvankelijk slechts 1 10 aan djakat werd geheven, en eerst "sedert eenige jaren" de velden met nog 140- (de regenten tjoeke waarschijnlijk) werd bezwaard.

<sup>4)</sup> Priangan IV  $\S$  2089; in Bandoeng behield de regent van de tjoeke 2|3 voor zich.

50 bossen, dat omtrent 100 Heemraden tjaengs uitmaakte.

Die tjoekeheffing van de noempangers was waarschijnlijk geen oorspronkelijke rijks-, maar een usantieele regentschaps last, voortvloeiende uit des regents beschikking over de woeste gronden, krachtens welke voor het gebruik dier gronden, tot aanleg van hoema's a.a., aan het betrokken hoofd eene recognitie werd opgebracht.

Dit karakter droeg de Soendaneesche tjoeke o.a. in het Parakan Moentjang van 1735, blijkens de alstoen door de Indische Regeering genomen beslissing in het tusschen Parakan Moentjang en Soekapoera gerezen geschil over territoir 1). Die van Soekapoera mochten n.l. "als van ouds" het gebied der in het landschap Tradjoe Toeroendatar gelegen betwiste negorijen blijven bewonen, "in zooverre dit door de volkeren van Praca-Moentjang selfs niet gebruickt werd, mits alvorens daarvan sodanige huur off tsioeke betalende, als van ouds gebruykelijk is".

Volkomen het karakter van de Javaansche pamesi, in de tegenwoordige desa nog wel geheven, vooral van vreemden, die in een naburig dorpsgebied woeste gronden voor den aanleg van gaga's enz. komen benutten. Ook in de tegenwoordige Vorstenlanden komen dergelijke heffingen voor, en maken zij somtijds een (wisselvallige) inkomst uit van den Loerah-patoeh; de Vorst trekt zelf op zijn domeinen daarvan niets, de beschikking daarvan overlatende aan de plaatselijke hoofden 2), omdat hij zich alleen bezig houdt met de meest waardevolle gronden, de sawahs en tuinen alsmede woonerven.

<sup>1)</sup> Plakaatb. IV blz. 386.

<sup>2)</sup> Men vergelijke hiermede, dat de Regent van Krawang al uit den Mataramschen tijd de inkomsten trok uit de rawa's in zijn gebied bij de vangst in den drogen moeson van de visch, die bij de jaarlijksche overstroomingen van de Tjitaroem deze plassen komt bevolken. Vgl. Priangan III § 706.

Thans wordt deze vischvangst voor rekening van het Gouvernement verpacht.

De Preanger tjoeke is dan ook m.b. geen oude Rijkslast geweest, maar eene belasting, door ons bestuur opgelegd, naar analogie van hetgeen in het Bataviasche territoir door de Compagnie aan "tienden" was gevorderd van de Inlandsche bevolking op haar domein, welke laatste heffing ten deele steun vond in oude Preanger landsgebruiken.

De eigenlijke Preanger antieke landrente-heffing uit den Mataramsche tijd was de oepeti, later geheeten het tjatjah-geld, dat door de boemi's voor het sawahgebruik werd opgebracht. Hoe het met deze in Mossel's tijd nog bestaande belasting sedert is gegaan 1), is niet meer na tegaan, omdat in de Preanger allerlei heffingen den ouden toestand hebben vertroebeld. Uitdrukkelijk zij echter hierbij aangestipt, dat o.a. in Cheribon de voornaamste grondheffing wel teruggaat tot de Mataramsche padjeg, welke heffing door Engelhard in de oostelijke (?) Preanger-Regentschappen als nog bestaande wordt vermeld; opmerkende dat die bevolking "eigendom heeft harer gronden, welke zij zelfs mag vervreemden buiten bemoeienis van den Regent of landeigenaar", voegde Engelhard hieraan toe 2): "in geen geval zal zich Regent of landeigenaar met de sawahvelden inlaten dan wanneer die onbebouwd bliiven liggen of dat de eigenaar nalatig blijft daarvan de padjeg of landhuur te voldoen, hetgeen hem van zijn recht van eigendom versteekt, en den regent of landheer daarentegen in de gelegenheid stelt de velden aan anderen ter beplanting te kunnen overgeven, welke velden dan ook niet mogen worden veraliëneerd, wijl zij het eigendom blijven van den Regent of landeigenaar".

Hier komt het oude Koningsrecht weer om den hoek gluren: de regenten raken niet aan het grondenrecht, zooals dit zich onder het Compagnie'sbestuur bij toene-

<sup>1)</sup> Over de tjoeke: Priangan IV § 2086 bld. 429; met de voorstelling, dat in Mossel's tijd de bevolking (van haar sawahs) tjoeke betaalde, kan ik niet meegaan.

<sup>2)</sup> Aangehaald bij S. van Deventer. Het landelijk stelsel op Java I bld. 49.

mende welvaart en niet daaraan evenredige opvoering der lasten heeft ontwikkeld, maar leeggevallen (gantoengan-grond) dan wel bij wanprestatie van heffing (of diensten, mag er wel worden bijgevoegd) verbeurde sawahs worden door den landheer toegeeigend, en zeer vermoedelijk tegen panjawah-, dan wel panoekang prestaties geheel ten zijne voordeele uitgegeven.

Om thans terug te keeren tot Professor Van Vollenhoven's Anti-Rouffaer.

Gesteld wordt daar in § 3, dat noch de beschikkingskring der dorpen, noch de recognitie of pamesi, noch de aansprakelijkheid der desa, "noch een der inheemsche rechten op water kon worden verklaard uit 's vorsten alle water en genadiglijk eenige bepaalde rechten aan zijn onderzaten toekent naar zijn welbehagen. Eigenlijk — vervolgt deze auteur — spreekt zulks wel vanzelf, want de vorst wist amper, wat dit oude Volksrecht zijner onderzaten inhield en interresseerde zich daarvoor in geenen deele, en lijfde het dan ook niet bij zijn eigen opvattingen en instellingen nopens grondenrecht in".

Dit nu is, in het licht van hetgeen ons bekend is, slechts half waar, en mitsdien niet geheel juist, en de verklaring daarvan is te zoeken in eene m.i. verkeerde voorstelling van 's Vorsten standpunt.

Het kan nooit de bedoeling van den overwinnaarvorst geweest zijn, en is nu nog het streven van de Javaansche Vorsten niet, om tot in onderdeelen het grondenrecht te regelen. Van bovenaf werd verordend, wat van 's Vorsten standpunt uit regeling behoefde; het overige werd aan de maatschappij overgelaten om bij die hoofdregelen aan te passen. Afwijking dier

<sup>1)</sup> Onder deze valt o.a. de inkomst uit de Soekapoerasche rawahs, welke indertijd gedeeltelijk aan de hoofden toeviel (Priangan IV § 2094 bld. 437) doch thans een desarecognitie is voor de desahoofden; — verpachting telkens voor een seizoen; vgl. de Palembangsche sewa leboeng.

hoofdregelen werd niet toegelaten, voor zoover 's Vorsten macht zich kon doen gelden, en de geringste afwijkingen vindt men dan ook in het midden des rijks; voor de buitengewesten kwam, vroeg of laat, het oogenblik, waarop het vorstelijk recht zich tot in zijn scherpste consequenties kon laten doorvoeren, maar ook daar golden van den aanvang af zeker de hoofdbeginselen.

Geheel onverschillig zijn de Javaansche Vorsten, althans de verstandigen onder hen - en zij hadden toch ook verstandige raadgevers - nooit geweest voor den kleinen man, ook nu niet, trouwens het eigenbelang eischt dit. Maar verzet tegen den Vorst en verwerping van zijn inzettingen werd niet toegelaten en gestraft. en dat zulks in de Preanger het geval is geweest, bewijst de wegvoering van de Mandalasche sawidak sasanga naar Ajah en de strafexpeditie tegen Oekoer. De grond behoorde den Vorst toe, maar de "kitri" liet hij den planter, en, wat deerde hem het beschikkingsrecht van de zgn. desa over de woeste gronden, waar hij zich bepaalde tot het leggen van het tjatjahstelsel op de sawahs, en wanneer slechts niet werd aangetast zijn recht om dien grond voor verplichte cultures te benutten?

De pamesi liet hij zijn regenten, en deze lieten de recognitie weder aan de bekels, geheel of gedeeltelijk, welke bekels immers waren beheerders van 's Vorsten domein. En wat betreft de aansprakelijkheid der desa's, de Javaansche Vorst heeft deze instelling wel degelijk in zijn rechtstelsel opgenomen, zoo niet verordend wanneer iemand vermoord werd gevonden en de dader niet was aan te wijzen.

Wat deerde hem verder het gebruik in de desa van het water der rivieren en bronnen, waar zulks immers den aanleg van sawahs, zijn hoofdinkomst-object bevorderde, en wanneer overigens onverlet bleef zijn recht om dammen te bouwen, het water af te tappen, en de watertrekkers daaruit te verplichten die stuwen en leidingen te onderhouden, dan wel hun een

een waterheffing op te leggen? En deed hij dit niet zelf, zijn regenten brachten die werken hier en daar tot stand, en hieven dan op Java de pawoeloe banjoe of de panoembas (pamili) toja, in de Preanger de pare goentaj. Wel wordt verklaard in het eerst onder ons bestuur opgesteld Eindrésumé <sup>1</sup>), dat de aanleggende Inlandsche hoofden daardoor eigendom verkregen van den bevloeiden grond, doch dit begrijpe men aldus, dat de bij dien leidingaanleg tot sawah gemaakte woeste gronden door den regent tot sawah keprabon of tjarik werden gemaakt. <sup>2</sup>)

Legde iemand uit eigen beweging een dam aan, natuurlijk kreeg deze daardoor een recht van gebruik op het water, evenals op Java ook nu nog door den Vorst erkend wordt <sup>3</sup>), dat een dam, die zonder tegenspraak twaalf maanden is benut, niet eenvoudig maar mag worden opgeruimd. Maar ook dit doet niet te kort aan 's Vorsten recht op water, want indien Vorstelijk belang later in strijd mocht komen met dat van zijn onderzaten — bij kratonleidingen bijv. — dan is het niet twijfelachtig, dat de onderzaten zouden behooren te wijken.

Dit waterrecht was vermoedelijk tamelijk afdoende geregeld, en in de waterheffing e.a. lag het beginsel van waterschappen, evenals Bali ze heeft in zijn soebaks. Omdat evenwel deze inzetting te weinig begrepen en er te veel op gelet is, dat bij groote waterwerken niet alleen de belanghebbenden, maar ook de andere beschikbare heerendienstplichtigen in hulp werden opgeroepen, daarom vooral is m.i. op Java de toch ook hier bestaande kiem der waterschaps-instellingen niet tot ontwikkeling gekomen en is de bevloeiïngszorg bij voorkeur aan de desa als zoodanig getrokken, en ik kan daarom Prof. Van Vollenhoven's meening dat "voor Java geen spoor te vinden is van inheemsche waterschappen" niet zonder voorbehoud onderschrijven: tot een bepaald

<sup>1)</sup> Eindrésumé II dl. 41 noot d.

<sup>2)</sup> Priangan IV § 2108, bld. 447.

<sup>3)</sup> Eindr. III bijlage B bld. 69.

waterschapsreglement en de instelling van een eigen bestuur is het niet gekomen, doch toezicht van hoofden of beambten die met het oog op aanleg en herstel van de groote dammen een waterheffing invorderden — de kiem van het waterschap — bestond zeer zeker, en evenzeer hun toezicht op de tijdige beplanting der sawahs — een inzetting, die tot op den huidigen dag is blijven voortleven.

Gewezen wordt voorts op het oud-inheemsche kerndorperschap en de drie dorpsstanden. Het komt mij voor dat die onderscheiding in een maatschappij van klein-landbouwers zoo in de rede ligt, dat zij uit zich zelf ontstaat: doch vraagt men, waarom in Palembang bepaaldelijk wordt onderscheiden tusschen matagawe's en alingans, in de Preanger tusschen boemi's en manoempangs, dan komt men weder op een Vorstelijke rijksinzetting.

Waarom verder het grondenrecht in de Soendalanden zoo verschilt van dat van Java, is zeker niet uit het Vorstenrecht te verklaren, maar wel uit de geschiedenis, en voor mij staat het vast, dat in de Preanger even goed als elders in de 17de eeuw en een deel der 18de eeuw het begrip: de Vorst is eigenaar van allen grond — in het volle bewustzijn was ingeworteld, zoozeer dat de Compagnie met haar verplichte koffiecultuur ook geen moeite heeft gehad.

Over het communaal bezitsrecht te spreken, daartoe ontbreekt mij thans de tijd, maar ik wil toch even aanstippen dat het door Prof. Van Vollenhoven daarover gereleveerde over het terugvallen van onbeheerd geraakte cultuurgrond onjuist is voorgesteld: die grond viel terug tot het domein; Engelhard staaft immers, dat de Preanger regenten onweersproken (ten eigen bate) daarover beschikten. Gelijk in de Vorstenlanden de rijksbestuurder ook nu nog tijdelijk over leeggevallen apanages — die ook gantoengan heeten — beschikt en deze (voor den Vorst) beheert tot de nieuwe rechthebbende is aangesteld ('tgeen soms jaren duurt), zóó

handelt de bekel in de desa ten opzichte der leeggevallen gebruiksaandeelen van dienstplichtigen. 1)

Ten slotte nog dit. Volgens Professor Van Vollenhoven toont het Eindresumé <sup>1</sup>) duidelijk aan dat het Inlandsch-bezitsrecht van grond op Java geen schepping was van ons gezag, maar eigenlijk al in den heelen Vorstentijd zou hebben bestaan. Ik echter kan niet verder komen dan dat het domeinrecht sinds eeuwen vrij wel oppermachtig op Java heeft gegolden en de kleine man niet anders dan een tamelijk zwak jasarecht — zwak vooral met betrekking tot de sawahs — heeft gehad, en dit zelfs in streken, waar de lasten niet te zwaar drukten, terwijl dit recht bovendien altijd moet beschouwd worden in verband met de lasten jegens den Vorst, tegenover welke verplichting een recht op levensonderhoud bestond.

Dit recht was m.i. nog geen Inlandsch bezit, maar het was de kiem daartoe, en die kiem heeft zich onder ons bestuur ten volle ontwikkeld tot het recht, dat onbetwist de kleine man of de desagemeenschap thans heeft.

Dat verder het raadsel van het verschil tusschen Soedaneesch en Javaansch grondenrecht niet kan worden opgelost met behulp van "de aangegrepen stroohalm van Moslimsche tegenover Hindoesche inwerking", is een uitspraak, welke ik niet hevig zal betwisten. Inder-

<sup>1)</sup> T. N. I. 1863 I dl. 1 blz. 144|5, in Cheribon werd ook in den Sultanstijd het jasa-recht erkend (onverminderd het domeinbegrip), maar wanneer bij overlijden van den rechthebbende geen erfgenaam zich voordeed, dus ook bij verhuizing met prijsgeving van het gebruikaandeel, beschikte de desa daarover, hetzij tot toedeeling aan een anderen desa-inwoner dan wel tot vorming van desa-ambtsveld.

<sup>2)</sup> Dit beroep is niet heel sterk omdat, hoe waardevol die plaatselijke gegevens ook zijn, zij verzameld werden eerst in 1866|70 — dus na zooveel jaren van Gouvernementsbestuur — voornamelijk bij den kleinen man, en dit door ambtenaren van welke velen slechts weinig bekend waren met de Vorstenlandsche instellingen en begrippen, zooals deze in hun geheel zijn.

tijd was die stelling een hypothese van mij, speciaal in betrekking tot het Buitenzorgsche en de aangrenzende Preanger, en zulks omdat in het Bataviasche oudtijds leêge landgebied al vroeg, nl. omstreeks 1650, in rechten een beroep is gedaan op het te dien opzichte aangevoerd Mohammedaansch recht <sup>1</sup>), maar een betere hoofdverklaring is, indien ik mij niet bedrieg, die, welke in het hoogerstaande werd aan de hand gedaan.

Dat het agrarische recht der huidige Vorstenlanden door het Vorstenbestuur is ontwricht, is voor een groot deel toe te geven, maar ook dan nog onder het voorbehoud, dat dit recht, zooals het na zijn "ontwrichting" is geweest, zeer langen tijd als recht heeft gegolden en nu nog geldt.

Het zou te ver voeren om op andere opmerkingen van Professor Van Vollenhoven in diens Anti-Rouffaer in te gaan te dezer plaatse; ten deele onderschrijf ik ze, zoo die over het agrarische eigendomsrecht, ten deele kan ik daarmede niet of slechts onder voorbehoud instemmen.

In het algemeen zij mij het volgende veroorloofd.

Een onderzoek naar hetgeen in de onderscheiden deelen van Ned.-Indië naar volksopvatting recht is, is lastig, tijdroovend, en eischt veel geduld alsmede voorzichtigheid. Hulpmiddelen daarbij zijn de vergelijkende volkenkunde en de geschiedenis. En nu is het bij den zeer verblijdenden opbloei der ethnographie sedert Wilken uitermate belangwekkend te bestudeeren, hoe in de verschillende deelen in de Archipel thans de rechtsopvattingen zijn.

Maar het wil mij voorkomen dat de enthousiaste beoefenaars der ethnografie wel eens wat licht denken over de bijlichting der historie. In streken als Java, Zuid-Celebes en Menangkabau waar al vroeg geordende

1) De Jonge, Opkomst VI blz. III. Men vgl. ook de bekende artikelen 24|25 van de Jav. kitab Toehpah, waarvan exemplaren bewaard zijn gebleven, welke aan Engelhard en Crawfurd hebben toebehoord.

Vorstenbesturen hun invloed hebben doen gelden, is het zaak om over dit tijdperk niet in eens heen te springen om te komen tot het oud-Indonesische recht.

Wat nu is, wortelt in het verleden, niet alleen in het naaste, maar — en dit vooral in Oostersche landen — ook in den ouden tijd, en, waar in onzen Archipel de Voor-Indische uitgeweken vorstelijke personen met hun aanhang, als ook de vorstenbesturen, welke door dezen op Java en elders gesticht zijn, in tal van streken de instellers geweest zijn van machtig wordende rijken of organiseerders van het landschapbestuur in hun wingewesten, zoo is het voor een juist inzicht wat hier thans recht is naar volksopvatting, zeer beslist noodig, ja onafwijsbaar om ter dege kennis te nemen van de vorstelijke inzettingen, die oudtijds hebben gegolden.

## Uit de geschiedenis van het Adatorondenrecht. I.

door

Dr. B. Schrieke 1).

## De Theorie van het zgn. "vorstelijk eigendomsrecht".

Naar aanleiding van P. de Roo de la Faille: Over het grondenrecht onder Javaansch Vorstenbestuur.

Het historisch bewiis geleverd.

Den lezer van "Iets over het Perdikan Instituut" zal de het duidelijk zijn 1), dat ik mij met de kern van het theorie nog niet betoog van den Heer P. de Roo de la Faille niet kan vereenigen. Hoe belangrijk toch vele van de gegevens betreffende voormalige administratieve en fiscale regelingen ook zijn, die ZHEdgestr. in zijn opstel bijeengebracht heeft, de bezwaren, door Van Vollenhoven in de laatste aflevering der Bijdragen K. I. (Dl. 74 p. 399 v.v.) tegen de theorie van het z.g. vorstelijk eigendomsrecht op den grond aangevoerd, blijven in hoofdzaak onverminderd gelden. Ik behoef hierbij dus niet lang stil te staan, doch kan slechts Van Vollenhoven's heldere en bondige uiteenzettingen ieder belangstellende ter gezette overweging aanbevelen. Maar ook zonder dat zal het den aandachtigen lezer niet ontgaan zijn, dat de Heer de Roo de la Faille in gebreke is gebleven te bewijzen, dat - en dit is het cardinale punt - inderdaad in het vermeende "overoud (of oud-Javaansch) vorstelijk eigendomsrecht" 2) de verklaring van het

In het volgende wordt met "Perd. Inst." zonder nadere aanduiding verwezen naar mijn in T.B.G.K.W. LVIII: p. 391--423 afgedrukt opstel: "Iets over het Perdikan Instituut".

<sup>2)</sup> Vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille, boven p. 54, 71, 72, 84, 89, enz.

grondenrecht van Java gevonden wordt. Dan toch had ZHEdgestr. moeten aantoonen:

Welke bewijzen vereischt zijn.

- 10. dat inderdaad het vorstenlandsche agrarische stelsel als norm voor het voormalige grondenrecht van geheel Java te aanvaarden is. Zulks zou n.l. in strijd zijn met de ervaring van hen, die zich weleens met de studie van Javaansche cultuurverschijnselen hebben bezig gehouden t.w., dat hoezeer ook de vorstelijke omgeving in den loop der tijden bevorderlijk is geweest voor het behoud of de ontwikkeling van verschillende Javaansche cultuurelementen, het huidige vorstenlandsche geenszins per se als maatstaf kan dienen van wat als oud-Javaansch is aan te merken.
- 20. dat, zooal niet vroeger dan toch tijdens (het Mohammedaansche) Mataram, van de bevolking van het geheele rijk een jaarlijksche heffing op de basis van 40 % van de rijstoogst is gevorderd (padjeg genaamd), die door haar werd beschouwd als de pachtsom voor de door haar bewerkte gronden. Daarvoor zou het bijgevolg noodig geweest zijn het eerbiedwaardige feitenmateriaal, dat door De Haan, Priangan III p. 178 v.v. ten bewijze van de betrekkelijk geringe bate, die Mataram uit zijn buitengewesten trok, bijeengebracht is en waarnaar ik Perd. Inst. p. 410 nt. 6 verwees 1), te wraken:
- 30. dat dus en dit is "het hart van de quaestie", door den Heer de Roo de la Faille n.b.m. minder juist geformuleerd <sup>2</sup>) de (hoe dan ook te verklaren) vorstelijke rechtsconstructie, waarvan de ouderdom nog moet worden vastgesteld, niet slechts als

<sup>1)</sup> Ten onrechte zeide ik t.a.p., dat de daar bedoelde mededeeling van R. van Goens aan De Haan ontgaan was: zie zijn Priangan III p. 179 en II p. 7 nt. 2. Door Rouffaer wordt zij nu (onbevredigend) besproken in B.K.I. 74 p. 315 nt. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Boven p. 24, eerst moet n.l. m.i. uitgemaakt worden of het vorstelijk eigendomsrecht er werkelijk was: dan komt pas de vraag, hoe het verklaard moet worden.

pretensie of fictie bestond, maar het bevolkingsrecht van Java de facto principieel beheerschte en vormde 1). De gedocumenteerde uiteenzettingen van Van Ossenbruggen (Ind. Gids 1905 I p. 161 v.v., 360 v.v.) en van Van Vollenhoven (Het Adatrecht in Ned.-Indië 7e — 9e aflevering) 2), die althans de waarschijnlijkheid voor zich hebben, zouden daarbij dienen te worden ontzenuwd;

40. dat kortom de meest voor de hand liggende meening t.w. dat de huidige agrarische verhoudingen op Java in oorsprong Indonesisch zijn, onjuist is, doch dat genoemde verhoudingen in werkelijkheid hun "grondslag" vinden in het z.g. "Mataramsch" agrarisch stelsel 3), hetwelk dus, hoe onwaarschijnlijk het moge klinken, praeëxistent zou moeten zijn!

Ten aanzien van deze primaire punten, waarvoor ook Rouffaer ons nog steeds het historisch bewijs schuldig is 4), vindt men in de opstellen van den Heer de Roo

De theore als axoma.

Uit niets blijkt echter, dat, zelfs al is Rouffaer's opvatting de juiste, de door Speelman voor Soerabaja geschetste toestand destijds voor Java maatgevend zou zijn geweest (zie Speelman bij De Jonge VII p. 201 v.v.). Uit de op den grond rustende

<sup>1)</sup> De vraag van den Heer de Roo de la Faille op p. 90 werd niet beantwoord.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tot mijn leedwezen ontving ik deze afleveringen hier eerst, nadat mijn Perd. Inst. ter perse was. Anders had ik dat opstel hier en daar ongetwijfeld anders geformuleerd.

<sup>3)</sup> Vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille p. 48 v., 83, 86. De beschouwingen van Z.HEdgestr. boven p. 72 v.v over het wezen van de vorstelijke macht op Java bewijzen niets tegen het bestaan van een volksrecht. Vgl. het artikel zelf p. 78.

<sup>4)</sup> Rouffaers cardinale bewijsplaats, de Jonge VII p. 141 v., is alles behalve ondubbelzinnig: wordt daar n.l. alleen van "padjeg" (in geld of in natura) gesproken (zie Rouffaer, B.K.I. 74 p. 315; E.N.I.¹ IV p. 618, 2e k. en Veth, Java² II p. 32) dan is de geheele becijfering van Speelman (zie ook: Rouffaer, B.K.I. 74 p. 314 v.v.) in de war. Moet men echter l.c. hoofdgeld en rijstbelasting als twee verschillende grootheden onderscheiden, zooals De Haan, Priangan III p. 178 nt. l doet, dan bewijst de heele plaats voor Rouffaer's betoog niets. Vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille, boven p. 49 v.v.

de la Faille (p. 118. 87, 89, 90, 29 enz.) in stede van een gedocumenteerde argumentatie slechts meer overtuigde dan overtuigende apodictische uitspraken. Dat is niet geheel te verwonderen, want "diesen vermeintlichen Rechtsgrundsatz (scl. het z.g. vorstelijk eigendomsrecht) hat . . . . eine Generation von anderen pietätvoll übernommen, sodass er schliesslich zu einem Axiom geworden ist, das eines weiteren Beweises überhaupt nicht bedarf" 1).

## § 1. Methode en Bronnen.

Inductie en deductie. I. Het meeningsverschil tusschen den Heer de Roo de la Faille en mij spruit goed beschouwd voor een niet gering deel uit verschil van werkmethode voort.

Dit laatste blijkt bij nadere analyse niet gering te zijn. Ook de Heer de Roo de la Faille heeft hier terloops op gewezen, doch hij zoekt het voornamelijk hierin, dat ik deductie, hij inductie en redeneering bij analogie toepaste (boven p. 28, 84). Het is van ondergeschikt belang of hier de termen "inductie" en "deductie" wel in hun gebruikelijken zin zijn gebezigd, omdat de bedoeling voldoende blijkt. De Heer de Roo de la Faille toch meent, dat het weliswaar zijn nut kan hebben omtrent den toestand van oud-Java uit inscripties

vorstelijke lasten tot bepaalde grondrechten te concludeeren is uit historisch oogpunt niet zonder meer te aanvaarden.

Het beruchte artikel 100 in Jonker's Oud Javaansch wetboek, door Rouffaer, E.N.I.¹ IV en B.K.I. 74 p. 313, ook als bewijs aangehaald, is evenmin geheel duidelijk. Van Ossenbruggen (Ind. Gids 1905 I p. 377 v.v.) heeft er een verklaring van beproefd. M.i. berust het artikel evenwel slechts op misverstand van of eene corruptie in den sanscrit text, dien de oud-Javaansche bewerker vóór zich had (Vgl. Manu VIII vrs. 149 en 144—147 met de commentaren). Dergelijke fouten zijn ook in de oud-Javaansche bewerkingen van het Âdiparva, Virâtaparva en Udyogaparva enz. lang niet ongewoon. Over de telkens in dit verband aangehaalde passage uit de Nederlandsche vertaling van een redactie der Soerja Alam zie beneden p. 134 v.v.

1) De sinoloog Dr. O. Franke over hetzelfde vermeende dogma ten aanzien van China, geerteerd door Van Ossenbruggen, Ind. Gids 1905 I.p. 162. lijkstelling.

den.

en derg, gegevens te verzamelen, maar dat men deze oud-Javaansche verhoudingen evengoed uit hetgeen over de Vorstenlanden (vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille, p. 42, 64 v., 72) of Bali en met name hem Vergelijking en ge- over Lombok 1) bekend is, kan reconstrueeren. Ik behoef slechts naar den aanhef van mijn Perd. Inst. (p. 392 bovenaan) te verwijzen ten betooge, dat ik, hoewel gaarne vergelijking, mits behoedzaam toegepast 2) als gewichtig, maar secundair hulpmiddel erkennend, ze ten deze geenszins van gevaar ontbloot acht. De redeneering bij analogie toch moet m.i. gecontroleerd worden Het belast-zijn van door hetgeen van het nader toe te lichten verschijnsel niet-domeingron- feitelijk bekend is. De noodzakelijkheid van deze kennis is dus primair 3). Waar de gelijkstellings-methode van den Heer de Roo de la Faille 4) toe leiden kan, blijkt uit een niet verder gemotiveerde vindicatie over het belastingstelsel in den Hindoe-Javaanschen tijd. Toen, zegt de Heer de Roo de la Faille (p. 26), op grond van zijn Lomboksche ervaringen 5) waren niet-domeingronden onbelast 6). Nu blijkt echter uit de inscripties, zelfs reeds uit de door ZHEdgestr. zelf aangehaalde, door Kern

De Heer de Roo de la Faille verklaart niet bevredigend, waarom oud-Java speciaal met Lombok en niet met Bali moet worden gelijkgesteld (boven p. 24, 28). Op Bali nl. is volgens een gezaghebbend schrijver als Liefrinck (T.B.G.K.W. 33 p. 372) het z.g. vorstelijk eigendomsrecht "fictief". Vgl. ook Liefrinck, op. cit. p. 273.

Vgl. Van Eerde, B.K.I. 8 I. p v.v.

Vgl. hierbij Snouck Hurgronje, Rechtsgeleerd Magazijn 1886 p. 552 v.v. - Zie hierbij verder beneden sub B. Ethnologie.

<sup>4)</sup> Deze gelijkstelling is ook daarom zoo gevaarlijk, omdat wij b.v. weten, dat verschillende gebruiken (b.v. het Perdikan-Instituut), die het oude Java en het oude Bali (Lombok) gekend hebben, op het huidige Bali (Lombok) of vergeten zijn of slechts rudimentair voorkomen.

<sup>5)</sup> Vgl. het artikel van den Heer de Roo de la Faille in Adatrechtbundel XV p. 144, 149, 152 nt. 2.

<sup>6)</sup> Dat niet-domeingrond destijds tamelijk zeldzaam was zooals de Heer de Roo de la Faille, Adatrechtbundel XV p. 133 apodictisch te kennen geeft, blijkt uit niets. Men zie het Aanhangsel hierachter.

Het "perdikan-instituut" in Voor-Indië en op oud-Java. reeds in 1881 bekend gemaakte oorkonde (Verspr. Geschr. VII p. 19 v. v.), dat dit geenszins mag worden aangenomen <sup>1</sup>). Zoo vindt men b.v. meermalen (vgl. Krom-Brandes, Verh. Bat. Gen. LX p. 77, vgl. 85) uitdrukkelijk geconstateerd, dat de drabya (goederen) van een bepaald heiligdom, dank zij de "emineering", voortaan niet meer aan drabya (drwya) haji — belasting, zie beneden p. 130 — onderhevig zullen zijn. Een ander voorbeeld van het door mij gesignaleerde gevaar levert een eveneens niet gesteunde uitspraak omtrent het perdikan-instituut in den ouden tijd (p. 22), een uitspraak, die in strijd is met alles wat ons omtrent de practijk van het vrijstift hier te lande en in Voor-Indië bekend is.

Ten onrechte verwijt de Heer de Roo de la Faille (p. 22) mij dan ook, dat ik de doctrine der wetgeleerden met de practijk gelijkstel. Uit mijn Perd. Inst. p. 392 v. kan ieder m.i. lezen, dat ik van de feiten ben uitgegaan en vervolgens heb geconstateerd, dat de theorie der wet hier de werkelijkheid dekte. Deze opmerking was in het geheel niet nieuw.

is de werkelijkheid met de theorie van het schoolrecht in in l overeenstemming. I vrij

Bij het "vrijstift"

Het is reeds lang bekend, dat ten aanzien van het vrijstift de theorie der wet <sup>2</sup>) met de practijk overeenstemde. Daarop heeft Burnell in zijn Elements of South Indian Palaeography (2e ed. 1878) voor jaren al gewezen en deze op de feiten berustende meening nog eens herhaald in de inleiding op zijn vertaling van Manu op dezelfde bladzijde (p. XXXV) <sup>3</sup>), die de Heer de Roo de

Vgl. Perd. Inst. p. 297 en voor Voor-Indië b.v. Arch. Surv. of India. Annual Report 1906—7 p. 223.

In de door Kern t.a.p. vertaalde inscriptie is sprake van nietdomeingronden (op. cit. p. 21). Aan het vrijstift wordt niettemin (Pl. VI b, p. 36) de beschikking over de drwya-haji ervan toegekend. Daarmede hebben de "bindsommen" en getuigengelden niets te maken, zooals de Heer de Roo de la Faille (p. 26) meende. Vgl. nog beneden p. 130 v. (alsmede het Aanhangsel).

y Vgl. "Vishnu" (S.B.E. VII p. 21—22) en Yājñavalkya (ed. Stenzler II, p. 240, 295); vgl. Manu IX vrs. 232.

<sup>3) &</sup>quot;That the practice actually coincided with the rules of the Dharmaçâstra all over India".... Zie ook Jolly, Recht und Sitte p. 48, 105.

Het wezen van het het vrijstift. la Faille boven p. 22 aanhaalt 1), om te betoogen, dat het Hindoe-recht een theoretisch schoolrecht is, een waarheid, die heden ten dage wel nergens bestrijding meer zal vinden en die ik ook niet uit het oog verloren heb 2).

Het vrijstift is dus een Hindoe-rechtsfiguur, die naar theorie en practijk het verleenen van geheele of gedeeltelijke beschikking over de vorstelijke praerogatieven ten aanzien van een bepaald "geëmineerd" gebied inhoudt, maar krachtens haar wezen geen recht geeft op den grond en evenmin — zoo een bepaalde persoon in het genot van de genoemde beschikking gesteld wordt — de rechten der opgezetenen verkort 3).

Dit is niet in strijd met de korte definitie 4), die van deze instelling in de Arjunavijaya (MS. Bat. Gen. Coll. Brandes No. 596) Z. XVIII, 1 gegeven wordt nl. grondschenkingen ten bate van de Brahmanistische, Çivaitische en Boeddhistische geestelijkheid (bhûdâna parnnahnya těkapni sang prabhu yinogyaken ring rěsi çewa

<sup>1)</sup> Ook Adatrechtbundel XV p. 173 had ZHEdgestr. de passage reeds geciteerd.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zie de redeneering Perd. Inst. p. 392 v. en 396 onderaan.

<sup>3)</sup> Zie reeds Burnell, Palaeography p. 112: "It is remarkable that they do not appear to have encroached on the rights of the people". Dit neemt natuurlijk niet weg, dat de begunstigde(n) op welke wijze can ook (koop, schenking), in het werkelijk bezit van de gronden der stichting kan (kunnen) zijn, zooals meer dan eens het geval is.

<sup>4)</sup> R. Ng. Poerbatjaraka vestigde mijne aandacht op deze passage. Het vervolg er van is van gewicht, omdater uit blijkt, wat de z.g. dharma haji (= dharma (r)i dalĕm Nâg. 75:1 cf. 73 2 v.v., 57:2, 37:3) der Nâga akṛtâgama eigenlijk zijn:

<sup>&</sup>quot;kunang tikang dharmma hajiki yan sinuk prapteng mahawangça satûsni sang prabhu". Ze zijn bestemd voor den adel en dus allerminst "graftempels". Voorbeelden van dergelijke dharma-haji's schijnen Cohen Stuart, K.O. VI en VII (vgl. II) en Krom-Brandes. LXXIII. p 172—177 enz te zijn Wat hun feitelijke rechtstoestand is, zal nog onderzocht dienen te worden, maar ook hierbij komt slechts de utpatti (= oepeti) = tribuut aan de begunstigden (Nag. 75:1).

sogata 1). Door de uitdrukking "bhûdâna" mag men zich niet laten misleiden en aannemen, dat wèl beschikking over den grond werd gegeven. We moeten hierbij bedenken, dat in het Mahâbhârata "bhûmidâna" (met grâma) voor dergelijke stichtingen de gebruikelijke benaming is 2), hoewel ook daar voldoende blijkt, dat niet het land maar slechts de belastingopbrengst toegewezen werd 3). Trouwens, ook al hadden de inscripties niet zoo duidelijk gesproken, uit de Boeddhistische literatuur, die meer dan de Brahmaansche een beeld van het werkelijke leven geeft, weten wij, dat door het "emineeren" van een bepaald gebied géén wijziging in de agrarische verhoudingen werd gebracht. Zoo zegt de bekende Rhys Davids in zijn Buddhist India p. 48 4):

What happened in such a case was that the king granted, not the land (he had no property in the land), but the tithe due, by custom, to the government as yearly tax <sup>5</sup>). The peasantry were ousted from no one of their rights <sup>6</sup>).

Voor ons huidig doel is het releveeren van de practijk der vrijstiften daarom zoo van belang, omdat de oorkonden ons een blik geven op den omvang van de vorstelijke macht. Want, al wordt zelfs door de Hindoe-wetboeken gesanctioneerd, dat de autocratische soeverein tot op zekere hoogte vrijelijk over het *goed* van zijn onderda-

<sup>1)</sup> Over deze uitdrukking zie Kern B.K.I. 67 p. 380 ad Någ. 51:5.

<sup>2)</sup> Hopkins, J.A.O.S. XX p. 23. Bhûmidâna vindt men ook op Java: Krom-Brandes, Verh. Bat. Gen. LX p. 216. Dit is van belang in verband met de beteekenis van bhukti (vgl. het "bhunkte" t.a.v. den vorst in de dharmaçâstra's) in de oorkonde op cit. p. 215; vgl. Perd. Inst p. 395. — Vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille, p. 27.

<sup>3)</sup> Zie Hopkins, J.A.O.S. XX p. 22 v.v., XIII p. 172 nt., Polit. Science Quarterly of Columbia University Dec. 1898.

<sup>4)</sup> Vgl. Mrs. Rhys Davids in J.R.A.S. 1901 p. 860 (vgl. ook V. A. Smith J.R.A.S. 1897 p. 618 v.v.).

<sup>5)</sup> Vgl. Mrs. Rhys Davids, J.R.A.S. 1901 p. 860, 875.

<sup>5)</sup> Zie ook Mrs. Rhys Davids, J.R.A.S. 1901 p. 861, 887.

nen kan beschikken en al kent de hofdichter der Någarakṛtâgama 51:6 hem hetzelfde recht op hun leven (vgl. ook 17:2) toe — vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille p. 72 v.v. —, zulks neemt toch niet weg, dat blijkens de oorkonden de Javaansche vorst een stuk grond van den eigenaar kocht, indien hij daar over tot een of ander einde wilde beschikken. De inscripties stellen ons allerminst in staat om te vermoeden, dat er betrekkelijk weinig niet-domeingronden zullen geweest zijn (Vgl. nog Kern Verspr. Geschr. VII p. 105, 21 v. en het Aanhangsel van dit artikel).

Drbya haji.

De met vrijheerlijkheid (kasutantran, swatantra) begunstigde(n) kreeg (kregen) dus (Perd. Inst. p. 395) in de eerste plaats als bevoegdheid de "pramâna i sadrbya hajinja" 1) — vgl. de uiteenzetting van den Heer de Roo de la Faille p. 26 v. —Wat onder sadrbya haji te verstaan is, besprak ik reeds Perd. Inst. p. 395 nt. 3. Hoezeer de belasting daarvan als het voornaamste te beschouwen is, blijkt wel uit het feit, dat Kern (Verspr. Geschr. VII p. 25, 106, 110 met nt. 7), drbyahaji eenvoudig met "belasting" weergeeft 2). Een vergelijking met de Voor-Indische prototypen leidt tot dezelfde slotsom 3). Trouwens de nadere specificeeringen in oorkonden als Krom-Brandes, Verh. Bat. Gen. LX p. 124, 126, 135 — zie ook Brandes, Not. Gen. 1888, p. XIII — laten daarover geen twijfel bestaan 4). In

Men onderscheidt dus stichtingen in autonome en niet autonome anders gezegd: mèt en zonder "pramana" (sapramana en nispramana, Nâg. 79:1², vgl. 80:3). Voor deze laatsten vgl. ook Nâg. 78:6 en 7.

<sup>2)</sup> Vgl. van der Tuuk II p. 417, 1e kolom: "inkomsten van den vorst". Dat men in dezen tijd onder belasting niet landrente of pacht verstaat, zooals de Heer de Roo de la Faille wil, blijkt beneden p. 166 v.v.

<sup>3)</sup> Vgl. nog Baden Powell, Landsystems I p. 132 v.

<sup>4)</sup> Vergelijking met andere oorkonden bewijst, dat op plaat VIIb bij Kern, Verspr. Geschr. VII p. 25 een dergelijke specificatie gestaan heeft.

de oorkonde Krom-Brandes p. 34 krijgt iemand vrijstelling van belasting (drbya haji), aangezien hij ze momenteel niet kan opbrengen.

Beschikking over den grond sluit de uitdrukking "pramâṇa" niet noodwendig in. (Vgl. Perd. Inst. p. 398, al. 2; Kern, Verspr. Geschr. VII p. 185). Dat, ook al worden de vorstelijke praerogatieven ten aanzien van een geëmineerd dorp aan één begunstigde opgedragen, de rechten der opgezetenen niettemin gehandhaafd blijven, kan men uit een oorkonde als Kern, Verspr. Gesch. VII p. 41, Pl. XIVa (vergel. het Aanhangsel hierachter) opmaken ¹).

Deze *practijk* van het Javaansche vrijstift kan ons na wat wij boven omtrent zijn Voor-Indisch model mededeelden, geenszins verwonderen.

II. Een tweede belangrijk meeningsverschil tusschen den Heer de Roo de la Faille en mij betreft de appreciatie van de *geschiedenis* en de *ethnologie*. Alvorens dit punt nader te bespreken, moge ik de opmerking maken, dat aan Van Vollenhoven, den schrijver van Adatrecht p. 103—105, 74 v.v. toch waarlijk geen geringschatting van de geschiedenis en geen overschatting van de beteekenis der volkenkunde kan worden verweten.

## A. Geschiedenis.

Voor geschiedbeschrijving waardebepaling der bronnen onmisbaar,

Dat voor een richtige geschiedbeschrijving een nauwkeurige waardebepaling van de geschiedbronnen noodig is, daarover kan wel geen twijfel bestaan. Ten aanzien van deze principieele kwestie, die natuurlijk alle beschouwingen beïnvloedt, wijkt de meening van den Heer de Roo de la Faille van de mijne ten eenen male af.

Het getuigenis van Megasthenes. 1. Zoo acht b.v. de Heer de Roo de la Faille in zijn "historisch-agrarische studie" in Adatrechtbundel XV

<sup>1)</sup> Vgl. ook mijn artikel "Iets over het Perdikan Instituut" in het weeknummer van het Bataviaasch Nieuwsblad van Zondag 8 September 1918 no. 10 (overdruk p. 3, 2e kol.). Brandes, Catalogus Groeneveldt p. 367.

p. 173 het getuigenis van Megasthenes van bijzondere waarde, omdat hij het bestaan van een vorstelijk eigendomsrecht in het Voor-Indië zijner dagen zou hebben geconstateerd. Nu is het waar, dat zich sedert Strabo, die dezen Griekschen ambassadeur aan het hof van Candragupta, wiens rijk zich vrijwel over geheel Noord-Indië 1) heeft uitgestrekt, een leugenaar noemde, de appreciatie wel eenigermate te diens gunste heeft gewijzigd, maar toch blijft ten aanzien van Megasthenes nog steeds critiek noodig en kunnen zijn beweringen niet zonder meer aanvaard worden. Anders immers zouden wij ook zijn fabeltjes over de menschen zonder mond en neus en met één oog of met ooren, zoo groot, dat men er wel in kon gaan slapen, enz. enz. moeten gelooven! Bovendien worden vele der aan hem toegeschreven uitspraken door de verschillende Grieksche schrijvers zoo verschillend overgeleverd, dat eenige twijfel, waar wij een bepaalde mededeeling maar in ééne (wijl door slechts één auteur overgeleverde) redactie kennen, geboden is. Afgezien nog van de omstandigheid, dat ten opzichte van den feitelijken inhoud der door den Heer de Roo de la Faille aangehaalde uitspraak van Megasthenes Diodorus iets anders vertelt, dient nog aangestipt te worden, dat ook vele meer "waarschijnlijke" verhalen van Megasthenes blijkens gegevens uit onverdachte bron kennelijk onjuist zijn.

Dit nu is ook het geval met Megasthenes' bewering nopens het absolute souvereine eigendomsrecht. Meende Hopkins (J. A. O. S. XIII p. 87 v.v., 90 beneden) de juistheid ervan reeds op grond van zijn Mahâbhâratastudiën 2) voor de maatschappij, die het epos veronderstelt, te moeten betwijfelen, de uiteenzettingen van Rhys Davids in zijn Buddhist India (p. 49 v., 259 v.v., 261) hebben klaarlijk de onhoudbaarheid van Megas-

<sup>1)</sup> Rhys Davids, Buddhist India p. 260, 267.

<sup>2)</sup> Vgl. diens opstel in Pol. Science Quarterly of Columbia university Dec. 1898. Vgl. ook Barth, Oeuvres III p. 177.

thenes' vindicatie bewezen. Boven (p. 129) betoogde ik al, dat in het algemeen gesproken de Boeddhistische literatuur meer dan de Brahmaansche een beeld van het werkelijk leven biedt.

Megasthenes gewraakt door de Jâtaka literatuur.

Met name is dit het geval met de Jâtaka's, die ons telkens terloops b.v. in beeldspraak enz. ongezocht een kijkje op de maatschappelijke verhoudingen van den tijd, waarin ze ontstonden geven. De maatschappij, die den achtergrond der Jâtaka's vormt, is dezelfde, waarin Candragupta leefde, aan wiens hof Megasthenes verkeerde 1). Een inzicht in het economische leven dier dagen is ons vergemakkelijkt door de studiën van Fick. Sociale Gliederung im nord-östlichen Indien, van Mrs. Rhys Davids 2) en van Rhys Davids zelf in zijn Buddhist India. Uit deze gedocumenteerde geschriften leert men, dat in het "adatrecht" van het Noord-Indië dier dagen van een alomvattend souverein domeinrecht geen sprake is 3).

Ten tijde van Can-

Megasthenes geen recht.

Zoo zegt Rhys Davids, Buddhist India p. 48: "he (i.e. dragupta ondanks the king) had no property in the land".

Aan Megasthenes' generaliseerende bewering (die soeverein domein- trouwens reeds door het getuigenis van Diodorus verzwakt wordt) kan men bijgevolg geen waarde hechten.

Vorstenedicten: gering practisch effect.

2. Van meer invloed op het betoog van den Heer de Roo de la Faille is zijn appreciatie van vorstenedicten en der "oudere nieuw-Javaansche rechtsboeken". Wat

<sup>1)</sup> Het intellectueele centrum dier dagen was Taxila, Rhys Davids, op. cit. p. 203 v.v.; Fick, Sociale Gliederung im nordöstlichen Indien p. 61; vgl. Cunningham, Ancient Geography of India I p. 104—120.

De Jâtaka's dateeren grootendeels van de 2e eeuw voor onze jaartelling en zijn tendeele zelfs nog veel jonger, doch de samenleving, die zij reflecteeren is anterieur. Vgl. Winternitz, Geschichte der indischen Litteratur II p. 13, 14, 89-95, 96, 97 nt. 2, 100, 127 (met nt. 3).

J.R.A.S. 1901 p. 859 v.v.; Economic Journal 1901.

<sup>3)</sup> Vgl. b.v. Mrs. Rhys Davids, J.R.A.S. 1901 p. 860, 861 al, 10.

٠,5

de eerste betreft (vgl. ZHEdgestr.'s Slotwoord p. 91 v.v.), sinds Snouck Hurgronje 's Atjèhers I p. 3 v.v. 1) weten wij, dat deze op de regeling van binnenlandsche aangelegenheden in een rijk als Atjeh in den loop der tijden al heel weinig invloed hebben gehad. Dezen schrijver kan men zeker niet verwijten, dat hij geen oog voor de geschiedenis gehad heeft. Een gelijke opmerking maakt b.v. Joekes (Ind. Gids 1881 II) voor Bandjarmasin.

Nu is het mogelijk, dat elders de vorstenedicten méér invloed op het ongeschreven volksrecht hebben gehad. maar zulks moet dan eerst bewezen worden, want de opvatting van de souvereine macht op Java en in andere autocratisch geregeerde rijkjes 2) verschilde in wezen niet veel.

In ieder geval hebben ons Snouck Hurgronje 's studies geleerd, dat de vorstenedicten niet zonder meer met den werkelijken toestand kunnen worden gelijkgesteld.

Hetzelfde geldt van de oudere nieuw-Javaansche rechtsboeken (vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille p. 63 v.v., 30 en diens Slotwoord). Hazeu heeft

reeds opgemerkt (Verh. Bat. Gen. LV, 2e st. p. 127). dat de Javaansche rechtsliteratuur een nog bijna geheel braakliggend studieveld is, waarvan de ontginning nog nauwelijks is aangevangen 3). Zooveel is zeker, dat de hier bedoelde nieuwere geschriften in laatste instantie

- 1) Vgl. op. cit. 125, 126, 138, 146. Zie nu ook nog Van Ronkel's inleiding op zijne uitgave van de Risalat hoekoem kanoen jaitoe Oendang<sup>2</sup> Melaka.
- 2) In Noord Sumatra is wel ongeveer evenveel geoorloogd als op Java. Ook Voor-Indische invloed zelfs in de moslimsche periode heeft er zeker niet minder geheerscht. Vgl. reeds Snouck Hurgronje, Beteekenis van den Islam voor zijn belijders in Oost-Indië p. 9.

Zie nog het opstel van den Heer de Roo de la Faille zelf p. 79.

Vgl. Hazeu, op. cit. p. 124 v.v., 127, 145, 151, 155, 160; Brandes, N.B.G. 1894 p. 51-54. Voor Rouffaers tijdsbepaling van de Oendang<sup>2</sup> Mataram (B.K.I. 6, X, 136-138) zie Hazeu, op. cit. p. 138. Vgl. verder nog Vreede, Catalogus Jav. Mad. HSS. p. 332-360.

De oudere nieuw. Javaansche rechtsboeken.

De Soerja Alam.

Dateering.

op de oud-Javaansche rechtsboeken 1) teruggaan, die op hun beurt weer een bewerking zijn van de Voor-Indische dharmaçâstra's. Geven deze laatste al een theoretisch schoolrecht, men behoeft niet te vragen in hoeverre een "modern" geschrift als de Soerja Alam de werkelijkheid dekt 2). Daarbij komt nog, dat de door Brandes (N.B.G. 1894 p. 51-54) besproken nieuw-Javaansche redacties reeds verschillende stadiën van moslimschen invloed 3) te zien geven. Het zou een diepgaande afzonderlijke studie vereischen, voordat men uit al de beschikbare handschriftelijke gegevens, mede met behulp der Pepakem Tjerbon (vgl. Hazeu op. cit. p. 137, 127) tot de vaststelling van een approximatieve oorspronkelijke versie kan geraken, waarna eerst langs textcritischen weg de tijd van vervaardiging kan worden benaderd.

Het gaat dus veel te ver met den Heer de Roo de la Faille (boven p. 30) bij den huidigen stand van onze kennis een bepaalde passage uit een moderne redactie der Soerja Alam 4) in de Demaksche periode te dateeren! (Vgl. ook p. 91).

Practische beteekenis dezer rechtsboeken.

Receptio in complexu.

Hierbij moge ik nog aanteekenen, dat de Heer de Roo de la Faille blijkens zijn betoog (p. 88), een aanhanger van Van den Bergs theorie nopens de "receptio in complexu" is.

Deze geleerde toch was van oordeel, dat voor Moslims Moslimsch, voor Hindoes Hindoesch recht gelden moest.

<sup>1)</sup> Op de ontwikkeling is ook vorsteninvloed werkzaam geweest. In verband hiermede kan men soms (vgl. b.v. Perd. Inst. p. 412) bepaalde wetboeken wel als specimina van de vorstelijke rechtsconstructie laten gelden. — "Radja Kang Kapa" (in het opstel van den Heer de Roo de la Faille p. 91 nt.) is natuurlijk: Radja Kapakapa, hetgeen omtrent den ouderdom van den mal. text nog niets zegt (Krom, T.B.G.K.W. 57 p. 511).

<sup>2)</sup> Vgl. van Vollenhoven, Adatrecht p. 112 v.v.

<sup>3)</sup> Vgl. ook de merkwaardige mededeeling van de Pepakem Tjerbon p. 56 door Hazeu, op. cit. p. 151 (vgl. ibid. p. 145) besproken.

<sup>4)</sup> Reeds de door Raffles in vertaling medegedeelde (History II Appendix C) is "a modern version".

Sedert is wat het eerste betreft voornamelijk door de studies van Snouck Hurgronje gebleken, dat wij de beteekenis van het theoretische schoolrecht voor de practiik niet moeten overschatten. De Heer de Roo de la Faille begaat nu ten aanzien van de Soerja Alam dezelfde vergissing, door aan te nemen (boven p. 30, 29, 70), dat deze voor het geheele Demaksche rijk tot zelfs in Banten toe zou hebben gegolden en het volksrecht zou hebben beheerscht en gevormd 1). Deze bewering is, gegeven de boven geschetste ontwikkeling der oudere nieuw-Javaansche rechtsboeken, te merkwaardiger, wijl ZHEdgestr. blijkens zijn citaat uit Burnell<sup>2</sup>) de Voor-Indische bronnen op hun juiste waarde schat 3). Als we nu op gezag van Coen kunnen aannemen, dat zelfs tijdens het zoo tyrannieke bewind van Soeltan Agoeng van Mataram de gouverneurs der verschillende gewesten feitelijk zelfstandig waren 4), dan behoeven wij ons niet veel illusies te maken over den invloed van vermeende Demaksche wetten in het zelfs relatief onafhankelijke Het "Mataramsche" Banten der 16e eeuw 5). Wanneer men de door De Haan belastingstelsel. over het belastingwezen tijdens Mataram verzamelde gegevens de revue laat passeeren (vgl. boven p. 123 met noot 1), dan vrees ik, dat degenen, die uitgaande van het huidige Vorstenlandsche agrarische stelsel meenen een alomvattende, op het souvereine eigendomsrecht gebaseerde, uniforme regeling voor het geheele rijk te mogen veronderstellen, onbewust ook weder het slachtoffer

Vgl. overigens hierbij nog Steinmetz, Gids 1904 I. p. 1) 479 v.v.

Vgl. hierboven p. 127 v.

Hoezeer ook zelfs de met het oog op de "practijk" vervaardigde Pepakem (Hazeu, op. cit. p. 128) althans gedeeltelijk stellig niet kon worden toegepast, bewijzen o.m. de lijsten van verachte beroepen (op. cit. p. 39 v.v., 141); beneden p. 155 nt. 6. Zie ook nog De Haan, Priangan IV p. 613-630, 657 noot, 683 v.v.

<sup>4)</sup> De Haan, Priangan III p. 202 naar De Jonge IV p. 202: "Elcke Gouverneur doet wat hij wilt en regeert na zijn sin".

<sup>5)</sup> Vgl. Hoesein Djajadiningrat, Critische beschouwing van de Sadjarah Banten p. 73-145.

worden van de boven reeds gesignaleerde onhoudbare theorie van de receptio in complexu.

De charâdj-bepalingen van den moslimschen figh.

Terloops moge ik er hier nog even op wijzen, dat 3. ook het feit, dat de Heer de Roo de la Faille in zijn Slotwoord (p. 100) het moslimsch recht als verklaringsmiddel niet geheel verwerpelijk acht, n.h.v. niet geheel gerechtvaardigd is. Zoowel in zijn "historisch-agrarische" Lombokstudie (Adatrechtbundel XV p. 133, 173) als in zijn hiervorengaand artikel zinspeelt de Heer de Roo de la Faille 1) op het moslimsch charâdj-recht 2) ten einde het door hem voor het oude Java veronderstelde vorstelijk domeinrecht eenigen steun te verschaffen. Reeds uit het bekende "Handbuch" van Juynboll (p. 349 al. 2) blijkt echter, dat de bedoelde bepalingen al spoedig buiten werking traden 3). Om nu het recht te hebben een principieele vervorming van het grondenrecht uit deze overigens theoretische voorschriften te verklaren, is het niet voldoende te wijzen op den een of anderen vorst, die terwille van een vermeerdering van inkomsten zich daarop misschien wel eens beroepen heeft, maar moet eerst historisch worden aangetoond, dat dit deel van het moslimsch recht 4) ondanks wat dienaangaande tot nu toe door de meest gezaghebbende

<sup>1)</sup> Vgl. Baden Powell, Landsystems I p. 267.

<sup>2)</sup> De charâdj — het woord is ook niet-arabisch — is als een voorbeeld van continuiteit van het voor-islamische cultuurverleden na de moslimsche verovering van het Sassanidenrijk te beschouwen; Snouck Hurgronje, Mohammedanism p. 65, vgl. id., Ind. Gids 1884 I p. 374 v. — Vgl. behalve de literatuur bij Juynboll, Handbuch p. 345—349, nog Becker, Christentum und Islam p. 19 v.v.

<sup>3)</sup> Snouck Hurgronje, Litt. Bl. f. Or. Phil. III p. 94-103 wijst op de theoretische beteekenis der charâdj-bepalingen.

<sup>4)</sup> Vgl. de vele opstellen van Snouck Hurgronje, waarin deze geleerde de practische waarde van de verschillende deelen der wet vastgesteld heeft vgl. b.v. reeds Indische Gids 1886 I p. 101 v.v. en Atjèhers II 295 v.v. Zie verder beneden p. 172 v.v.

schrijvers is geconstateerd, inderdaad in het volksrecht gerecipieerd is (geweest) 1).

Roordus Kitab Toehpah.

Wat bovendien de Kitab Toehpah 2) aangaat waarnaar de Heer de Roo de la Faille in zijn Slotwoord (p. 120) verwijst, ieder, die het boek (2e uitg. Roorda) wel eens onder oogen gehad heeft, zal het met het oordeel, dat voor jaren (1862) reeds door S. Keyzer (B.K.I. 2, IV p. 343) uitgesproken is, eens zijn: "ongetwijfeld echter heeft die bewerking (n.l. van den Kitab Toehpah) plaats gehad onder de leiding of ten minste onder het toezigt, van Hollanders". In verband hiermede is het dus niets bevreemdend, dat personen als Engelhard en Crawfurd een exemplaar van deze laat 18e eeuwsche compilatie bezeten hebben 3). Over de waarde van zulke mohammedaansche rechtsboeken in de inheemsche talen moet men trouwens vergelijken wat Snouck Hurgronje in Het Recht in Ned.-Indië 63 (1894) p. 722-744 opmerkte. Het merkwaardige echter van de verwijzing van den Heer de Roo de la Faille p. 120 is wel, dat in het heele boek noch over buitrecht, of heiligen oorlog noch over souverein domeinrecht wordt gesproken!

Historische waarde

Wat de babad-literatuur ') - vgl. het artikel Inlandsche van den Heer de Roo de la Faille p. 29, 30-38, enz. betreft, een rationalistische bewerking daarvan, die alleen de "mogelijkheid" der medegedeelde feiten als

- 1) Wel weten wij, dat b.v. op de Bantensche maatschappij en te Soemenep het moslimsch schoolrecht van meer invloed is geweest dan b.v. elders op Java. - Bij het hierboven opgemerkte vgl. vooral § 2, sub: C en D2: De "charâdj-bepalingen" in den archipel. - Vgl. met het bovenstaande overigens verder nog: Steinmetz, Gids 1904 I p. 479 v.v.
- 2) Met het gezaghebbende werk van den Sjafiiet Ibn Hadjar heeft dit boek slechts den titel gemeen.
- 3) Misschien is het zelfs eerst in 1808 opgesteld, Keyzer, Moh. Strafrecht, 2e ged. p. 73 v.v.; Kitab Toehpah p. V, VI, 143 v.; de Haan, Priangan IV p. 685 vgl. 680 v.v.; B.K.I. I (1853) p. XXVI, XXVII.
- i) Hetzelfde geldt m.m. van de Maleische geschiedboeken. Vgl. Hoesein Djajadiningrat, Critisch overzicht van de in Ma-

criterium stelt, heeft als methode van geschiedbeschrijving afgedaan. In zijn "Critische beschouwing van de Sadjarah Banten" heeft Hoesein Diajadiningrat voor het eerst door een grondige vergelijking der Inlandsche en Europeesche gegevens de feitelijke waarde der inheemsche kronieken vastgesteld 1). Daarbii is gebleken. dat "uit de begingedeelten der babads — handelende over de oudere geschiedenis tot en met Mataram (op. cit. p. 290) - geen of weinig voordeel is te halen voor de kennis van de geschiedenis van Java", terwiil de geloofwaardigheid en de beteekenis van de andere inheemsche geschiedboeken of zelfs bronnen of voortzettingen van geschiedboeken, die latere tijdperken omvatten, zich laten opmaken uit den tijd, waarin en de personen door wie ze zijn samengesteld<sup>2</sup>) (Hoesein. op. cit. p. 307).

Hieruit is het al duidelijk, dat de babads althans wat de oudere periode betreft, "niet tot basis mogen worden genomen voor eene reconstructie der geschiedenis"

Voor verdere karakteriseering van de waarde der babadgegevens, zie Hoesein op. cit. p. 79, 110, 138, 192, 204 v.v., 211, 218, 225, 231 vgl. nog 239, 277, 297.



leische werken vervatte gegevens over de geschiedenis van het Sultanaat van Atjeh B.K.I. 8, I (65) p. 135 v.v. vgl. p. 211. Een appreciatie van dergelijke werken vindt men bij Snouck Hurgronje, B.K.I. 5, III Dl. 37 (1888) p. 109, vgl. B.K.I. 7, VI p. 52, Atjèhers I p. 2. Trouwens de ontcijfering van de Paseische inscripties door Moquette (Rapp. Oudh. Onderz. 1913 p. 1—11) en de critische bewerking van de Chineesche, Portugeesche en inheemsche gegevens over de geschiedenis van Malaka door Blagden en Wilkinson (Schrieke, Boek van Bonang p. 3 v. met literatuuropgaven) zijn er om te bewijzen, wat de mededeelingen der Sedjarah Melajoe als ze eens niet door andere gegevens konden worden gecontroleerd, waard zouden zijn.

<sup>1)</sup> Vgl. ook Brandes, Pararaton p. 176—183 en T.B.G.K.W. 32 p. 375 v.v., 413 v.v.; Hazeu, Bijdrage tot de kennis van het Javaansch tooneel p. 140.

<sup>2)</sup> Daarbij is ook in het oog te houden dat ze uit de vorstenomgeving stammen. Vgl. Hoesein, op. cit. p. 304, 310.

der Tjerbon en Banten.

(Hoesein, op. cit. p. 110) mede wegens de onbetrouwbaarheid der chronologie (op. cit. p. 92, 110). Is dus een mededeeling van een inlandsche kroniek 1) over een De verdeeling van voorval ten tijde van Hasanoeddin uit historisch oog-Padjadjaran on- punt al van twijfelachtige waarde, van de opmerking over de buitverdeeling van Padjadjaran onder Tjerbon en Banten - vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille, p. 29 — geldt dit bepaaldelijk (Hoesein, op. cit. p. 90, 94 nt. 2, 103, 108, 193, vgl. 138, 192). In de geheele aanhaling van den Heer de Roo de la Faille (p. 29) staat overigens n.h.v. niet te lezen, dat het geldende adatrecht voortaan was afgeschaft.

De islamiseering van Lombok.

Nog ernstiger bedenking moet ik opperen tegen de wijze, waarop het eveneens aan een babad ontleend relaas over de islamiseering van Lombok — een relaas. dat in wezen niet van de legendarische babadverhalen over den godsdienstovergang van andere streken verschilt -- door den Heer de Roo de la Faille in zijn meer genoemde agrarische studie (Adatrechtbundel XV p. 136, vgl. zijn vorengaande studie p. 29) als een gegeven van groot historisch belang wordt behandeld. waaruit ZHEdgestr. allerlei vergaande conclusies meent te mogen trekken. Reeds in 1883 is door Snouck Hurgronje -) op het legendarische karakter van zulke berichten gewezen.

Belang der badadliteratuur.

Natuurlijk zijn er ook aan de babads belangrijke gegevens b.v. over de voormalige administratieve indeeling van Java te ontleenen, mits men maar langs historisch-critischen weg de waarde ervan eerst weet te bepalen.

Chineesche geschiedbronnen.

Tegenover de Chineesche bronnen stelt de Heer de Roo de la Faille (p. 27 v.) evenwel een scepsis, die

<sup>1)</sup> Over de waarde van het HS. der Sadjarah-Banten van den Heer de Roo de la Faille, zie Hoesein, op. cit. p. 4 nt. 2.

<sup>2)</sup> De beteekenis van den Islam voor zijn belijders in Oost-Indië p. 9 v. Vgl. Schrieke, Boek van Bonang p. 28-39; Van Ronkel, het heiligdom van Oelakan, T.B.G.K.W. 56 p. 281.

mii niet geheel gemotiveerd liikt 1). Sinds Groeneveldt ziin ..Notes" schreef, is onze kennis van de Chineesche berichten over Java, afgezien van het bekende opstel van Kramp in Album-Kern. Hirth en Rockhill's vertaling van Chau Ju kua's Chineesche handelsgeschiedenis

Rockhill.

Java.

De vertiening op oud-Java.

e.a., verdiept en vermeerderd door wijlen Rockhill's artikelen in T'oung Pao 1914 en 1915. Een nieuwe vertaling van verschillende ten deele reeds door Groeneveldt bekend gemaakte gegevens heeft hij verrijkt met literair-historische aanteekeningen, die een waardebepaling van deze Chineesche berichten over Java mogelijk maken (T'oung Pao 1915 p. 61 v.v.). Van hoeveel gewicht ze voor ons zijn, blijkt wel, wanneer we instaat ziin ze te toetsen aan mededeelingen uit andere bronnen. Zoo moet men b.v. uit het relaas van den Moham-Dateering van de medaanschen Chinees Ying-yai Shêng-lan 2) (1416) islamiseering van opmaken, dat er tijdens diens bezoek aan Java practisch gesproken nog geen Inlandsche Mohammedanen waren. Dit gegeven (aan de absolute juistheid waarvan men wel eens getwijfeld heeft) vindt nu bevestiging in de Portugeesche bronnen, die ons verhalen hoe de Islam zich eerst van Malaka, welks opkomst van ± 1400 dateert, over Java heeft uitgebreid 3). Wat nu de 10 % belasting betreft 4), het is opmer-

kelijk, dat wij deze ook elders aantreffen. Kern 5) heeft

in de oudere berichten voorkomen.

<sup>1)</sup> Vgl. ook reeds Hazeu, Bijdrage tot de kennis van het Javaansch tooneel p. 68. Hetgeen hierboven gezegd wordt, geldt natuurlijk niet in allen deele van de anecdotische gegevens, die

<sup>2)</sup> Groeneveldt, Notes in Misc. Papers rel. to Indo-China and the Indian Archipelago 2e series, Vol. I. p. 175 v.v. vgl. 166; Rockhill T'oung Pao 2e ser. XVI (1915) p. 242, cf. p. 69 v.v. Vgl. Schrieke, Boek van Bonang p. 28 v., 37 v.

Schrieke, op. cit. p. 7, 3 v.v.

Zie het opstel van den Heer de Roo de la Faille, p. 28.

<sup>5)</sup> O.a. Verspr. Geschr. IV 47, 54. De Voor-Indische invloed heeft er op gelijke wijze gewerkt.

er meermalen op gewezen, dat de maatschappelijke structuur oudtijds in Cambodja <sup>1</sup>) nagenoeg gelijk aan die op Java was. Hier vindt men de belasting van 10 % ook terug <sup>2</sup>). Ook op het Maleisch schiereiland wordt een vorstenheffing van 10 % aangetroffen, terwijl men hierbij onwillekeurig aan de poeloehan van Zuid-Oost-Borneo en de vertiening van Zuid-Celebes en een dergelijk 10 %-tribuut op Zuid-Bali denkt <sup>3</sup>).

Vooralsnog lijkt het mij dus niet noodig de juistheid van de Chineesche berichten ten aanzien van de 10 % belasting te betwijfelen.

De Compagniesliteratuur. 6. Voor de waardebepaling der Europeesche (met name der Compagnies-)bronnen moet men in het oog houden, dat de belangstelling der Compagniesdienaren in den regel weinig uitging naar de bevolkingsrechten. Wel vindt men belangrijke gegevens voor de politieke geschiedenis, de handelsbeweging, verhouding met de hoofden, optreden der hoofden, administratieve indee-

<sup>1)</sup> Over de betrekkingen tusschen Java en Cambodja vgl. Bombay Gaz. Vol. I Part. I p. 498 v.v.; Maspero, T'oung Pao XI p. 550, 559, 181, 209; XII p. 466, 479, 596 vgl. Krom, Rapp. Oudh. Onderz. N. I. 1911 p. 35 v.v.; id., T.B.G.K.W. 56 p. 318 v.v.; Bergaigne, Insc. Sanscr. du Campa et du Cambodge p. 25, 28 v.; Huber B.E.F.E.O. XI p. 301, 309; Finot, B.E.F.E.O. XV2 p. 16, 57, 87, 197;

Kern, Verspr. Geschr. III 223, 313, 316, v., vgl. 233 v.v., 254, 260; IV 13, 29, 50, 26; VI 79 v., enz. enz.; Maspero, T'oung Pao XI 212 nt. 3; A. Tissaudier, Cambodge et Java (Masson 1896) enz.; Schrieke, op. cit. p. 12; vgl. Hoesein Djajadiningrat, Crit. Besch. Sadj. Banten p. 240, 242, 252; id., B.K.I. 8 I p. 145, 148 nt. 2 (Atjeh) enz.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aymonier, Cambodge I 75 v. Het z g. "vorstelijk eigendomsrecht" was ook daar geen beletsel voor een inlandsch bezitsrecht! (op. cit. p. 81, vgl. nog Kern, Versp. Geschr. IV p. 15 v.v., 23).

<sup>3)</sup> Vgl. van Vollenhoven, Adatrecht p. 552 v.; Schwarz, T.B.G.K.W. 43 p. 144.

ling, fiscale maatregelen 1), exploitatie-mogelijkheden enz. enz., maar voor wat er onder de eigenlijk-gezegde bevolking omging, voor zoover het niet met de Compagniesbelangen streed, voelde men over het algemeen weinig. Voor dergelijke zaken (het adatrecht betreffende) zal men dus nooit een argumentum e silentio aan de Compagniesliteratuur mogen of kunnen ontleenen. Trouwens ook de Heer de Roo de la Faille (Adatrechtbundel XV p. 135, vgl. diens hiervorengaand opstel) erkent, dat ons inzicht in den omvang van Inlandsch grondenrecht eerst in het laatste tiental jaren voldoende gevorderd is. Daarom zou zelfs afwezigheid van gegevens over Inlandsch grondenrecht nog geen bewijs vormen, dat na 1650 de Vorstenlandsche toestand van heden algemeen op Java heerschte 2). Uit de Haan's onschatbare Priangan (IV p. 470 v.v., 809 v.v.) weten wij cehter, dat deze literatuur niet zóó arm is aan de bedoelde bouwstoffen als de uitlatingen van den Heer de Roo de la Faille zouden doen vreezen.

De oud-Javaansche langrijkste bron voor de kennis van de geschiedenis van het adatrecht.

Resumeerende kunnen wij dus concludeeren, dat in oorkonden: de be- het algemeen gesproken, de hier behandelde geschiedbronnen ons betrekkelijk weinig over de geschiedenis van het adatrecht zullen leeren. Wij zouden dus voor de kennis van het laatste vrijwel alleen op een vergelijking van de door ethnografen en juristen verzamelde gegevens zijn aangewezen, indien niet de epigrafie ons kostelijke documenten had bewaard, waarover in ons Aanhangsel hierachter iets zal worden medegedeeld.

> De beoefenaar van de geschiedenis van het adatrecht zal dus deze gegevens niet straffeloos kunnen ter zijde

<sup>1)</sup> In zooverre bevatten deze bronnen voor ons als vervolg op de documenten der Hindoe-periode hoogst waardevol materiaal. Bij de beoordeeling van de geschiedkundige waarde dezer Europeesche gegevens is het noodig na te gaan in hoeverre de schrijvers door de bril der "Hoofden" zagen en in hoeverre zij door Hollandsche rechtsopvattingen werden beïnvloed (de Haan, Priangan IV p. 472 v.v. en III p. 356 v.v.).

<sup>2)</sup> Contra het opstel van den Heer de Roo de la Faille in Adatrechtbandel XV p. 133. Vgl. ook het Aanhangsel achter dit opstel.

laten. Zij toch stellen ons eerst in staat te beoordeelen, wat oud is en wat modern.

## B. Ethnologie 1).

Ethnologie en philologie.

Het is opvallend, dat, terwiil de Heer de Roo de la Faille nogal critisch tegenover deze wetenschap gestemd is, ZHEdgestr, toch niet schroomt over de ontwikkeling van sommige vormen van inlandsch grondenrecht een hypothese te ontwerpen (Slotwoord boven p. 118). die toch feitelijk tot haar taak behoort. De ethnologie heeft zich sedert Snouck Hurgronje 2) en Van Vollenhoven (boven p. 131) hun critiek deden hooren. ná een onvermijdelijke Sturm-und-Drangperiode, waarin men terstond alle ..oervormen" meende te kunnen benaderen, in haar besten vorm tot een werkelijk methodische wetenschap ontwikkeld <sup>3</sup>), die hoe langer hoe meer haar vertegenwoordigers tot zelfbeperking dringt. Zoodoende is zij geworden tot een tak van menschelijke kennis, die de philologie slechts tot haar eigen nadeel zou veronachtzamen 1). Voor ons doel is het hier voldoende om te herinneren aan eenige ervaringen, waarmede ze de wetenschap in het algemeen na inductief onderzoek 5) heeft verriikt.

<sup>1)</sup> Hier gebezigd in den zin van Steinmetz. Vgl. o.a. diens definitie in Essai d'une bibliographie systématique de l'Ethnologie.

<sup>2)</sup> Vgl. Indische Gids 1886 I p. 101 v.v. en Rechtsgeleerd Magazijn 1886 p. 551.

<sup>3)</sup> Vgl. hierbij en bij het volgende Steinmetz, Studie der Volkenkunde (1907); id., Beteekenis der Volkenkunde voor de studie van mensch en maatschappij (1908); id., Classification des types sociaux et catalogue des peuples, l'Année Sociologique 1900; id., Zeitsch. f. Soc. Wiss. Bd. II (1899), Heft 10 en 11; id., Gids 1912 p. 122 v.v.

<sup>4)</sup> Vgl. b.v. de indologen Winternitz, Globus Bd. 78 (1900), p. 345 v.v., 370 v.v.; Oldenberg, Globus Bd. 92 (1907), p. 276; Rhys Davids, Dialogues of the Buddha I p. 96 v.v. en een boek als: Marret, Anthropology and the classics, Six lectures (1908), enz.

<sup>7)</sup> Vgl. b.v. Vierkandt, Die Stetigkeit im Kulturwandel en het degelijke methodische werk van Nieboer, Slavery as an industrial system (2e ed. 1910).

De economische factor.

In de eerste plaats heeft men leeren inzien, dat volkeren van denzelfden economischen grondslag in veel opzichten (zelfs soms in de hoofdtrekken van hun geestesleven) een parallelisme in cultuur vertoonen. Want, al is de economische factor geen *al*beheerschende <sup>1</sup>) in het leven der volkeren, het is een groote drijvende sociale kracht, die vele consequenties met zich brengt.

Ontleening.

Determinisme.

Voorts bleek, dat de bedoelde overeenstemmingen niet (altiid) toe te schrijven waren aan ontleening, maar aan een gemeenschappelijken oorsprong in den menschelijken geest. Ook hebben ethnologen in hun werk getoond 2), dat, behoudens belemmerende factoren, onder gelijksoortige omstandigheden gelijke oorzaken bij de verschillende volkeren gelijke gevolgen te weeg brachten. (Hierdoor is natuurlijk geenszins gezegd, dat alle maatschappijen een eenderen ontwikkelingsgang zouden hebben). Zoo wekt het ook geen verwondering, dat verschillende maatschappelijke verschijnselen (b.v. het matriarchaat 3) in hoofdzaak door de economische structuur en de ontwikkelingsphase der betrekkelijke samenleving bepaald worden. Wil men dus een zeker sociaal verschijnsel (i.c. het eigendomsrecht van den soeverein op den grond) voor een zekere cultuurperiode van Java aannemen, dan is het niet voldoende om zooals ethnologen van den ouden stempel als Kohler zouden doen, eenvoudig te constateeren, dat het ook bij andere volkeren (by. het middeleeuwsche

<sup>1)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Mohammedanism p. 62 v.v.; id. Vier voordrachten p. 5 v.v.

<sup>2)</sup> Vgl. Steinmetz, Gids 1904 I p. 469 v.v.

<sup>3)</sup> Zoo ook de positie der vrouw in het algemeen. Vgl. Vierkandt, Die Wirtschaftsformen und die Formen der Familie (Globus 1896 p. 267) naar aanleiding van E. Grosse, Die Formen der Familie und die Formen der Wirtschaft (vgl. hierover ook: Steinmetz, Rev. Intern. de Sociologie 1897 p. 923 v.v.); Cunow, Die ökonomischen Grundlagen der Mutterherrschaft (Neue Zeit 1897—98 Dl. XVI); Steinmetz, Zeitschr. Social. Wiss. 1899 Bd. II Heft 10 en 11.

Holland of Engeland <sup>1</sup>) wordt aangetroffen, maar moet eerst worden vastgesteld, dat de economische ontwikkelingsphase in beide gevallen dezelfde is, al is ook daarmede het voorkomen van dit bijzondere verschijnsel in de Javaansche samenleving nog niet bewezen.

Uitheemsche in vloed op Java.

Religie.

١

Beteekenis van den volksgodsdienst der vreemde immigranten.

Animistische trekken in de vloekformulieren.

Uit hetgeen hierboven is opgemerkt, is het wel duidelijk, dat men bij het aannemen van invloed van de eene samenleving op de andere in veel opzichten voorzichtig moet tewerkgaan. Het is natuurlijk vrij eenvoudig uit het aantreffen van een aantal Hindoe-godennamen tot Hindoe-inmenging in religiosis te besluiten. We moeten echter in het oog houden, dat de Voor-Indische Hindoeistische (Boeddhistische) en later Mohammedaansche immigranten het inheemsche gedachtenleven hier te lande niet alleen met den theoretischen godsdienst hunner gewijde boeken bevruchtten, doch vooral ook met hun rolksgodsdienst. Zoo verraadt het sjiitisch 2) — en althans aanvankelijk mystiek — karakter van den Islam in den Archipel zijn Voor-Indische afkomst.

Het spreekt van zelf, dat de werkelijke denkwereld der Voor-Indische vreemdelingen nog vele animistische elementen bevatte. Zoo zou men b.v. kunnen twijfelen of de eigenaardige animistische trekken, die men in de vloekformulieren der oorkonden (Perd. Inst. p. 399), aantreft en die "niet uit de Indische voorbeelden kunnen worden verklaard" <sup>3</sup>) autochthoon zijn, dan wel uit populair-religieuse voorstellingen <sup>1</sup>) der overzeesche

<sup>1)</sup> Aldus de Heer de Roo de la Faille hierboven p. 24, 26 en in Adatrechtbundel XV p. 141 v. 144, 157.

<sup>&</sup>quot;) Vgl. Snouck Hurgronje, De beteekenis van den Islam voor zijn belijders in Oost-Indië p. 9 en id., Atjèhers passim (b.v. I p. 158 enz.). Voor den populairen vorm van Mohammedanisme in het Atjeh der 17e eeuw vgl. het belangrijke geschrift van Ranîri: Tabjân. (Schrieke, Boek van Bonang p. 64 nt. 2).

<sup>3)</sup> Kern, Verspr. Geschr. VII p. 184.

<sup>1)</sup> Zie: Rhys Davids, Buddhist India p. 220, vgl. Liefrinck, T.B.G.K.W. 33 p. 293.

vreemdelingen verklaard moeten worden, zooals dit b.v. het geval is met de plechtigheden, beschreven in den 1en en 3en zang van het Oud-Javaansche Râmâyana, welke beschrijving niet aan het sanscrit origineel beantwoordt. Het zal dus n.h.v. zaak zijn om voortaan ook bij het determineeren van Voor-Indische elementen in de Hindoe-Javaansche beschaving meer nog dan tot dusverre geschied is op het volks-geloof en het werkelijk cultuurleven der immigranten te letten. Afgezien van ethnographische werken (b.v. E. Thurston, Ethnographic Notes in Southern India p. 238 v.v.) en oude reisbeschrijvingen, stelt vooral de Boeddhistische literatuur 1) (meer nog dan het epos) en de epigraphie ons in staat inzicht in het ware karakter en de populaire uitingen van het sociaal en geestelijk milieu te verkrijgen, waaruit de Voor-Indische immigranten op Java stamden. Als een voorbeeld van dezen vorm van Voor-Indischen invloed moet n.h.v. het op den voorgrond treden van de Dewî Çrî-figuur beschouwd worden, wier vereering in het stamland zoo sterk onder het volk leefde, dat men noodgedwongen voor haar een plaats in het officieele pantheon heeft moeten inruimen <sup>2</sup>). Toch zal zij, al is haar naam van vreemden oorsprong, blijkens den aard van hare vereering in deze gewesten in wezen stellig een indonesische landbouw-godin zijn 3). Dit behoeft niet te verwonderen, want in den volksgodsdienst vindt men de continuïteit van het cultuurverleden.

Dewî Crî.

<sup>1)</sup> Vgl. Rhys Davids, Buddhist India p. 212, 217, 219, 210 v.v. Zie verder ook v. Negelein, W.Z.K.M. XVI (1902) p. 63 v.v.; Hopkins, Religions of India Hfdst. XIV, enz.

<sup>2)</sup> Rhys Davids, Buddhist India p. 217 v.v. Vgl. nog Aymonier, Les Tchames et leur religions p. 38.

 $<sup>^3)</sup>$  Vgl. over haar Kats, T.B.G.K.W. 57 p. 177—199, vgl. Kern, Verspr. Geschr. IV p. 41.

Merkwaardig is dat de bekende Dewî Çrî-legende ook voorkomt in Brinton, American Hero Myths.

Syncretisme tusschen ('ivaïsme en Boeddhisme bereids in Voor-Indië,

Het Tantrisme.

In de tweede plaats wil ik hier wijzen op het syncretisme van Çivaïsme en Boeddhisme <sup>1</sup>), dat men veelal ten onrechte als specifiek Javaansch beschouwt. Dit is evenwel geenszins het geval: integendeel de "Javaansche" (gemoedelijke) verhouding en vermenging van beide treft men evenzéér in het stamland en in het oude rijk van Tjempa (Campâ) en Cambodja aan.

Voorts moet ik in dit verband nog aanstippen een element van Voor-Indischen geestelijken invloed, dat in de geschiedenis van Java van het allerhoogste belang is geweest, maar dat niettemin tot nog toe niet een daaraan evenredige aandacht heeft genoten: ik bedoel het tantrisme. Uit de populaire primbon- en soeloekliteratuur (de rechtstreeksche voortzetting van de toetoers en mantra's) en het oorspronkelijk karakter van den Islam hier te lande blijkt, dat het tantrisme in den tijd, die aan de invoering van het Mohammedanisme op Java is voorafgegaan, een groote populariteit moet hebben genoten 2). De inhoud van de door Kats uitgegeven Sanghyang Kamahâyânikan en het ritueel, dat men b.v. in de Nâgarakrtâgama (Z. 64 v.v.) beschreven vindt. zijn er evenals de namen van sommige daarin genoemde secten (vgl. Kern ad 77:1) enz. 3) om te bewijzen, dat dit tantrisme van meer invloed is geweest dan men uit de bestaande wetenschappelijke literatuur wel op zou maken 1). Dat dit magico-mysticisme, reeds zeer vroeg (vgl. Kern, Verspr. Geschr. VII p. 114 met B.K.I. 69 p. 37), zoo sterk op de inheemsche geesteswereld kon inwerken, moet toegeschreven worden aan het feit, dat het veel elementen bevatte, voor de opneming waarvan

<sup>1)</sup> Vgl. bv. Kern, Verspr. Gesch. IV p. 164 v.v.

<sup>2)</sup> Schrieke, Boek van Bonang p. 69-74.

<sup>3)</sup> Het bovenstaande was reeds geschreven, toen Bosch' artikel in T.B.G.K.W. 58 p. 429 v.v. verscheen. Ook in het Oud-Javaansche Ramaiyana vindt men duidelijke sporen van tantristischen invloed.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vgl. Kern, B.K.I. 7, IX p. 11; 7, VII p. 397 v.v. en Dl. 68 p. 401.

Acculturatie.

de ontwikkelingsphase rijp was. Immers de studie van acculturatie-processen in het algemeen leert ons, dat een uitheemsche invloed eerst dán op eene andere samenleving vat kan krijgen, indien en in zooverre "de volheid der tijden" daar is dwz. de ontvankelijkheid voor het opnemen van die cultuur-elementen bestaat 1). Welke factor in dezen de schakel tusschen het tantrisme eenerzijds en de Javaansche geestelijke atmosfeer andererzijds vormde, kan, ook zonder dat wij voor de verklaring steun zoeken bij de ethnografie der verwante volkeren, niet twijfelachtig zijn. Uit een oude inscriptie van Campâ — Tjempa — (± 900 A.D.) 2) weten wij, dat het Java van voorheen dezelfde reputatie genoot, die de Archipel nu nog in Mekka heeft 3), nl. van eene ..hoch entwickelte Begabung" t.a.v. de magie. Het cultuurstadium, waarin Java oudtijds verkeerde, kon dus vruchtbaar zijn voor een vermenging van het tantrisme en het Javaansche animisme. Deze tantristische invloed blijkt veel sterker te zijn geweest dan by, die van het officieele Hindoeisme en Boeddhisme. In het huidige terecht 1) Mohammedaansch genoemde — Javaansche syncretisme, dat men sinds Harthoorn (1857) 5) wel met het woord "Javanisme" aanduidt, herinnert een menigte van namen uit de Indische mythologie aan hun Hindoeistischen oorsprong, maar is het praevaleeren eener Indonesische gedachtenwereld een aanwijzing voor de geringe diepte van den Voor-Indischen invloed 6)

Magie.

Het Javanisme.

<sup>1)</sup> Vgl. hierbij ook Becker, Christentum und Islam p. 45 v.v.

Huber, B.E.F.E.O. XI p. 301, 309. Finot, B.E.F.E.O. XV p. 16.

<sup>3)</sup> Snouck Hurgronje, Mekka II p. 119.

<sup>4)</sup> Zie Snouck Hurgronje, De beteekenis van den Islam voor zijn belijders in Oost-Indië, met name p. 16 en mijn artikel "Iets over het Perdikan Instituut" in het Weeknummer van het Bataviaasch Nieuwsblad van Zondag 8 en 15 September 1918 No. 10 en 11.

<sup>5)</sup> Med. Ned. Zend. Gen. IV p. 113, 245.

<sup>6)</sup> Voor Bali constateert Liefrinck, T.B.G.K.W. XXXIII p. 233—265, hetzelfde; vgl. nog Lekkerkerker, Gids September 1918.

te dezen. Trouwens uit Chineesche bron 1) wisten wii reeds. dat het volksgeloof en volksleven grootendeels onberoerd was gebleven door den uitheemschen godsdienst. Ook wat de Nâgarakıtâgama ons in Zang 90 verhaalt, schijnt op hetzelfde verschijnsel te wijzen. Het spreekt echter vanzelf, dat zoowel gedurende de Hindoe-periode als in den Moslimschen tijd veel uitheemsch' bevruchtend op het inlandsch cultuurbezit heeft ingewerkt, doch nauwelijks in het nieuwe gebied ingevoerd accommodeerde zich het vreemde aan hetgeen het er aantrof 2).

Gaat men echter de "Javanistische" primbonliteratuur eens critisch ontleden, dan zijn er veel elementen, die men niet zekerheid als Moslimsch, Hindoeistisch, Tantristisch of Javaansch kan etiquetteeren, maar daarnaast staat een geheele gedachtenwereld, waarvan de oorsprong ten deele twijfelachtig is, doch die men zéér waarschijnlijk als autochthoon heeft te beschouwen, wijl ze geboren is uit een zelfde geestelijke atmosfeer. die elders onder gelijksoortige omstandigheden tot het ontstaan van gelijksoortige en gelijke ideeën aanleiding gaf 3).

**Economische** invloed van Voor-Indië op Java.

gingen.

Alvorens over te gaan tot een bespreking van de maatschappelijke mogelijkheid eener beïnvloeding van de sociale verhoudingen door de overzeesche vreemdelingen, moge ik terloops nog even stilstaan bij hetgeen de Heer de Roo de la Faille hierboven, Slotwoord p. 96-100, en Adat-Sinoman-vereeni- rechtbundel XV p. 168 v., ten aanzien van de Zuid-Soerabajasche arisan- en sinoman-vereenigingen op-

<sup>1)</sup> Rockhill, T'oung Pao (1915) p. 242.

Zie nog Hazeu, Bijdrage tot de kennis van het Javaansch toneel p. 141-146 en de aldaar p. 140 nt. 1 geciteerde opstellen van Brandes; voorts Hoesein Djajadiningrat, Critische beschouwing enz. p. 195 v.v. - Skeat, Malay Magic en naar aanleiding daarvan: Winternitz in W.Z.K.M. 14 p. 243 v.v. - Hazeu, T.B.G.K.W. 43 p. 36 v.v., met name p. 59 v.v.

<sup>3)</sup> Vgl. Becker, Christentum und Islam p. 45 v.v.

merkt. Zeer plausibel lijkt mij het aannemen van een Hindoe-oorsprong in dezen niet, want het is opmerkelijk, dat we dit verschijnsel vooral in min of meer geisoleerde streken terugvinden, waar van een intensieve Hindoeiseering nimmer sprake is geweest.

Dat *Menes* <sup>1</sup>) b.v. ooit een belangrijk Hindoe-centrum zou zijn geweest, is niet bekend en zelfs niet waarschijnlijk. Evenmin is dit het geval met *Indramajoe* <sup>2</sup>). Zelfs Cheribon was in de 16e eeuw nog een onbeduidende plaats <sup>3</sup>). Zoo trof men tot nog voor kort in de desa's van het zeer afgelegen district Tjidjoelang (Tjiwaroe) <sup>4</sup>) aan het Zuidkust (waar, practisch gesproken, nooit Hindoe-invloed <sup>5</sup>) gewerkt heeft) evenals oudtijds te Indramajoe de functies van een hoofd der georganiseerde meisjes (loerah landjang) en een hoofd der jongelieden (loerah djadjakah) aan <sup>6</sup>). In verband hiermede zullen de parallelle verschijnselen op Bali en Lombok wel als eene adaptatie van een Indonesisch sociaal element aan de nieuwe (Hindoeistische) religieuze behoeften <sup>5</sup>) geduid moeten worden.

Bij het bespreken van de sociale factoren, die moge-

Aldus de Heer de Roo de la Faille boven Slotwoord p. 98.
 Vgl. Rapp. Oudh. Dienst 1914.

<sup>2)</sup> Vgl. mijn Boek van Bonang p. 18.

<sup>3)</sup> Hoesein Djajadiningrat, Critische beschouwing van de Sadjarah Banten p. 35 v.v.

<sup>4)</sup> Voorzoover ik weet, is hiervan in de bestaande literatuur tot nog toe geen melding gemaakt. Binnenkort hoop ik hierover eene mededeeling in de Not. Bat. Gen. te plaatsen, waarnaar ik bij voorbaat moge verwijzen.

<sup>5)</sup> Tot voor enkele jaren was zelfs de Islam in de bergstreek bezuiden Bandjar nog zeer schaarsch doorgedrongen. Bij huwelijk placht men zich niet van het intermediair van een "huwelijkssluiter" te bedienen, noch achtte men het uitspreken van de geloofsbelijdenis daarbij nocdig.

<sup>6)</sup> Van Vollenhoven, Adatrecht p. 539, 513, 523 enz. Zie verder ook nog Liefrinck, T.B.G.K.W. 33 p. 281; Eindrésumé III p. 206, 87; Adatrechtbundel IV p. 583 enz.

<sup>7)</sup> Liefrinck, T.B.G.K.W. 33 p. 291 v.v.

lijkerwijze door Voor-Indische bemiddeling op de Javaansche maatschappij hebben ingewerkt, moeten wij ons weder emancipeeren van traditioneel-geworden ongegronde opvattingen. We zullen dan gelijksoortige verschijnselen opmerken als wij reeds bij onze summiere behandeling van de uitheemsche geestelijke invloeden konden aantreffen.

Het "kastenstelsel". Als een van de belangrijkste wijzigingen, die de Javaansche samenleving door de Hindoe's ondergaan heeft, pleegt men het "kastenstelsel" te noemen. Over de beteekenis, die dit in het maatschappelijk leven op Java gehad heeft, verkeeren we echter nog in het onzekere. Een aprioristische gelijkstelling — vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille p. 25, 64, 78 — met het tegenwoordige in Bali is ook hier weer te gewaagd. Het is n.l. te verwachten, dat dáár, evenals in Britsch-Indië zelf, het bedoelde instituut in den loop der tijden een ontwikkeling heeft doorgemaakt.

Op den duur laat immers een met den godsdienst samenhangend systeem een maatschappij niet onaangetast <sup>1</sup>). Over de chronologie en de details der genoemde ontwikkeling in Voor-Indië is echter nog betrekkelijk weinig bekend, ofschoon men verschillende factoren, (als jus connubii, commensaliteit, rassentrots, gildenen clanwezen, sociale positie, enz.) die op de wording van het instituut van invloed zijn geweest, heeft kunnen onderscheiden.

Het "kastenwezen" in Voor-Indië ondtijds. Wel is door de studie van Senart (Castes dans l' Inde) <sup>2</sup>) en anderen gebleken, dat de Brahmaansche constructie der dharmaçâstra's oudtijds geenszins de

<sup>1)</sup> Vgl. b.v. Dadachanji, The influence of the religion on the formation of a nation's character and its social institutions and usages, Journ. of Anthrop. Soc. of Bombay 1906 — Frazer, Psyche's Task.

<sup>2)</sup> Vgl. ook de critiek daarop van Oldenberg, Z.D.M.G. 51 (1897) p. 267-290. Zie verder: Muir. Orig. Sanscr. Texts Vol. I.

werkelijkheid dekte 1), ook al heeft zij deze langzamerhand beïnvloed 2). Zoo was by, voorheen de priesterklasse in de maatschappii nog geenszins No. 1 3). Tot recht verstand van de rol, die het embryonale "kastenstelsel" indertiid in Voor-Indië gespeeld heeft is het noodig ook meer in bijzonderheden op de hoogte te zijn van den samenhang 4) tusschen gilden en bepaalde volksgroepen. Feitelijk is daarom allereerst een detailstudie van den huidigen toestand noodig 5); dan eerst kunnen we ons aan de hand van de historische gegevens een denkbeeld over de verschillende ontwikkelingsphade verschillende streken Voor-Indië in van vormen 6).

Aangezien de vorm van "kastenstelsel", waarmee de Hindoe-immigranten de bewoners van den Archipel in kennis brachten, niet in de eerste plaats het theoretisch schema der rechtsboeken was, maar meer aan de sociale

<sup>1)</sup> De Boeddhistische literatuur is ook ten deze weer van onschatbare waarde, vgl. Rhys Davids, Buddhist India p. 17 v.v., 52 v.v., 96 v.; Mrs. Rhys Davids, J.R.A.S. 1900 p. 812 v.v.; Fick, Sociale Gliederung im nordöstlichen Indien; en vooral: Rhys Davids, Dialogues of the Buddha I p. 95—107. — Zie verder: Chalmers, J.R.A.S. 1894 p. 341 v.v.; Bühler, J.R.A.S. 1897 p. 585 v.v.; Muir, J.R.A.S. II (1866), p. 280 v.v.

Barth, Oeuvres II p. 412 v., 415 v.v. naar aanleiding van... Dahlmann, Das altindische Volkstum.

Bhandarkar, Journ. Bomb. Br. R. A. S. 1901.

<sup>3)</sup> Vgl. b.v. Mrs. Rhys Davids, J.R.A.S. 1901 p. 862 al. 2; Rhys Davids, Buddh. India p. 61; Muir, J.R.A.S. New Series Vol. II (1866) p. 283 v.v.

<sup>4)</sup> Vgl. Hopkins, Yale Review May en August 1898; de Cock, Eene oud-indische stad volgens het epos; Fick, Sociale Glicderung.

<sup>5)</sup> Vgl. b.v. een boek als Crooke, Tribes and castes of the N. W. Provinces and Oudh en Adatrechtbundel XV p. 378 v.v.

<sup>6)</sup> Vgl. Baden Powell, Notes on the origin of the lunar and solar aryan tribes and on the Rajput clans, J.R.A.S. 1899 p. 295 v.v., 519 v.v. wiens historische beschouwingen bij de weinig gedegen geschiedkundige kennis van den schrijver niet te aanvaarden zijn. Zie Hopkins, Guilds in ancient India (Yale Review May en August 1898) en dez. in Pol. Science Quart. Col. Univ. Dec. 1898.

groepeering in het Voor-Indische stamland beantwoordde, zoo is tot vaststelling van het wezen van den uitheemschen invloed te dezen strikt genomen kennis van de oude maatschappelijke structuur in Coromandel en Goedjarat 1) ten tijde van de emigratie onontbeerlijk. Iets anders is natuurlijk, hoe de vreemde — aanvankelijk Brahmaansche 2) — overheerschers de inheemsche bevolking naar hun maatstaf indeelden en in hoeverre deze indeeling (met den onwillekeurig doorwerkenden zuurdeesem van het godsdienstige recht) op de Javaansche maatschappii op den duur inwerkte.

Het "kastenwezen" op Bali en in Tjempa.

Van gewicht is het natuurlijk hierbij van de Balineesche verhoudingen 3) kennis te nemen, maar een opzettelijke, liefst ook statistische detailstudie over dit onderwerp ontbreekt. Wel weten wij door Liefrinck, dat het kastenwezen daar ondanks de langdurige hindoeiseering op de typische dorpshuishouding weinig of geen invloed heeft gehad. Ook in het oude Campâ (Tjempa), dat zooveel met het oude Java gemeen heeft, bleef de maatschappelijke structuur grootendeels door het "kastenwezen" onberoerd 4). Wat weten wij nu van deze instelling in het Java der Hindoe-periode?

Het "kastenwezen" op oud-Java.

nwe- In de eerste plaats wordt onze aandacht getrokken oud- door een plaats uit de oud-Javaansche vertaling van het

<sup>1)</sup> Vgl. beneden p. 173 v.v.

<sup>-)</sup> Vgl. Vogel, B.K.I. 74 p. 182, 187, 193 (Finot), 202 en Bosch, T.B.G.K.W. 57 p. 430 (N.h.v. geven de daar besproken oorkonden ons nog geen recht van Hindoe-"neerzettingen" te spreken).

<sup>3)</sup> Vgl. Liefrinck, T.B.G.K.W. 33 p. 265—247, 236 v.v. Men merke op, dat op Bali evenals in Voor-Indië (vgl. b.v. Mrs. Rhys Davids, J.R.A.S. 1901 p. 872 vgl. p. 868 v.v.) de theoretische arbeidsverdeeling tusschen brahmanen, kşatriya's cnz. evenmin als de ideale onderscheiding van de vier standen i.p.v. een groot aantal groepen in de praktijk opgaat. Van historisch standpunt kunnen wij dit met als verbastering beschouwen. (Vgl. Snouck Hurgronje, Atjèhers I, p. 11).

<sup>4)</sup> Maspero, T'oung Pao XI p. 184 v.v.

Udyogaparva <sup>1</sup>), waar als taak aan den vaiçya, behalve de handel (die ook in den parallellen text van het sanscrit origineel wordt genoemd) de sawahbewerking wordt toegewezen <sup>2</sup>). Zou men geneigd zijn hieruit te concludeeren, dat de desaman als vaiçya gold, deze opvatting vindt steun in de oorkonden, waar grâma (het traditioneele woord ook in Voor-Indië voor plattelandsgemeente) als aequivalent voor den vaiçya-stand aangetroffen wordt <sup>3</sup>). Zelfs kan men zeggen, dat tani (of ouder <sup>1</sup>): anak tani) de Javaansche term voor vaiçya is <sup>5</sup>), een term die, traditioneel geworden, nog in de Pepakem Tjerbon wordt gevonden <sup>6</sup>).

Het is niet bevreemdend, dat zoodoende Javanen (evenals de Cams en Khmers) onder de drie hoogere standen gerangschikt worden: het is bekend, dat in Voor-Indië evenzeer niet-Arische elementen onder de "Arische" standen zijn ingedeeld. Ook de Javaansche handelaars 7) zullen ongetwijfeld als vaiçya's zijn beschouwd.

Men vraagt zich echter af, waar bij een dergelijke maatschappelijke groepeering de çûdra's blijven. Het spreekt vanzelf, dat de vreemde immigranten de perso-

<sup>1)</sup> Ed. Juynboll, B.K.I. 69 (1914) p. 271.

<sup>2)</sup> Vgl. ibid. p. 250 en 247.

<sup>3)</sup> Vgl. ook Kern, Verspr. Geschr. VI p. 303.

<sup>4)</sup> Vgl. van der Tuuk II p. 565.

<sup>5)</sup> Zie: Jonker, Oud-Javaansche wetboek p. 213, laatste al.

<sup>6)</sup> Ed. Hazeu p. 164, 170, 94. Hieruit kan men weer zien, hoe "actueel" de Pepakem is. Zoo herhaalt dit wetboek ook de traditioneele lijst van minderwaardige beroepen, waarvan de desappreciatie zeker nooit in het volk geleefd heeft. Hazeu, op. cit. p. 39 v.v., 141, zie verder nog p. 128, 145. Krom-Brandes, p. 37 zien wij den naam van anak banua — anak tani ook door het honorifieke "sang" voorafgegaan worden. Vgl. Hazeu, op. cit. p. 86.

<sup>7)</sup> T'oung Pao 1915 p. 241. — Feitelijk hadden volgens de theorie de Javanen natuurlijk als mleccha's moeten gelden. Vgl. Vogel, B.K.I. 74 p. 187. Elders daarentegen vindt men dagang wel als aequivalent van cûdra.

nen. die in de "heidensche" voorstellingswereld een bijzondere plaats bekleedden als de doekoen, de dalang ¹), de smeden, ronggengs enz. tot paria's trachtten te declasseeren. Die poging is echter blijkens de geschiedenis mislukt: in het volk leefde de appreciatie der "fijnen" niet. Wel zullen stellig dergelijke personen uit vele gewijde vrijstiften geweerd zijn geworden ²) zooals ook in de latere perdikan-desa's geen "wereldsche" — "heidensche" — vermaken (wajang. gamelan) geduld werden. Voor een heiligdom van een smedendorp ³) zien wij overigens oudtijds zelfs een der vorsten een vrijgebied afbakenen ⁴).

Werkelijk als "çûdra's" (of zelfs "pañcâla's") — beide in den zin van "minderwaardige" bevolkingsgroepen — zijn waarschijnlijk beschouwd personen, die reeds *troeger* als zoodanig golden (bv. restjes van de oerbevolking, zekere beroepen en derg.) en misschien sommige categorieën van dienstbaren en slaven.

Voor de kennis van de sociale verhoudingen van een bepaald land is het ook van belang te weten welke plaats het slavenwezen — vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille. p. 25 — in de maatschappij bekleedt <sup>5</sup>). Wel weten wij, dat slavernij op oud-Java bekend was <sup>6</sup>), maar zoover onze wetenschap reikt, is

Slavernij.

Vgl. Hazeu, Tjerbonsch wetboek p. 141 met nt. i; id.,
 Bijdrage Javaansch tooneel. — Eindrésumé III Bijlagen p. 121.

<sup>2)</sup> Kern, Verspr. Geschr. VII p. 24.

<sup>3)</sup> Sima kajuru-gusalyan Over juru-gosali vgl. Kern, Verspr. Geschr. VII p. 48. We zien dus, dat op oud-Java de smeden evenals bij andere volkeren een afzonderlijke positie innamen. Blijkbaar ook nog wel in veel later tijd, Holle, T.B.G K.W. 17 p. 352 v.v. (van Rees, p. 27 nt.) en zelfs nog Eindrésumé III, Bijl. p. 121. Vgl. verder vooral: de Haan, Priangan III p. 217 v. met de daar aangehaalde literatuur. Ook de beoefenaars van sommige andere beroepen zullen (evenals elders) wel een afzonderlijke positie hebben ingenomen. Vgl. nog Rouffaer, E.N.I.¹ III p. 628 s.v. smeedkunst met v.d. Tuuk 1 p. 213.

<sup>4)</sup> Krom-Brandes, Verh. Bat. Gen. LX p. 43.

<sup>5)</sup> Nieboer, Slavery as an industrial system.

<sup>6)</sup> Kern, Verspr. Geschr. VII p. 30.

ze geen factor van bijzonder belang, evenmin als in het oude Indië 1).

De groote massa van het volk leefde haar eigen leven vrijwel onberoerd voort. Liefrinck <sup>2</sup>) heeft aangetoond, dat de typische desahuishouding op Bali moet dateeren van vóór den tijd, dat het Hindoeisme daar werd ingevoerd, evenals Snouck Hurgronje in zijn Atjèhers I meermalen (o.a. p. 3) op het *inheemsche* karakter der Atjehsche staatsinstellingen heeft gewezen <sup>3</sup>).

De oud-Javaansche maatschappij.

Vergelijken wij nu met wat hierboven over de bevolkingsindeeling gezegd is eens de Nâgarakratâgama, dan blijkt, dat op oud-Java een gelijksoortige sociale constructie werd aangetroffen als in de maatschappij, die ons in de Jâtaka's 4) en in het epos wordt geteekend. Daar toch wordt de samenleving verdeeld in den vorst c.a., de geestelijkheid en de groote massa des volks, "the peoplecaste" 5), welke laatste *grondbezitter* 6) is, maar ook andere elementen bevat. De eerste twee bevolkingsklassen laten zich echter niet met de namen kşatriya 7) en brâhmana dekken. Uit inscripties weten we, dat Zuid-Indische vreemdelingen, die een tijdlang het be-

1) Rhys Davids, Buddhist India p. 263.

In later tijd schijnt dit met name in Banten wel cenigszins anders te zijn geworden, hetgeen wel te verklaren is. Vgl. het aangehaalde werk van Nieboer. — De Haan, Priangan III p. 205. Een dergelijke verscherping der toestanden merkt men ook op ander gebied (Perd. Inst. p. 414), evenals in Voor-Indië. Evenals de Heer de Roo de la Faille (boven p. 78, 49) heb ik ook bij Mcdjopahit aan Bali en Lombok gedacht (Perd. Inst. p. 423 nt. 2). Toch veroorlooft ons de geschiedenis geen gelijkstelling ten deze, zooals ZHEdgestr. die blijkbaar wil.

- 2) T.B.G.K.W. 33 p. 255 v.v. en met name p. 344 v.v.
- 3) Vgl. het Aanhangsel hierachter.
- 1) Vgl. Rhys Davids, Buddhist India.
- 5) Hopkins, J. A. O. S. XIII p. 83, 87 nt. \*, 88 nt. \*, 89.
- 6) Vgl. Rhys Davids, Buddhist India p. 41 v.v.; Hopkins op. cit. p. 78; Fick, Sociale Gliederung enz.; Mrs. Rhys Davids. J.R.A.S. 1901 p. 860 v.v.
- 7) In de oorkonden vindt men zoo prabhu eenvoudig als acquivalent van kşatrya gel ezigd.

wind op Java in handen 1) hadden, evenals hun overheerschende rasgenooten in Cambodja en b.v. de dynastie der Pallava's 2) in hun moederland, zich als van Brahmaanschen afkomst beschouwden. Daarentegen vinden wij elders 3) b.v. als godsdienstleeraar van den vorst een ksatriya genoemd. Het is trouwens bekend, dat wij aan dezen z.g. "tweeden" stand (ksatriya) een groot deel der Indische wijsheid te danken hebben 4).

Evenals oudtijds in Voor-Indië vinden wij op Java — men vergelijke de Nâgarakṛtâgama — een nauweren band tusschen vorst en adel met de geestelijkheid dan met de rest van het volk. In het genoemde gedicht van Prapañca worden steeds Çivaitische en Boeddhistische geestelijken in een adem met Brahmanen genoemd <sup>5</sup>). Hen treft men ook aan in het gevolg van den koning met zijn grooten (mahâjana, de bekende term uit het epos, Hopkins, J.A.O.S. 13 p. 74), zijn dienaren (bhṛtya — steeds bij den vorst of den hoogen adel) en zijn heir (bala). Tot dezelfde categorie behooren de hoogere ambtenaren, waaronder ook "gees-

<sup>1)</sup> Bosch, T.B.G.K.W. 57 p. 430. Bij diens eerste verklaring sluit ik mij aan. Uit de inscripties van Tjanggal, Dinaja en Pereng blijkt, dat er op Java leden van een Zuid-Indische Brahmanengotra zijn geweest, waarvan o.a. de ongenoemde koning van 682 Çaka afstamde.

<sup>2)</sup> Vgl. bv. South Ind. Inscriptions (New Imp. Ser.) Vol I p. 36, Vol II Part. III p. 355. Daar geldt de ziener Bhara-dwâja als de stamvader van het vorstengeslacht. Vgl. ook Vogel, B.K.I. 74 p. 171.

De opmerking van Kern door Bosch l.c. p. 430, 423, 426 aangehaald, was dus n h.v. te algemeen gesteld.

<sup>3)</sup> Kern, Verspr. Geschr. VII p. 22.

<sup>4)</sup> Vgl. bv. R. Garbe, Beiträge zur indischen Kulturgeschichte (1903) Hfdst. I.

<sup>5)</sup> Wipra beteekent in de Nâg, met alleen Brahmaan, maar ook geestelijke zonder meer. Naast de Çaivaboddha's en rsi's vindt men ook de bhujangga's.

telijken" worden aangetroffen. Daar tegenover 1) staat de "rat subhakti" (40 : 2, 72 : 6), de "onderdanige wereld", wwang akweh (90 : 1, 18 : 8), de "massa". prajâ, de "onderdanen" of "parajana" (92 : 1, 40 : 1°). de menschen, "het volk", verdeeld in "wwang ring parapuri" (85 : 1), stadsbevolking (paura), en jana deça (17 : 3, wwang dusun 95 : 1), janapada (19 : 1), de traditioneele term voor het platteland (Hopkins J.A.O.S. 13, p. 74). Blijkens hetzelfde gedicht (b.v. Zg. 63, 87 v.v.) bestond er ondanks de absolutistische conceptie der soevereine macht toch een zekere gemoedelijkheid in den omgang van Hayam Wuruk met zijn onderdanen. (Vgl. de studie van den Heer de Roo de la Faille p. 78).

De practijk van het "kastenwezen" op Java.

Het "kastenstelsel" van oud-Java, in dit licht bezien, wijkt dus nog al sterk af van de traditioneele indeeling der rechtsboeken! Als voorbeeld van de inwerking van vreemden invloed op de Javaansche maatschappij is het alleen in zooverre typisch, dat het uitheemsche feitelijk alleen in de namen en tot op zekere hoogte in de sociale positie van de twee hoogste klassen blijkt te schuilen, die ongetwijfeld rijkelijk met Inlandsche elementen vermengd zijn geweest. Het eigenlijk gezegde volk schijnt er vrijwel onberoerd door gebleven. De aloude desa-organisatie werd er niet door aangetast <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. de vergelijking Någ. 17:3. Van gering belang voor de werkelijke bevolkingsindeeling van dien tijd zijn natuurlijk traditioneele passages als 1:5, 81:3 v. — Vgl. bij de boven gegeven sociale organisatie: Cohen Stuart, K.O. II 10a, 3, 4, waar van vorst met ambtenaren en daarnaast van "grâma" (zie boven p. 155) gesproken wordt.

<sup>2)</sup> Vgl. ook het Aunhangsel hierachter.

Het is niet geheel uitgesloten, dat de woorden pinghe, akurug, anaktani in de inscripties, als Kern's interpretatie juist is, een bevolkingsindeeling bevatten.

In de vloekformulieren toch, die de vorstenedicten evenals in Voor-Indië en Cambodja (Kern, Verspr. Geschr. IV p. 26) ook op Java (Perd. Inst. p. 399) besluiten, vinden wij in de opsomming van alle personen, die niet aan de privilegiën van het nieuw

wind op Java in handen 1) hadden, evenals hun overheerschende rasgenooten in Cambodja en b.v. de dynastie der Pallava's 2) in hun moederland, zich als van Brahmaanschen afkomst beschouwden. Daarentegen vinden wij elders 3) b.v. als godsdienstleeraar van den vorst een ksatriya genoemd. Het is trouwens bekend, dat wij aan dezen z.g. "tweeden" stand (kṣatriya) een groot deel der Indische wijsheid te danken hebben 4).

Evenals oudtijds in Voor-Indië vinden wij op Java — men vergelijke de Nâgarakṛtâgama — een nauweren band tusschen vorst en adel met de geestelijkheid dan met de rest van het volk. In het genoemde gedicht van Prapañca worden steeds Çivaitische en Boeddhistische geestelijken in een adem met Brahmanen genoemd <sup>5</sup>). Hen treft men ook aan in het gevolg van den koning met zijn grooten (mahâjana, de bekende term uit het epos, Hopkins, J.A.O.S. 13 p. 74), zijn dienaren (bhṛtya — steeds bij den vorst of den hoogen adel) en zijn heir (bala). Tot dezelfde categorie behooren de hoogere ambtenaren, waaronder ook "gees-

<sup>1)</sup> Bosch, T.B.G.K.W. 57 p. 430. Bij diens eerste verklaring sluit ik mij aan. Uit de inscripties van Tjanggal, Dinaja en Pereng blijkt, dat er op Java leden van een Zuid-Indische Brahmanengotra zijn geweest, waarvan o.a. de ongenoemde koning van 682 Caka afstamde.

F) Vgl. bv. South Ind. Inscriptions (New Imp. Ser.) Vol I p. 36, Vol II Part. III p. 355. Daar geldt de ziener Bharadvâja als de stamvader van het vorstengeslacht. Vgl. ook Vogel, B.K.I. 74 p. 171.

De opmerking van Kern door Bosch l.c. p. 430, 423, 426 aangehaald, was dus n.h.v. te algemeen gesteld.

<sup>3)</sup> Kern, Verspr. Geschr. VII p. 22.

<sup>1)</sup> Vgl. bv. R. Garbe, Beiträge zur indischen Kulturgeschichte (1903) Hfdst. I.

<sup>5)</sup> Wipra beteekent in de Nâg, niet alleen Brahmaan, maar ook geestelijke zonder meer. Naast de Çaivaboddha's en rsi's vindt men ook de bhujangga's.

telijken" worden aangetroffen. Daar tegenover <sup>1</sup>) staat de "rat subhakti" (40 : 2, 72 : 6), de "onderdanige wereld", wwang akweh (90 : 1, 18 : 8), de "massa". prajâ, de "onderdanen" of "parajana" (92 : 1, 40 : 1°). de menschen, "het volk", verdeeld in "wwang ring parapuri" (85 : 1), stadsbevolking (paura), en jana deça (17 : 3, wwang dusun 95 : 1), janapada (19 : 1), de traditioneele term voor het platteland (Hopkins J.A.O.S. 13, p. 74). Blijkens hetzelfde gedicht (b.v. Zg. 63, 87 v.v.) bestond er ondanks de absolutistische conceptie der soevereine macht toch een zekere gemoedelijkheid in den omgang van Hayam Wuruk met zijn onderdanen. (Vgl. de studie van den Heer de Roo de la Faille p. 78).

De practijk van het "kastenwezen" op Java. Het "kastenstelsel" van oud-Java, in dit licht bezien, wijkt dus nog al sterk af van de traditioneele indeeling der rechtsboeken! Als voorbeeld van de inwerking van vreemden invloed op de Javaansche maatschappij is het alleen in zooverre typisch, dat het uitheemsche feitelijk alleen in de namen en tot op zekere hoogte in de sociale positie van de twee hoogste klassen blijkt te schuilen, die ongetwijfeld rijkelijk met Inlandsche elementen vermengd zijn geweest. Het eigenlijk gezegde volk schijnt er vrijwel onberoerd door gebleven. De aloude desa-organisatie werd er niet door aangetast <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. de vergelijking Någ. 17:3. Van gering belang voor de werkelijke bevolkingsindeeling van dien tijd zijn natuurlijk traditioneele passages als 1:5, 81:3 v. — Vgl. bij de boven gegeven sociale organisatie: Cohen Stuart, K.O. II 10a, 3, 4, waar van vorst met ambtenaren en daarnaast van "grâma" (zie boven p. 155) gesproken wordt.

<sup>-)</sup> Vgl. ook het Aanhangsel hierachter.

Het is niet geheel uitgesloten, dat de woorden punghe, akurug, anaktani in de inscripties, als Kern's interpretatie juist is, een bevolkingsindeeling bevatten.

In de vloekformulieren toch, die de vorstenedicten evenals in Voor-Indië en Cambodja (Kern, Verspr. Geschr. IV p. 26) ook op Java (Perd. Inst. p. 399) besluiten, vinden wij in de opsomming van alle personen, die niet aan de privilegiën van het nieuw

Rechtsverhoudingen ontstaan uit sociale omstandigheden.

Na de boven p. 157 aangehaalde conclusies van Liefrinck ten aanzien van Bali en vooral van Snouck Hurgronje ten aanzien van Atjeh is zulks niet te verwonderen. Java toch heeft in den loop der eeuwen niet meer aan vreemden invloed blootgestaan dan de noordpunt van Sumatra. Ook op Java was die in hoofdzaak afkomstig van handelaars (vgl. beneden p. 177).

Dat het "kastenwezen" hier en zelfs op het nog langer gehindoeiseerde Bali 1) niet zoo diep ingeworteld is als in het moderne Indië — waarvan de maatschappij ook eertijds niet aan de theorie der rechtsboeken beant-

gestichte vrijstift mogen roeren, vaak na de vier namen van den Brahmaan in zijn vier levensstadiën en de vier traditioneele standen, deze blijkbaar bijeenbehoorende groep van drie woorden nl. pinghe, akurug, anaktani (b.v. Kern, op. cit. VII p. 111 nt. 1, VI p. 308 v.v., VII p. 180, 182, enz.). Onder het eerste, eigenlijk de "in het wit gekleede" is de "geestelijke" te verstaan (Kern, Verspr. Geschr. VII p. 27 nt. 1), en onder akurug, letterlijk waarschijnlijk "de met een ambtsveld of een apanage begunstigde" (Kern, op. cit. VI p. 313 over kakurugan; vgl. VII p. 183), de prijaji, de ambtenaar, terwijl anaktani in verband met het voorafgaande voor zich zelf spreekt.

Het behoeft ons niet te verwonderen, dat een pinghe soms als belastingambtevaar optreedt, wanneer wij in de Nagarakṛtagama 15:3 lezen, dat bhujangga's werden uitgezonden om tribuut (utpatti = oepeti) te innen. Vgl. nog Kern, op. cit. p. 283 v. Ook uit de oorkonden blijkt telkens, dat oudtijds o.a. verschillende categorieën van geestelijken (tapa haji, kring, pangurang enz. — over hen is o.m. Kern, Verspr. Geschr. VII p. 47 te vergelijken —) met de inning der "dṛwya-haji" belast waren. Als aequivalent van pinghe, akurug, anaktani vindt men ook pinghe, wahuta, râma sajanmanuya, bv. id. VII p. 38 (Pl. X 6), 106 (vrs. 43), enz.

Râma sajanmanya is natuurlijk: dorpshoofd met de zijnen.

Een synoniem van anaktani (tani = bebouwde grond) is anak banua vgl. Kern, op. cit. VII p. 44. Over banua = wanwa, zie Kern, ibid. p. 51,52.

Met de interpretatie van dergelijke termen in de oorkonden moet men m.i. echter, zoolang over de geschiedenis van de terminologie der inscripties nog zoo weinig bekend is, zeer voorzichtig zijn.

<sup>1)</sup> Liefrinck, op. cit. p. 345.

woordde — is niet toe te schrijven aan verbastering, maar aan de omstandigheid, dat hier de sociale krachten ontbroken hebben dan wel slechts zwak vertegenwoordigd waren, die in Britsch-Indië de doorwerking van het genoemde instituut te weeg brachten. Reëele rechtsverhoudingen toch ontstaan alleen uit sociale omstandigheden. Dit moeten wij ook blijven bedenken, wanneer wij de mogelijkheid van beïnvloeding van de inheemsche maatschappij door de Hindoes naar aanleiding van het Slotwoord van den Heer de Roo de la Faille verder bespreken.

Het matriarchaat Campâ.

Men zou kunnen meenen, dat de Hindoes ter Westvan Sumatra en kust van Sumatra of (en) het oude Campâ 1) het matriarcheat van uit Zuid-Indië zouden hebben geïmporteerd. In zijn voordracht van Maart 1916 te Leiden 2) besprak Van Ronkel vóór de pauze o.m. de verschillende omstandigheden, die voor ontleening der matriarchale adat aan Zuid-Indië zouden kunnen pleiten. Na de pauze evenwel betoogde de spreker nadrukkelijk, dat alle argumenten eenvoudig door de onmogelijkheid van de invoerbaarheid van een dergelijke wetgeving worden opgeheven. Boven p. 145 tech wees ik reeds op de ervaring, waarmede ons de ethnologie heeft verrijkt, dat dergelijke sociale verschijnselen in hoofdzaak een gevolg zijn van de aanwezigheid van bepaalde economische oorzaken. Zijn die er, dan ontwikkelt zich de maatschappij, afgezien van belemmerende factoren, vanzelf in de bedoelde richting, maar het ware eenvoudig absurd de mogelijkheid aan te nemen van het invoeren van het matriarchaat in een vaderrechtelijke of ouderrechtelijke maatschappij. Ten aanzien van de Menangkabausche landen komt hier nog bij, dat er, vóórdat wij gerechtigd zijn beduidende directe vaart van Zuid-Indië op de Westkust van Sumatra vóór de 16e eeuw aan te nemen, eerst nog een nieuw hoofdstuk aan de Indische

Finot, B.E.F.E O. Di. 152 p. 39, 54, 186 nt. 5. 1)

Vgl. Indologenblad VII (1915—'16) p. 207 v.v.

handelsgeschiedenis zal moeten worden toegevoegd. Het is vooralsnog het waarschijnlijkst, dat Menangkabau zijn Hindoeisme en althans ten deele zijn Islam van af de Oostkust heeft gekregen en dat wel niet rechtstreeks van Voor-Indiërs. Waar, voor zoover bekend, de Hindoeimmigranten (vgl. § 2, D 2) alleen voor handelsdoeleinden herwaarts kwamen, daar zou de hier bedoelde ontleening al niet zeer waarschijnlijk voorkomen.

Natte rijstbouw.

Dat deze Hindoe-handelaars veel invloed op den natten rijstbouw zouden hebben geoefend behalve in zooverre groote bevloeiingswerken van overheidswege werden aangelegd, is niet wel aan te nemen. De door Brandes aan de vergelijkende taalstudie ontleende argumenten laten trouwens geen andere verklaring toe en zijn, practisch gesproken, onaantastbaar. De Haan heeft er op gewezen (Priangan III p. 211 v.v.), dat waarschijnlijk oudtijds (vgl. Kern, Verspr. Geschr. VII p. 137) ook op West-Java sawah's niet onbekend zullen zijn geweest. Dat de traditie in Banten den aanvang van den natten rijstbouw aan Hasanoeddin toeschrijft 1), bewijst daartegen niets: Hasanoeddin geldt daar nu eenmaal tot op zekere hoogte als "cultuur-heros" -) en de ervaring heeft ons ook in den Archipel geleerd, dat dergelijke legenden van historisch standpunt beschouwd, niet zonder meer te aanvaarden zijn 3).

Desa-organisatie.

Een andere veronderstelling 1) zou men kunnen wagen ten opzichte van afhankelijkheid der typisch Javaansche dorpsgemeente 5) van de Voor-Indische z.g.

<sup>1)</sup> Hoesein Djajadiningrat, Critische beschouwing p. 55, 146; Eindrésumé II p. 1 v.v.

<sup>2)</sup> Vgl. De Haan, Priangan III p. 213.

<sup>3)</sup> Vgl. de studie van den Heer de Roo de la Faille in Adatrechtbundel 15 p. 147.

<sup>1)</sup> Vgl. Van den Berg, B.K.I. 6 VIII, p. 1-140.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Vgl. behalve het Eindresumé en de bekende "verken van Van Deventer, Fokkens, Sollewijn Gelpke vooral Van Vollenhoven, Adatrecht Aflevering 7,8; zie voorts: Scheuer. Het grondbezit in de Germaansche Mark en de Javaansche Dessa; M. E. van de Werk, Zur Geschichte des javanischen Grundbesitzes (1899).

"joint village" 1), die reeds oudtijds ook in de streken, waaruit emigranten naar den Archipel uitzwermden, werden aangetroffen 2). Ook daar vindt men de dorpsgemeente met een sterk commuun karakter (van Vollenhoven, op. cit. p. 541, 555), met haar agrarischen beschikkingskring (vgl. van Vollenhoven, op. cit. p. 515), haar beschikkingsrecht (id. p. 604 v.v.), haar bezitsrecht van kerndorpers (id. p. 611 v.v., 524 v.v.), die de volle lasten en de volle lusten hebben, haar waterrecht (p. 631 v.v.), haar (oorspronkelijk geëligeerd) dorpshoofd tevens belastingheffer (id. p. 546, 531, 536), haar instituut van dorpsoudsten (527, 531) 3), enz.

Deelbouw.

De desaorganisatie niet opgelegd, maar gegroeid. Evenmin als bij het voorkomen van het verschijnsel van den "onverdeelden boedel" <sup>4</sup>) of van den "deelbouw" <sup>5</sup>) mogen wij bij het instituut der territoriale dorpsgemeenten denken aan uitheemschen invloed. Zulk een volksinstelling laat zich niet opleggen door handelaars, maar wordt. De ethnologie leert ons, dat wij bij gelijkheid van maatschappelijke structuur nog niet aan ont-

<sup>1)</sup> Het woord is van Baden Powell, Origin and Growth of Village Communities in India p. 107 v.v., 19, 20 nt., vgl. 152; id., Landsystems I p. 144 v.v., 154 v.v., III 259 v.v. — Over Hewitt's studiën in J.R.A.S. 1899 p. 329 v.v. en J.R.A.S. 1897 p. 628 v.v., vgl. Barth, R.H.R. XLV p. 230, XXIX p. 54 —; J. D. Mayne, Hindu Law and Usage, vgl. Baden Powell, J.R.A.S. 1897 p. 239 v.v., J.R.A.S. 1898, p. 605 v.v., J.R.A.S. 1899 p. 295 v.v., 519 v.v. Bij Baden Powell moet men historische, ethnologische of Mohammedaansch-rechtelijke verklaringen slechts met groote reserve aanvaarden. Vgl. ook Hopkins, Political Science Quarterly of Columbia University Dec. 1898 "Village Communities" en Adatrechtbundel XV p. 378 v.v.

<sup>2)</sup> Burnell, South Indian Palaeography p. 112, 117, 118 nt. 4; South Indian Inscriptions III (Arch. Surv. New Imp. Series XXIX) p. 1—22, 24, 26, 97 enz.; Rhys Davids, Buddhist India p. 45 v.v.; Mrs. Rhys Davids, J.R.A.S 1901 p. 859. — Vgl. Baden Powell, Ind. Vill. Comm. p. 139, 130, 12 nt. 2.

<sup>3)</sup> Vgl. bij dit alles vooral Rhys Davids, Buddhist India p. 45 v.v., 48 en het Aunhangsel hierachter.

<sup>1)</sup> Rhys Davids, Buddhist India p. 47.

<sup>5)</sup> Mrs. Rhys Davids, J.R.A.S. 1901 p. 860.

leening behoeven te denken (boven p. 145). Wanneer wij ook aan het voorbeeld der Balineesche desa denken, welks originaliteit door Liefrinck (T.B.G.K.W. 33 p. 344) werd geconstateerd 1), wii b.v. waarnemen, hoe de oud-Javaansche bewerker van de "Agama" of "Koetara Manawa" (ed. Jonker) zich reeds gedrongen voelde, de onderscheiding der Hindoe-rechtboeken tusschen "eigendom" en "bezit" te laten vallen als niet passend in de inheemsche verhoudingen, en wij zien, dat noch het Boeddhisme, hetwelk feitelijk alleen zijn aanhangers in de vorstelijke families telde -), noch ook het Hindoeisme tot levend volksgeloof 3) zijn geworden, al heerschte er ontzag voor den officieelen godsdienst en zijn traditioneele riten, dan kan er, bij deze geringe intensiteit van den uitheemschen invloed in het algemeen, geen twijfel zijn over de Javaansche origine van de desa 1).

Neen, den Hindoe-invloed moeten wij vooral zoeken in het wezen van het vorstenbestuur en wat daar een uitvloeisel van is. En dan denken wij in de eerste plaats aan de vorstenvergoding (al zal het magisch karakter van het bestuurshoofd misschien al in oudere voorstellingen wortelen) en het despotisch karakter der soevereine macht <sup>5</sup>). Verder komt ook de landadministratie— landregisters, belastingstelsel (?), rijksgraanschuren— en in zekeren zin de rechtspraak en de bestuursorganisatie in aanmerking.

Hoe de maatschappelijke structuur vóór den Hindoetijd geweest is (vgl. Liefrinck, T.B.G.K.W. 33 p. 330),

<sup>1)</sup> Aan de mededeeling der Usana Bali (Kern, Verspr. Geschr. VII p. 283 v.) behoeft men dan ook niet veel waarde te hechten. Ze zal trouwens wel "vrije" desa's betreffen.

<sup>2)</sup> Verg. Kern, Verspr. Geschr. VII p. 256.

<sup>3)</sup> Gaarne nam men natuurlijk over: die religieuse gebruiken en formulieren, waaraan men een magische beteekenis toeschreef.

<sup>1)</sup> Vgl. van Vollenhoven, op. cit. p. 512.

<sup>5)</sup> Vgl. b.v. Någarakṛtågama 51:6, 17:2.

weten wij niet precies, doch wél weten wij, dat de Voor-Indische immigranten veel van hun opvattingen over de soevereine waardigheid op Java overplantten en zelf als vorsten in practijk brachten. Zij vormden ook de theocraten 1), van wie het initiatief tot tempelbouw uitging en die door hun officieele belangstelling in den eeredienst aan kunst en literatuur een bloeiend bestaan verzekerden.

## § 2. De Buitrechttheorie.

De theorie van het vorstelijk eigendomsrecht in Britsch- en Ned.-Indië.

De Heer de Roo de la Faille heeft er (p. 23) terecht op gewezen, dat de strijd over het zg. vorstelijk eigendomsrecht zich in Britsch-Indië evenzeer heeft voorgedaan als hier te lande. Ook daar is men oorspronkelijk van de realiteit van het bedoelde recht uitgegaan, kende het evenzeer als hier een overoud bestaan toe of meende het willekeurig uit Hindoe-recht of uit den figh te mogen verklaren. Door de bittere ervaring geleerd 2), dat Warren Hastings ten onrechte gemeend had, de practijk met het schoolrecht te mogen gelijkstellen, is men daar toen aan het werkelijke adatrecht aandacht gaan schenken. Deze studie in de cerste plaats, maar daarnaast ook de kennismaking met den inhoud der oude inscripties en der Boeddhistische literatuur heeft in Indië de illusie van een oorspronkelijk soeverein domeinrecht verstoord.

In strijd met het adatrecht.

Hier te lande heeft een parallelle ontwikkeling plaats gehad. De aanhangers van de nieuwe school — zooals de Heer de Roo de la Faille ze noemt — willen aller-

<sup>1)</sup> Kern, Verspr. Geschr. IV p. 52.

<sup>-)</sup> Vgl. Ilbert, Government of India 2e ed. — de derde editie is mij hier nict toegankelijk — p. 324, 329 v.v. en met name 337 v.v. —; Wilson, Anglo-Muhammadan Law 2e ed. (1903) p. 39 v.v.

minst de democratische opvattingen van dezen tijd ¹) in de Javaansche conceptie van de vorstelijke macht leggen (vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille p. 72. vgl. 78!), doch zijn door de studie van het adatrecht tot het inzicht gekomen, dat van geen prae-existeerend, álomvattend vorstelijk eigendomsrecht op den grond sprake kan zijn ²).

Vreemd aan het practisch toegepaste schoo!recht. In plaats nu van de onjuistheid dezer opvatting met de feiten te weerleggen 3), geeft de Heer de Roo de la Faille er de voorkeur aan de oude praemisse te herhalen. Waar twee deskundigen als Kern en Juynboll hebben aangetoond, dat ter verklaring van het werkelijke rechtsleren voor de vorstelijke rechtsconstructie geen rechtvaardiging in het Hindoesche of Moslimsche schoolrecht 1) te vinden is, daar zoekt ZHEdGestr. er een nieuwe andere verklaring voor, daarbij echter van de realiteit van het vorstelijk eigendomsrecht ook voor den ouden tijd uitgaande — een "realiteit", waarvan het bestaan juist bewezen moest worden!

## Α.

Is de belasting als grondpacht te beschouwen? Toetsen wij nu de omstandigheden, die de Heer de Roo de la Faille ter ondersteuning van zijn praemisse

<sup>1)</sup> Evenmin als Liefrinck (in zijn bekende Bijdrage tot de kennis van het eiland Bali, T.B.G.K W. 33 p. 349 v.v., 428 v.v.) of Snouck Hurgronje (Atjèhers I p. 125 v., 138, 145 v.v., II, p. 329, 363 v.v.); vgl. ook Hoesein Djajadiningrat, Critische beschouwing van de Sadjarah Banten p. 103 en hierboven p. 129 v.

Ygl. van Vollenhoven, Adatrecht p. 549, 491, 520, 604, 620, 677, 685.

<sup>3)</sup> Het wijzen op partiëele beïnvlocding van het adatrecht door vorstenregelingen (door Van Vollenhoven trouwens op meer dan een plaats betoogd, vgl. b.v. op. cit. p. 677) zegt natuurlijk niets.

Dit was overigens in het geheel niets nieuws. In "de Gids" van 1866 (I p. 261, 273) had Veth bereids hetzelfde geconstateerd.

Het Mahâbhârata als ideaal van de heerschende klasse. — ook hier mist men noode een inductief historisch onderzoek — aanvoert, aan wat omtrent de werkelijke verhoudingen bekend is.

Moet men den inhoud der dharmacâstra's beschouwen als hetgeen naar de in Brahmaansche kringen heerschende opvatting recht behoorde te zijn, het Mahâbhârata kan in veel opzichten gelden als het ideaal van de heerschende klasse, dat echter tot op zekere hoogte meer dan de rechtsboeken aan de werkelijkheid van een bepaalde periode beantwoordt. Nu is het merkwaardig, dat men in dit volumineuse werk, waaruit de Mahâbhârata-specialist E. W. Hopkins zijn zeer uitvoerige. rijk gedocumenteerde studie over "the social and military position of the ruling caste" 1) samenstelde, geen enliele plaats vindt, die de pretensie van een vorstelijk eigendomsrecht onder welk motief dan ook steunt -). of de belasting, door de onderdanen op te brengen, als een soort grondpacht interpreteert. (Vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille p. 26, 72).

No tax is put upon land. ,,No \*) tax is put upon land: that is no rent is paid for it. All the taxes of the law and Epic are arranged on the basis of increase in the year's stock, a part of which (the proportion on grain is one sixth) must be paid as tax; but it is nowhere implied that such a tax is regarded as rent for the land".

lelasting als compensatie voor bescherming in het oude Indië Daarentegen wordt in Indië door den loop der eeuwen heen wel *een andere meening* over het opbrengen der belasting gehuldigd n.l. dat zij den vorst wordt gegeven als compensatie voor het *beschermen* 1) der onderdanen.

<sup>1)</sup> J. A. O. S. XIII p. 57—376; vgl. Proc. Am. Or. Soc. May 1886.

<sup>2)</sup> Hopkins, op. cit. p. 87 v.v.

<sup>3)</sup> Hopkins, op. cit. p. 88; vgl. Dahlmann, Das altindische Volkstum p. 103. — Dr. Willy Foy, Die königliche Gewalt (Leipzig 1895) is mij hier niet toegankelijk.

<sup>4)</sup> Daarom, leert het Mahâbhârata, zijn soldaten juist van belasting vrijgesteld. Hopkins, op. cit. p. 89. — Vgl. nog Muir, Ind. Antiq. III p. 237 v.v.

Deze zelfde theorie op Bali en oud-Java.

Deze opyatting, die het Mahâbhârata 1) zoowel als de dharmacâstra's 2) leeren, treft men zelfs nog in de bekende beschrijving van Indië door al-Bîrûnî 3) (± 1030) aan, wiens boek voor de kennis van den toestand dier dagen van buitengewoon belang is 1). Het is van Let meeste gewicht in dit verband te constateeren, dat men dezelfde interpretatie van het belastingwezen ook op Bali terugvindt 5). Ja zelfs in de van byzantinisme overvloeiende Nâgarakrtâgama (88:4) wordt namens den groot-veroveraar Havam Wuruk den wedana's enz. ingescherpt, dat zij hebben toe te zien, dat des vorsten ınkomsten (belastingen: drwya haji) vermeerderen opdat hij in staat zal zijn het land te beschermen (vgl. de beeldspraak, ibid. 89:2). Van "landrente" = domeinpacht, boven p. 48, 71, 114, is, voor zoover mij bekend, vóór de 19e ceuw nog geen sprake.

В.

Rhys Davids over het vermeende vorstelijk eigendomsrecht ten tijde van den groot-veroveraar Candragupta. Boven p. (129, 133) wees ik er reeds op, dat de Boeddhistische literatuur in tegenstelling met de Brahmaansche in veel opzichten een goeden blik op den werkelijken toestand in de dagen van de schrijvers geeft. Het is dus van groot belang te vernemen, dat een van de beste kenners van de Boeddhistische letterkunde T. W. Rhys Davids <sup>6</sup>) als resultaat van zijn studie kan mededeelen, dat de Voor-Indische vorst "had no property in the land".

We moeten bij deze uitlating bedenken, dat Rhys Davids zijne gegevens grootendeels uit de Jâtaka-lite-

<sup>1)</sup> Hopkins, cp. cit. p. 78, 86 v.v.

²) "Vishnu", transl. Jolly (S.B.E. VII) p. 12, 13, 16; Manu X vrs. 146, VII p. 144; Yâjñavalkya, ed. Stenzler I p. 334.

<sup>3)</sup> Ed. Sachau, p 276.

<sup>1)</sup> Ock Hiven Telang (A.D. 629) bevestigt voor zijn tijd (transl. Beal I p. 87) het 1 6 deel als (traditioneel, vgl. beneden p. 172) normaal belasting-quotum.

Vgl. verder Baden Powell, Landsystems I p. 264-267.

<sup>5)</sup> Liefrinck, T.B.G.K.W. 33 p. 358.

b) Du'dhist India 2e ed. p. 43; Fick, Sociale Gliederung p. 51 v.v.

ratuur putte, die de Indische maatschappij ten tijde van Candragupta weerspiegelt (vgl. boven p. 133). In verband met het betoog van den Heer de Roo de la Faille is het van gewicht dit nog eens uitdrukkelijk te constateeren, omdat, naar men weet, Candragupta een groot veroveraar geweest is 1).

De feitelijke agrarische toestand in Voor-Indië in de dagen van Megasthenes.

In mijn Perd. Inst. p. 393 (vgl. boven p. 130 v., 162 v.) teekende ik reeds aan, dat in Voor-Indië blijkens de inscripties, die ons in grooten getale zijn overgebleven, ae feitelijke agrarische toestand oudtijds geen eigendomsrecht van den vorst op den grond kende. Hierbij moeten wij bedenken, dat, al is "Voor-Indië een wereld van landschappen en vorstendommen geweest" (aldus de Heer de Roo de la Faille hierboven p. 22), de groote massa der bevolking (minstens 70-80 procent) <sup>2</sup>) oudtijds althans in de gebieden, die voor ons van belang zijn, over het algemeen in haar dorpsgemeenten (vgl. Bombay Gazetteer Vol. I Part. II p. 176, 173) als het ware haar eigen leven leefde volgens een overoud 3) gewoonterecht 1). Hoe taai dit laatste was, heeft het agrarisch onderzoek aldaar wel bewezen 5). Dit is wel in strijd met de mededeeling van Megasthenes, dien de Heer de Roo de la Faille in zijn boven aangehaalde studie (Adatrechtbundel XV p. 173) citeerde, doch boven (p. 131 v.v.) is reeds aangetoond, dat in dezen het gezag

Het overoud gewoonterecht.

<sup>1)</sup> Rhys Davids, Buddhist India p. 260, 267.

<sup>2)</sup> Rhys Davids, Buddhist India p. 50 v.v., 159 v.v.

<sup>3)</sup> Zimmer, Alt-indisches Leben p. 141 v.v., 159 v.v., 172, 174; Hopkins, J.A.O.S. XIII p. 78, en Proc. Am. Orient. Soc. May 1888: Inquiry into the conditions of civilisation in Hindu Middle Age; id., Pol. Science Quart. of Col. Univ. Dec. 1898: Village Communities; Muir, Or. Sanscr. Texts<sup>3</sup> V p. 451, 456.

<sup>4)</sup> Vgl. boven p. 162 v. Zie verder Rhys Davids, Buddhist India p. 42-51; Burnell, Elements of South-Indian Palaeography p. 122, 117 v.v. en de daar aangehaalde literatuur; Jolly, p. 93.

<sup>5)</sup> Vgl. Baden Powell, Landsystems of British India 3 Vol. 1892; id., the Indian Village Community 1896; id., the Origin and growth of Village Communities in India 7e ed. 1899 p. 299 v.v.

van den voormaligen Griekschen ambassadeur niet kan gelden.

Voor ons doel is het evenwel betrekkelijk van ondergeschikt belang, hoe de agrarische toestand van geheel Voor-Indië zich ontwikkeld heeft; wij hebben slechts te maken met de voormalige grondrechtsverhoudingen van de streken, die op Java invloed hebben geoefend. Alvorens dit punt nader te bespreken, moeten wij nog even bij de buitrecht-theorie van den Heer de Roo de la Faille stilstaan.

Het buitrecht in Voor-Indië,

In zijn hiervorengaand opstel (p. 22 met de noot) meent ZHEdgestr., dat uit Kern's Nota over het vorstelijk eigendomsrecht op den grond zou zijn gebleken. "dat het buitrecht door de Hindoe's werd erkend". Nu heeft Kern echter slechts (Adatrechtbundel I. p. 197) uit een commentaar op een tekst van de Pûrva-Mimâmsâ een plaats aangehaald, waarin de quaestie van het z.g. .,vorstelijk eigendomsrecht" wordt behandeld, wijl terzake uit de dharmaçâstra's niets afdoende blijkt. De anhaling bewijst echter evenmin als de een of andere text uit een rechtsboek iets omtrent de practische beteekenis van hetgeen er in geleerd wordt. Op de aangehaalde plaats wordt, naar Colebrooke's vertaling, gezegd, dat door verovering o.a. "property in field" kan worden verkregen. Dit is echter nog iets anders dan een alomvattend vorstelijk eigendomsrecht. Zulks blijkt ook uit de verdere bepalingen, die de wetboeken

Vervolg noot 5 van blz. 169).

J. D. Mayne, Hindu Law and Usage. Boven wees ik erop, dat de historische beschouwingen van Baden Powell wel een en ander te wenschen overlaten. Voor zoover ik weet, moet dan ook een betrouwbare geschiedenis van het Voor-Indische grondenrecht nog geschreven worden. Voorloopig moet men zich dus behelpen met het vergelijken der uitgegeven inscripties, boeken als Rhys Davids, Buddhist India (vgl. de p. 132 v., 167, 169 geciteerde literatuur) en de adatrechtelijke en ethnografische werken (vgl. b.v. Jolly, Recht und Sitte, p. 45).

op dit punt geven <sup>1</sup>). Zoowel bij "Vishnu" (transl. Jolly S.B.E. VII p. 10 vgl. p. 18) als bij Manu (VII vrs. 201 v.v.) wordt er echter de nadruk op gelegd, dat de vorst

inheemsche instellingen in het veroverde land liefst ongewijzigd moet laten. Dit laatste is -- en dit is van meer gewicht dan wat de theoretische dharmacâstra's leeren — in overeenstemming met den feitelijken toestand, zooals wij dien uit de inscripties kennen. Wel worden soms individueele opstandelingen of ketters uit hun eigendom ontzet 2) — hetwelk dan aan anderen wordt toegewezen - maar in het algemeen wordt de bevolking in haar bezit gelaten. Dit bewijzen de oorkonden en dit ligt ook in de logische lijn. Aan den eenen kant toch interesseert zich de absolute vorst in het algemeen heel weinig voor dergelijke theoretische quaesties, mits hij maar voldoende inkomsten heeft 3) en bovendien kon men door het overoude (ook in de wetboeken erkende) ontginningsrecht telkens opnieuw "eigendom" verwerven 4). Ondanks de tallooze opeenvolgende en elkaar

Het buitrecht oudtijds in de practijk.

verdringende dynastieën ziet men het particulier "eigendom" in de inscripties voortleven <sup>5</sup>). Zoo zegt bv. *V. Venkayya* in zijn bekende studie over de geschiedenis der Zuid-Indische Pallavas <sup>6</sup>): "The procedure adopted bij Vikramâditya after the capture of the Pollava capital (Kâñcî) shows that the frequent wars waged

<sup>1)</sup> Volgens Manu VII vrs. 201 moet de veroveraar aan de overwonnen bevolking (tijdelijke) vrijstelling van belasting en amnestie verleenen.

<sup>2)</sup> Vgl. b.v. Arch. Surv. of India New Imperial Series Vol. X p. 424; South-Indian Inscriptions (in dezelfde Series) Vol. II Part III p. 364, 372.

 $<sup>^3</sup>$ ) Vgl. ook Baden Powell, Landsystems I p. 266, 268 v., 274 v.v.

<sup>4)</sup> Vgl. nog Byhaspati (transl. S.B.E. XXXIII p. 314—IX: 30—, p. 354—XIX: 22).

<sup>Vgl. b.v. nog South-Indian Inscript. (N. Imp. Ser. XXIX)
Vol. III p. 5 v., 75, 46, enz.; Vol. I p. 105, 86 v.v. 93, 104 v.,
66 v.v. — Voor Campâ (vgl. boven p. 142) vgl. nog Finot,
B.E.F.E.O. Dl. 15<sup>2</sup> p. 16.</sup> 

<sup>6)</sup> Arch. Surv. of India Annual Report 1906 7 p. 231.

in India by ancient kings against one another did not much affect either the country or the peaceful inhabitants" 1).

De Hindoe-emigranten hebben niet een theorie van soeverein domeinrecht, al dan niet gegrond op buitmedegebracht.

Het is van belang, dit alles hier kortelijk te releveeren, niet alleen tot recht verstand van de door den Heer de Roo de la Faille (p. 22) misverstane aanhaling in Kern's Nota, maar ook tot goed begrip van de opvattingen, die de Hindoe-emigranten met zich naar Java medebrachten. De mededeeling van Venkayya is recht, naar Java nog te meer van gewicht, omdat ze betrekking heeft op Zuid-Indië dat zoo'n grooten invloed op het geestelijk leven hier te lande geoefend heeft.

Prof. Kern over het imperialisme van Madjapahit.

Zoo ook kunnen wij eerst goed verstaan, hoe Kern (Verspr. Geschr. VII p. 285) terecht kon schrijven: "Men begreep in 't oude Madjapait, dat men onderworpen bevolkingen allereerst door zachtheid moet trachten te winnen".

C.

De charâdjbepalingen van het moslimsche schoolrecht en de practijk in Voor-Indië.

Wat nu de Mohammedaansche periode betreft, boven (p. 137 v.v.) wees ik er bereids op, dat het buitrecht van den figh evenals deze grootendeels zelf voornamelijk slechts theoretische waarde heeft. Waarschijnlijk zal zich wel eens een vorst ter vermeerdering van inkomsten bij wijze van een rechtvaardiging van zijn handelwijze op dit deel van de Mohammedaansche wet beroepen hebben 2), zooals ook het 16 of 14 belastingquotum der Hindoesche wetboeken voldoende speling voor nieuwe heffingen liet 3). Maar wij kunnen met zekerheid zeggen, dat althans nog ten tijde van Ibn Battûtah's verblijf in Voor-Indië (1345-6) de charâdj-hepalingen,

<sup>1)</sup> Reeds Megasthenes, wiens getuigenis in dezen, mede omdat het van andere zijde bevestigd wordt, mag gelden, verwonderde zich hierover. (Vgl Dutt, Civilization in ancient India I p. 226). Vgl. nog Hopkins, J.A.O.S. 13 p. 76; Muir, Ind. Antiq. III p. 240 v.

<sup>2)</sup> Vgl. Baden Powell, Landsystems I p. 267 v., wiens beschouwingen ter zake niet geheel juist zijn.

<sup>3)</sup> Vgl. Baden Powell, Landsystems I p. 266.

De "ongeloovigen"
in Voor-Indië
evenals de Parsi's weleer in
Perzië door de
Mohammedaansche veroveraais
als "schriftbezitters" behandeld.

waaron men zich evenals de Heer de Roo de la Faille (Slotwoord p. 120) ten bewijze van 's vorsten vermeend eigendomsrecht op den grond daar wel eens beroept. niet practisch werden toegepast. De bevolkingsverhoudingen 1) hadden den Islam gedwongen zelfs tegenover de daar heerschende "afgoderij" tolerantie te oefenen. In een land, waarin door de eeuwen heen over het algemeen 2) de verschillende godsdiensten in vrede naast elkander hebben geleefd, is dat niet geheel te verwonderen. Uit Ibn Battûtah's mededeelingen (ed. Defrémery Sanguinetti, IV p. 29.223) blijkt nu. dat de Mohammedaansche vorsten bij hunne veroveringen de "ongeloovigen" als dhimmî 's 3) m. a. w. als schriftbezitters op denzelfden voet als eertiids de Joden en Christenen behandelen. Tegenover de Parsi's had men indertiid al hetzelfde gedaan.

D.

Het stamland der Voor-Indische vreemdelingen, die naar Java emigreerden, was voornamelijk de ('oromandelkust en Goedjarat.

1. Onder de streken van Voor-Indië, die op het leven hier te lande van invloed zijn geweest, behoeven we feitelijk alleen <sup>4</sup>) Zuid-Indië met het centrum Kâñcîpûra (en Vijayanâgara) en Noord-West-Indië (Goedjarat met Bharoch <sup>5</sup>), Cambay en later Suratte) te noemen.

<sup>1)</sup> Vgl. Goldziher, Vorlesungen über den Islam p. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. echter b.v. V. A. Smith, Early History of India 2e ed. p. 320; Barth, Oeuvres I p. 124 v., II p. 344 v.

<sup>3)</sup> Vgl. Juynboll, Handbuch p. 350.

<sup>4)</sup> Over betrekkingen van het Sumatraansche rijkje Pasei met het rijk van den Groot Mogol, zie Ibn Baṭṭûṭah IV p. 224, 234. Vgl. nog Vogel, B.K.I. 74 p. 196; Mrs. Rhys Davids, J.R.A.S. 1901 p. 871 v.; Brandes in Verh. Bat. Gen. LX p. 215. Mookerji, Hist. Ind. Shipp. p. 144 v.v., 162, 171 v.

<sup>5)</sup> Reeds heel vroeg. Vgl. Mrs. Rhys Davids, J.R.A.S. 1901 p. 871. Het onderhield omstreeks het begin van onze jaartelling in ieder geval bereids betrekkingen met Zuidelijk Burma. Vgl. Vogel, B.K.I. 74 p. 188. R. Mookerji, History of Indian Shipping, p. 74 v., 77 v., 88, 89 v., 131 v., 188; vgl. 56, 67, 76—78 en Rhys Davids, Buddhist India p. 116; Bühler, Ind. Antiq. V p. 151, 115, VII p. 62.

Goedjaraten en de Indische archipel Moh. periode.

Hindoe-periode.

Het is bekend 1), dat met name de Goedjaraten 2) de islamiseering van den Archipel direct of indirect 3) bewerkt hebben. Dit moet toegeschreven worden aan het feit, dat gedurende de 14e eeuw en het begin van de 15e eeuw de bloeiperiode van Goedjarat viel. "Till the arrival of the Portuguese (A.D. 1500-1508) the Ahmedabad sultans maintained their position as lords of the sea. At this time Java appears in the State list of foreign bandars which paid tribute" (Mookerji, op. cit. p. 200 naar Bird's Gujarat p. 131). Doch zelfs nog in het begin van de 17e eeuw waren zij de voornaamste handelaars in deze gewesten 1) en in 1685 en later beinvloedde een Goedjarat het geestelijk leven te Amboina 5) zooals ook de bekende Goedjarat al-Ranîrî 6) een belangrijke rol in de godsdienstgeschiedenis van Atjeh heeft gespeeld. In die dagen ging ook de route van den Archipel naar Mekka nog over Suratte 7).

Doch reeds <sup>8</sup>) in het Hindoe-tijdperk <sup>9</sup>) zijn emigranten uit N. W.-Indië op Java aangekomen. Voor

<sup>1)</sup> Vgl. Schrieke, Boek van Bonang p. 7, 10; Rouffaer, B.K.I. 68 p. 424. Verg nog Schrieke, op. cit p. 1 nt. 1.

<sup>2)</sup> Door de publicaties van Snouck Hurgronje staat het sinds jaren vast, dat van Arabische veroveraars geen sprake is (waarvan de Heer de Roo de la Faille, Adatrechtbundel XV p. 176 spreekt).

<sup>3)</sup> Door intermediair van Malaka evenals in de Hindoe-periode. Verg. Kern, Verspr. Geschr. VI p. 19, vgl. IV p. 13, 50, enz.

<sup>1)</sup> De Jonge, Opkomst IV p. 59, 61, II p. 429, 452 e.a.p.

<sup>5)</sup> De Haan, Priangan III p. 325 v.v., vgl p. 282 v.v., 343, 470 v.v.

<sup>6)</sup> Snouck Hurgronje, Atjèhers II p. 13 v.: Schrieke, op. cit. p. 64 nt. 2 met de daar aangegeven literatuur.

Hoesein Djajadiningrat, Critische beschouwing v.d. Sadjarah Banten p. 175, 177; Mookerji, Hist. Ind. Shipping, p. 199 v.

vgl. ook Raffles, History of Java II 87 v.v.; Mookerji, Hist. Ind. Shipping, p. 143, 148—155.

<sup>9)</sup> Waarschijnlijk bereids in de 7e eeuw als gevolg van locale politieke verwikkelingen in hun vaderland. Bomb. Gaz. Vol. 1 Part. I p. 497 v.v.

jaren is daarop al door Fergusson 1). Burnell 21. Brandes 3) en Kern (zie p. 174, nt. 3) gewezen. Behalve uit de geschiedenis van de bouwkunst, van den godsdienst, van het letterschrift 1), van de literatuur 5), van den handel 6), enz. 7) van Java kan dit ook blijken uit de herinnering, die in Goedjarat aangaande de betrekkingen met den Archipel is blijven voortleven. Zoo hoort men in N. W.-Indië een spreekwoord (\* gebruiken dat in het Engelsch vertaald luidt:

"Who to Java roam ne'er come home. If they return, through seven lives, Seated at ease their wealth survives" of: "Who go to Java stay for aye. If they return they feast and play. Such stores of wealth their risks repay".

De kust van Coromandel en Indonesië. Naast den sterken invloed van uit Goedjarat ") moet de relatie met Zuid-Indië met zijn handelscentrum <sup>10</sup>) Kâñcîpûra genoemd worden, waaraan ook de Maleische literatuur de herinnering bewaard heeft.

Een vast aanknoopingspunt ten aanzien van deze betrekkingen hebben we b. v. in een passage in de Nâgarakṛtâgama (1365) Zang 93, waarin van een zekeren

<sup>1)</sup> History of Indian and Eastern Architecture (History of Architecture Vol. III) p. 637 v.v. 659. Vgl. Kern, Verspr. Geschr. VI p. 19, III p. 255 v.v.

<sup>2)</sup> Not. Bat. Gen. XIV, Bijlage.

<sup>2)</sup> Not. Bat. Gen. XIV, Bijlage.

<sup>&#</sup>x27;) Vgl. nog Kern, Verspr. Geschr. IV p. 165, VI p. 8.

Hazeu, T.B G.K.W. 44 p. 289 v.v.

b) Vgl. Moquette, T.B.G.K.W. 54 p. 536 v.v.; Rouffaer, B.K.I 6 VI p. 564 v.v., 580, 593 v.v., 622 v.v., 664; id., dl. 68 (1913) p. 422—427.

<sup>7)</sup> Vgl. B.K.I. 73 p. 496; Indian Antiquary V p. 316; Journ. Bomb. Br R. A. S. XVII p. 1 v.v.; Bergaigne, Inscr. Sanscr. de Campa et du Cambodge p. 170 v.v.

Bombay Gazetteer Vol. I Part. I p. 489-498.

<sup>5)</sup> Bombay Gazetteer Vol. I Part. I p. 492.

<sup>&</sup>quot;) Over de betrekkingen van Goedjarat met Java vgl. nog Bombay Gazetteer Vol. I Part. I p. 489—498.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Vgl. Vogel, B.K.I. 74 p. 184, nt. 2.

(te Kâñcî = Conjeeveram woonachtigen) Buddhâditya gesproken wordt, die een lofdicht op den Javaanschen koning Hayam Wuruk maakte 1), Afgezien van dit direct positief bewijs zijn er gegevens te over, die de innige betrekking tusschen den Archipel en Zuid-Indië (kust van Coromandel) buiten twijfel stellen.

Werd reeds vroeger daarop door Kern 2), Burnell 3), Brandes 4), Krom 5) en voor de Mohammedaansche periode door Snouck Hurgronje 6) gewezen, onlangs heeft Vogel de oudste gegevens nogmaals behandeld 7),

De Voor-Indiërs en het Javaansche grondenrecht.

De Voor-Indische penetratie van wreedzamen aard. 2. Boven (p. 168 v. v.) hebben wij doen zien, dat zelfs indien deze Voor-Indiërs invloed op het inheemsche grondenrecht hebben uitgeoefend, zij naar alle waarschijnlijkheid niet het idee van het z.g. vorstelijk eigendomsrecht op den grond zullen hebben geïmporteerd.

Ten aanzien van de islamiseering van den archipel heeft Snouck Hurgronje <sup>8</sup>) meerdere malen met nadruk betoogd, dat deze in hoofdzaak op vreedzame wijze door handelaars tot stand is gekomen. Nadere bewerking der

<sup>1)</sup> Voor Zuid-Indië — Java, vgl. nog Venkayya, Arch. Surv. of India Ann. Rep. 1906—7 p. 221. Zie nog de plaatsen uit de Någarakṛtâgama, door Krom, T.B.G.K.W. 56 p. 507, 510, 515, 516, 534, etc. vermeld.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Verspr. Geschr. VII p. 30 v., 55 v.v.; VI p. 1 v.v.; III p. 285 e.a.p.

<sup>3)</sup> Not. Bat. Gen. XIV Bijl. en id. South Ind. Palaeography.

<sup>1)</sup> Tj. Singasari p. 22 v.v.

<sup>5)</sup> Rapp. Comm. N. I. Oudh. Ond. 1911 p. 43.

<sup>6)</sup> Arabië en Oost Indië p. 14; id., Atjèhers I p. 215 v.v., 228, 231, 237, 238, II p. 127, 176, 181 nt 3, 183 nt. 2. Over de wijze, waarop deze invloed werkte, op. cit. p. 128, 151, 168 v., 337 v.

<sup>7)</sup> B.K.I. 74 p. 167 v.v.; vgl. ook nog Bosch, T.B.G.K.W. 57 p. 431, 432, 442 (met de daar geciteerde literatuur) en Kats, Kamahâyânıkan p. 10. Ook de Oud-Javaansche bewerking van het Virâṭaparva wijst naar Zuid-Indie als land van herkomst van den eraan ten grondslag liggenden sanscrit text.

<sup>8)</sup> Vgl. zijn Atjèhers, Nederland en de Islam, Arabië en Oost-Indië, De beteekenis van den Islam voor zijn belijders in Oost-Indië, enz.

beschikbare historische gegevens 1) heeft aangetoond, dat deze conclusie onaanvechtbaar is. Naar analogie daarvan zullen wij waarschijnlijk ook de invoering van Hindoeisme en Boeddhisme als pénétration pacifique hebben te beschouwen. Deze meening wordt gesteund door een argumentum e silentio d.w.z. door de afwezigheid van eenige feitelijke mededeeling betreffende een expeditie, die van uit Voor-Indie ter verovering naar Java zou zijn gezonden 2). Ook Vogel komt in zijn boven aangehaalde studie over den Zuid-Indischen invloed op den Archipel tot de slotsom, dat de beschikbare gegevens er op duiden "that the penetration of Hindu culture in the Far East 'took place along the peaceful lines ot trade and traffic" 3).

"Along the peaceful lines of trade and traffic".

Schijnt het op zichzelf al uitgesloten, dat de Voor-Indische immigranten een op het Hindoe-buitrecht (?) gebaseerde theorie over het vermeende vorstelijk eigendomsrecht op den grond zouden hebben meegebracht (boven p. 170 v.v.), alles, wat ons omtrent de methode van de hindoeïseering van Java bekend is geworden, maakt ons dus de "waarschijnlijkheid" daarvan niet grooter. Nu is het zeker, dat er op oud-Java veel, zelfs zéér veel geoorloogd is geworden, maar wanneer wij zien hoe los het rijksverband van een veroveraar als Airlangga nog schijnt geweest te zijn 4), dan behoeven wij ons niet veel illusies te maken omtrent de practische beteekenis van een (m.i. destijds niet bestaande) vorstelijke constructie nopens zijn vermeende eigendomsrechten (vgl. boven p. 136 en het Aanhangsel hierachter).

Vorstelijk eigendomsrecht (al
dan niet gegrond op "buitrecht" (?) niet op
oud- Java tijdens
de Hindoe-periode.

De "charâdj-bepalingen" in den A archipel in den I Mohammedaanschen tijd.

Na de geleidelijke vreedzame invoering van den Mohammedaanschen godsdienst is het *yezay* van den Islam door vurige heerschers ook wel met het zwaard

- 1) Schrieke, Boek van Bonang p. 1-39.
- 2) Vgl. Arrianus, Indica Cap. IX.
- 3) B.K.I. 74 p. 192 v.v., 197.
- 1) Van Stein Callenfels, Oudh. Versl. 1918 p. 83 v.v.

verbreid. Doch, maakten deze "fanatieke" veroveraars de doode charâdj-bepalingen van den fiqh ook tot in het volksbewustzijn levende werkelijkheid? Boven (p. 172 v.) zagen wij, hoe de bevolkingsver-

Malik al-Zāhir van Pasei "overvloedig in het voeren van den heiligen oorlog".

Boven (p. 172 v.) zagen wij, hoe de bevolkingsverhoudingen in Voor-Indië (evenals in Perzië) den Islam reeds gedwongen hadden ten opzichte van zijn oorspronkelijk principe te transigeeren. Dat nu in den Archipel, waar de Islam zoo vreedzaam doordrong, de doode charâdj tot nieuw leven zou zijn gebracht, is a priori al onwaarschijnlijk te noemen. De vorst van Pasei, Malik al-Zâhir, wien het aan blakenden jiver tot den djihâd noch aan wetskennis schortte — zooals we uit omstandige mededeelingen van Ibn Battûtah weten 1) - heeft de onderworpen ongeloovigen geen charâdj laten opbrengen, doch stelde zich tevreden met een hoofdgeld, door den Marokkaanschen reiziger Mohammedaansch rechtelijk als "djizjah" 2) geconstrueerd, die volgens de theorie der wet aan "schriftbezitters" behoort te worden opgelegd. En al zullen zich nu misschien in den loop der tijden hier evenals in Britsch-Indië sommige Inlandsche vorsten ten einde hoogere heffingen te rechtvaardigen wel eens op de charâdjbepalingen beroepen hebben, er is geen enkele reden om aan te nemen dat deze doode theoretische voorschriften over het algemeen het rechtsbewustzijn of de grondrechten der bevolking van Java ook maar eenigermate duurzaam beinvloed hebben 3).

De islamiseering van Java geen gewelddadige omkeering der maatschappij. Heeft de djihâd al niet ontbroken 1), in het algemeen ging de bekeering zéér geleidelijk en zonder beelden-

<sup>1)</sup> Ed. Defrémery en Sanguinetti IV p. 306, 230, 235: "over-vloedig in het voeren van den heiligen oorlog".

<sup>-)</sup> Op. cit. p. 231. Vgl. Juynboll, Handbuch p. 346, 350 v.v. Hoezeer de charâdj-bepalingen slechts theoretische waarde hebben (vgl. Snouck Hurgronje, Lit. bl. f. Orient. Phil. 1888 p. 101 v.v.) blijkt wel uit het feit, dat Ibn Baṭṭūṭah deze feiten zonder eenige afkeuring vermeldt. (Vgl. ook Snouck Hurgronje, Beteekenis van den Islam voor zijn belijders in Oost-Indië p. 22).

<sup>3)</sup> Vgl. boven p. 172 v.

<sup>1)</sup> Vgl. Schrieke, op. cit. p. 30, 31.

storm 1) of geweldadige omkeering der maatschappij 2). De continuiteit werd niet verstoord.

De islamiseering van West-Java.

Zulks was zelfs op West-Java het geval, waarvan de islamiseering een eenigermate sneller verloop <sup>3</sup>) had dan elders. Het schijnt n.l. wel aan te nemen, dat wij in de waarschijnlijk anno 1525 of 1526 te stellen overrompeling van Banten en de daarop in het begin van 1527 gevolgde verovering van Soenda Kalapa door den lateren Soenan Goenoeng Djati met behulp van *Demaksche* troepen <sup>4</sup>) een bewuste poging moeten zien om het vestigen van een Portugeesche invloedssfeer op Java te voorkomen <sup>5</sup>). Uit Barros (Dec. IV Cap. 12 slot) weten wij, dat de opkomst van West-Java na de ver-

<sup>1)</sup> Vgl. boven p. 176. Fergusson, op. cit. p. 647.

<sup>2)</sup> Vgl. reeds Kern, Verspr. Geschr. VI p. 27. — Over den val van Madjapahit vgl. nog, behalve Rouffaer's bekend opstel (B.K.I. 6 VI p. 111 v.v.), Krom, T.B.G.K.W. 55 p. 252-258, en vooral Oudheidkundig Verslag 1915 p. 29 v.v. Zelfs in 1677 bestond de plaats nog (de Jonge, VII p. 184 en kaart bij p. 256). Zie verder: Schrieke, Boek van Bonang, p. 31 nt. 3. - Men brak geenszins met het cultuurverleden (vgl. op. cit. p. 67-74). Men stelde er prijs op de vorsten van Demak, Padjang en Mataram met die van Madjapahit in genealogisch verband te brengen (Hoesein Djajadiningrat, Critische beschouwing enz. p. 281, 283 v.v., 288, 306, enz.). Aan het bezit van de kroon van Madjapahit hechtte men groote waarde, De Jonge VII p. 249, 247 enz. Ten aanzien van de bouwkunst kan men ook opmerken, dat de conti nuiteit niet verstoord werd. Men vergelijke b.v. de Cheribonsche bouwwerken en het graf van Soenan Bonang te Toeban evenals dat van Pangeran Balega te Balega (Madoera) met Bali's bouwtrant, de oude begraafplaats van Gresik, het graf van Soenan Tembajat (Rinkes, T.B.G.K.W. 53 p. 436 v.v., 497 v.v.; Rouffaer, B.K.I. 6 X p. 159, vgl. Schrieke, Boek van Bonang p. 88), de minaret van Koedoes, het houtsnijwerk van de moskee van Demak, enz.

<sup>3)</sup> Vgl. echter: Schrieke, Boek van Bonang p. 31 nt. 2.

<sup>4)</sup> Hoesein Djajadiningrat, Critische beschouwing van de Sadjarah Banten p. 78—111, vooral p. 99, 111 en p. 114 v.

b) Reeds in 1512.13 bedreigde een vloot uit Japara (Demak's haven) de Portugeezen te Malaka. — Het sluiten van een tractaat door de Portugeezen met den vorst van Padjadjaran (21 Augustus 1522) was natuurlijk sinds lang bekend geworden.

overing van Malaka door de Portugeezen (1511) begonnen was, toen zij de "mooren" dwongen den gewonen handelsweg te verlaten, en ten Westen van Sumatra naar "Soenda" te varen 1). Deze "mooren" met andere uit Malaka uitgeweken Mohammedanen hadden dus reeds den Islam in Banten en Soenda Kalapa geïmporteerd en als het ware bij voorbaat den weg voor Soenan Goenoeng Djati geëffend.

E.

De continuiteit werd niet verstoord.

Vermoedelijke ontwikkeling der vorstelijke rechtsconstructie nopens het soeverein domeinsrecht.

De continuiteit werd dus niet verstoord. Voorshands lijkt het daarom nog het meest waarschijnlijk om te veronderstellen, dat de vorstelijke rechtsconstructie ten aanzien van het z.g. "eigendomsrecht" op den grond is voortgevloeid uit zijn oud, maar niet praeëxisteerend belastingrecht in verband met de absolutistische conceptie der soevereine macht. De beschikbare historische gegevens geven verder geen aanleiding om te wraken de door de studie van het adatrecht gesuggereerde meening, dat deze vorstelijke rechtsconstructie, in het algemeen gesproken 2), op Java voornamelijk alleen in de Vorstenlanden — dwz. in landstreken, die sinds eeuwen het centrum van despotisch vorstengezag hebben gevormd - vooral sinds het gebied en daarmede de inkomsten besnoeid werden 3), de overoude volksrechten op den duur grootendeels verdrongen heeft 1).

<sup>1)</sup> Schrieke, Boek van Bonang p. 18, vgl. 15 v.v.

<sup>2)</sup> Ook op andere plaatsen, die eertijds centra van vorstenbestuur zijn geweest (Banten b.v.), vindt men nog in het inheemsche adatrecht sporen van dien vroegeren invloed afgedrukt.

<sup>3)</sup> Daarom gaat een vergelijking van het Java van voorheen met de toestanden van Zuid-Bali vóór de expeditie niet op. Zoolang de inkomsten toereikend zijn, behoeft men niet naar bijzondere middelen om te zien teneinde ze vermeerderen. Bij gebiedsbeperking wordt de zaak echter anders. Vgl Speelman, hierboven p. 38 en ook Baden Powell, boven p. 23.

<sup>1)</sup> Iets anders is het natuurlijk, dat de Compagnie wel van een "buitrechttheorie" heeft gebruik gemaakt. Vgl. de Haan, Priangan III p. 356 v.v. en IV p. 472 v.v.

Ten slotte moge ik in het kort de conclusies nog eens resumeeren, waartoe deze critische beschouwing ons geleid heeft.

- 10. De Heer de Roo de la Faille heeft, hoe belangrijk zijn bijdrage voor de kennis der administratieve en fiscale geschiedenis van Java in menig opzicht ook is, evenmin als zijn voorgangers de realiteit der theorie van het z.g. vorstelijk "eigendomsrecht" op den grond door eene historische bewijsvoering gestaafd noch aangetoond, dat het, praeëxisteerend en alomvattend, inderdaad de "grondslag" van het Javaansche grondenrecht vormt.
- 20. Uitgaande van de praemisse van het bestaan van een oorspronkelijk soeverein domeinrecht heeft ZHEdgestr. daarvoor een verklaring gegeven, die niet overeenkomt met hetgeen ons tot dusverre omtrent de oudere geschiedenis van Java bekend is en tendeele berust op een waardeering der geschiedbronnen, die door de huidige historische critiek ondeugdelijk is bevonden.

Overigens ben ik het natuurlijk geheel eens met den Heer de Roo de la Faille (p. 120), dat men bij de beoefening van het adatrecht de geschiedenis niet uit het oog moet verliezen. Hoe zoude men by, het grondenrecht van Tjiamis willen verklaren, als men niet weet, dat deze streek vroeger tot Cheribon heeft behoord en tevoren min of meer een centrum van vorstengezag heeft gevormd? Maar wil men in het adatrecht met behulp van de geschiedbronnen gaan onderscheiden tusschen wat oud en wat nieuw is, dan moet men ten minste, om eenigszins zeker te zijn, vanaf de oudste bronnen zijn onderzoek beginnen. Want, doet men zulks niet en verwaarloost men bovendien nog de "bijlichting" van ethnografie en ethnologie, dan is het gevaar groot, dat men bij eventueel zwijgen der geschiedbronnen vorstelijke fiscale regelingen zijn nog iets anders dan volksrecht! - voor een nieuwvorming zou gaan houden, wat inderdaad overoud is. Dan zou men evenals de Heer de Roo de la Faille kunnen meenen, dat "reeds van de tijden der eerste Hindoe-rijkjes op Java" de vorst, krachtens een z.g., veroveraarsrecht" (p. 87, 29), over het grootste deel van het land als domein beschikte, terwijl de weinige grond, die nog restte, als "eigendomsgrond" den adel behoorde (p. 86), dat uit dien toestand het absolute alomvattende "echt-Javaansche koningsrecht" (p. 88 v., 68 v.v.), de z.g. "basis" van den "grondslag van bestuur en maatschappij op Java" (p. 83), zich ontwikkeld hadde, en dat het Inlandsch grondbezit iets geheel nieuws ware, pas van de laatste decennia dateerend (p. 111, 119, 62 v., 61). Deze theorie nu wordt geheel ontwricht door de gegevens der oud-Javaansche oorkonden, die ons reeds het beeld der typisch Javaansche desa met haar dorpsbeschikkingsrecht en krachtig grondbezit der kerndorpers vertoonen.

In het hier volgende "Aanhangsel" moge ik daarom eenige trekken van den oudst-bekenden agrarischen toestand van Java aangeven, voorzoover de oorkonden er mij toe in staat stellen.

Weltevreden, Februari 1919.

## AANHANGSEL.

Desa-organisatie in de Hindoe-periode.

Boven (p. 169) wees ik er op, dat men in oude Zuid-Indische oorkonden sporen van de aloude Voor-Indische landgemeenten aantreft. De vraag rijst nu chwillekeurig of omtrent de desa-organisatie in de Javaansche inscripties nog iets te vinden is. Inderdaad is zulks het geval. Wanneer er b.v. sprake is van het overdragen van een stuk grond van de eene desa aan de andere, zooals b.v. bii Krom-Brandes 95 v.v. en Kawi Oorkonden (ed. Cohen Stuart) XXXIII. dan ziet men, dat zulk een acte onderteekend wordt door de besturen van beide desa's. Deze desabesturen — de oorkonden bewijzen het ons (vgl. b.v. Krom-Brandes p. 99) — hadden de bevoegdheid gronden tot hun beschikkingskring behoorende weg te schenken of te verkoopen 1). Van het eerste vindt men een voorbeeld in K.O. (ed. Cohen Stuart) No. XXXIII. van het tweede in de bekende door Kern met vertaling uitgegeven koperen platen (Verspr. Geschr. VII 21 v.v.). We zien daar, hoe de parawarga van Bungur bepaalde gronden aan den Boeddhistischen Heere van Bodhiwimba voor een zekere som gelds hebben verkocht. Kern heeft dit parawarga opgevat als "warga haji" beduidende en "prijaji's" vertaald. Tegen deze interpretatie is geen bezwaar, mits men maar onder "prijaji's" niet "ambtenaren", doch "adel", verstaat (vgl. boven p. 128 nt. 4, 155 nt. 6 laatste zin). Ook is het mogelijk, dat "warga" slaat op het lidmaatschap hunner gezindte of orde -), zooals het ook elders meermalen in dien zin voorkomt. Blijkens hun titulatuur be-

<sup>1)</sup> Behalve van elders weten wij uit Nâg. 35:3 b.v., dat verschillende stichtingen ook eigen sawah's in bezit hadden. Vgl. Nâg. 18:7, 78:7, 85:2.

<sup>2)</sup> Vgl. Krom-Brandes p. 123, 124, 156, 163, 176, enz.

hooren sommigen tot het desabestuur, waarvan enkele leden nog tot op heden bekende ambtsnamen dragen (kabayan, pangulu = pawulu banyu), anderen tot de dorpsondsten 1), destijds buyut (= pantjakaki) geheeten. Wijzen oorkonden als de hier bedoelde reeds op een beschikkingsrecht van de Javaansche desa, dit was echter geen beletsel voor het bestaan van een bezitsrecht der kerndorpers. Herhaaldelijk vinden wij van een kindserfdeel (kaputrângcan) t.a.v. grond die verkocht of gekocht wordt (vgl. K.O. XXII. XVIII. VIII en de uiterst belangrijke javapattra Krom-Brandes p. 209) gesproken. Ook vrouwen blijken bezitsrecht te hebben uitgeoefend (Krom-Brandes p. 49). Wat den raad der oudsten betreft, in een oorkonde vond ik dien aangeduid met den nog op Bali gebruikelijken naam van râma desa (Krom-Brandes p. 254 vgl. 99). Overigens verstaat men onder râma desa: het dorpshoofd, anders ook wel (â)kuwu 2) genaamd.

Deze laatste titel zou volgens de Nâgarakṛtâgama (40:4) eerst sedert de 12de eeuw algemeen gebruikelijk zijn geworden (tumâmeng samaya). Toen kwamen ook de termen "juru" en "ḍapur" in zwang.

Kuwu kwam voornamelijk in de strandregentschappen in den zin van *dorpshoofd* voor (vgl. Van der Tuuk II p. 210 2e kol. en Nâgarakṛtâgama 40 : 4, 65 : 2) en tot op den huidigen dag kent men het nog in Cheribon als zoodanig (vgl. het opstel van den Heer de Roo de la Faille p. 102 v.). Doch de Preangersche beteekenis van *onder*-desahoofd was blijkens de Nâgarakṛtâgama 20 : 2 oudtijds ook reeds bekend.

<sup>1)</sup> Deze ziet men vooral als getuigen bij grensveranderingen of grensafbakeningen in de oorkonden optreden (Krom-Brandes p. 180 e.a.p.). Met de desahoofden vertegenwoordigen zij (Nâg. 85:1, 88:1) de plattelandsbevolking. Vgl. Krom-Brandes p. 126. In K. O. X vindt men kaki i.p.v. buyut gebruikt.

<sup>-)</sup> Kuwu is feitelijk verblijf. Akuwu is dus letterlijk vertaald: "resident". Wat de Heer de Roo de la Faille p. 61 over de positie van het dorpshoofd zegt, gaat voor den ouden tijd niet op.

Wat juru aangaat, de mij bekende bronnen stellen mij niet in staat de juiste betrekking van dezen functionaris nader aan te duiden. De juru (eig. hoofd) werd onderscheiden van den kuwu, maar behoorde toch tot de lagere bestuurslieden op het platteland <sup>1</sup>). In de Nâgarakṛtâgama en de oorkonden treedt de juru meestal in gezelschap van de buyut's op (vgl. Krom-Brandes, p. 191). Het in dit verband in de Nâgarakṛtâgama 88: 1 voorkomende panca (Ind. panca = officer of a town) zal men wel met het Balineesche mantja (Liefrinck, T.B.G.K.W. 33) in verband moeten brengen vgl. K.O.I.).

Onder wwang dapur of eenvoudig dapur (= eig. haardstede) wordt in de Nâgarakṛtâgama 66:2, 63:3 verstaan "huisman", "kerndorper". Het is dus synoniem met het "samasânak" der oorkonden (Kern, Verspr. Geschr. VII p. 81) en misschien ook met het woord samegat ?) (Kern, Verspr. Geschr. VII p. 81) en kulîna (Nâg. 88:3).

De beteekenis dezer kerndorpers in de desahuishouding blijkt wel uit een inscriptie als Krom-Brandes p. 89, waarin bij het afstaan van bepaalde desagronden aan een andere rechtsgemeenschap aan alle kerndorpers schadevergoeding wordt toegewezen. Zoo is ook te verklaren hoe meermalen in geval van "emineeren" der desa "de beschikking over de drabya haji" (vgl. boven p. 130) aan de "samasânak" wordt toegewezen ³), terwiil deze elders wel aan het desahoofd, als belichaming

<sup>1)</sup> Krom-Brandes p. 168 enz.; Någ. 83:5, 85:1, 40:4, 66:3. De wedana's waren de hoogste ambtenaren in de mantjanagara, Någ. Z. 88 en 89. — *Juru* kan wellicht met districtshoofd weergegeven worden?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dit woord schijnt ook als collectief in den zin van dorpsraad te worden gebruikt (Krom-Brandes p. 89). Voorts is het als titel gebruikelijk.

<sup>3)</sup> Krom-Brandes p. 201, 74 v.v., 123 v., 126, enz. — K. O. V. Vgl. ook Kern, Verspr. Geschr. VII p. 35, 36 (Pl. VIb, VIIIa) vgl. 38, 41: těka i (těke lawan) samasânak.

Zie verder nog boven p. 155, 157, 159, 162 v.

van het desabeschikkingsrecht ') wordt opgedragen. Hoe zeer zij zich bij hun desabelangen konden doen gelden, kan men ook opmaken uit een oorkonde als Kern, Verspr. Geschr. VII p. 41. plaat XIVa. waarin men lezen kan, dat de toewijzing van een bepaalde dorpsgemeente aan een zekeren persoon als vrijgebied aanleiding werd tot een overeenkomst (ubhaya) van dezen geëmineerde met de kerndorpers der stichting over de rechten van deze laatsten.

Het is dan ook niet te verwonderen dat wij meermalen in de vrijbrieven lezen hoe zelfs de rorsten (al
zullen individueele gevallen van willekeur en typisch
despotisme niet uitgebleven zijn) de gronden van de
opgezetenen kochten (Krom-Brandes p. 11, K.O.I. enz.)
wanneer zij daarover tot het een of ander einde wilden
beschikken <sup>2</sup>).

Hier moet nog een opmerking gemaakt worden over het voorkomen van de honorifieke praedicaten "sang" of zelfs (zooals nog al eens in de Nâgarakṛtâgama) "sang ârya" in de titulatuur van desahoofden of desalieden. Wij zullen dit verschijnsel blijkens een oorkonde als K.O. VIII moeten toeschrijven aan het feit, dat er oudtijds afzonderlijke kampongs van (lagere) adelijken (warga haji) zijn geweest (boven p. 128 nt. 4, 182, 155 nt. 6).

Uit de Nâgarakṛtâgama 79 : 2, 88 : 4 blijkt niet afdoende of in de dagen van Hayam Wuruk reeds de

<sup>1)</sup> Vgl. mijn artikel "Iets over het Perdikan-Instituut" in het Weeknummer van het Bat. Nieuwsbl. van 15 Sept. 1918. Overdruk p. 6, 1e kol. Al worden (vgl. Krom-Brandes p. 161, 162) de vorstelijke aanspraken van bepaalde gronden aan verschillende personen gespecificeerd toegewezen, dan nog wordt de zorg voor de uitvoering van den vorstelijken vrijbrief vaak aan het desahoofd overgelaten.

<sup>-)</sup> Bij dergelijke transacties zien wij weer vaak het desahoofd als vertegenwoordiger der desa optreden.

kerndorper het belastingobject was 1). Wel weten wij, dat destijds (7 : 1) de dorpsgemeenten (grâma) de belasting — utpatti = oepeti, Nâg. 15 : 3 — (waarschijnlijk zelfs ten deele? in geld) 2) opgebrachten (vgl. 66 : 2, 63 : 3, cf 82 : 3) 3)

In dit verband moeten wij ook opmerken, dat in de Chineesche berichten van dezen tijd de bevolkingssterkte der verschillende plaatsen in "huisgezinnen" wordt opgegeven.

Deze summiere behandeling put het hier besproken onderwerp natuurlijk geenszins uit, doch ze diene voor het oogenblik alleen om aan te toonen, hoe gewichtig de inhoud der oorkonden is voor de beoefening van de geschiedenis van het adatrecht.

Vgl. Weeknummer Bat. Nieuwsbl. 15 Sept. 1918 overdruk
 p. 5, 1e kol. — Vgl het opstel van den Heer de Roo de la Faille
 p. 103 en Perd. Inst. p. 395 nt. 3.

<sup>2)</sup> Dhana wordt in de Nâg. in den zin van geld gebruikt, 65:4, 66:3. — Zie echter R. van Goens in Perd. Inst. p. 410 v.

<sup>3)</sup> Vgl. nog Kern, Verspr. Geschr. VII p. 48 en Någ. 89:2.

## ADDENDUM.

Ad v. 128. Blijkens het zoo juist tijdens het afdrukken van dit artikel verschenen Oudheidkundig Verslag 1918 Vierde Kwartaal p. 160 nt. 1 is een opmerking uit de pen van Dr. F. D. K. Bosch gevloeid, die den oppervlakkigen lezer wellicht zal verwarren, weshalve ik ze hier niet onbesproken mag laten. Met voorbijzien van de technische (of wel elliptische) beteekenis van Sanscr. bhûdâna — waarover men boven p. 129 zie; verba valent usu! - heeft hij zonder weerlegging van de wèl gefundeerde meening van alle autoriteiten Jolly 1), Bühler, Hopkins, Rhys Davids, Burnell enz.) in het wezen van het vrijstift, althans naar de theorie. een "schenking aan grond" meenen te mogen zien. Nog verder gaat Dr. Bosch door uit de bewuste aanhaling uit de Arjunavijaya (boven p. 128) de gevolgtrekking te maken, "dat — in theorie althans — wel degelijk een eigendomsrecht van den vorst op den grond in absoluten zin gegolden heeft -). Nog afgezien van het feit, dat de oorkonden ons leeren, dat de vorst soms grond kocht als hij daarover wilde beschikken (boven p. 186, 130) en dat particulieren een voor vervreemding vatbaar, doch min of meer in het beschikkingsrecht der dorpsgemeenten beklemd "Inlandsch bezitsrecht" uitoefenden (boven p. 183-186) moeten wij echter vragen, hoe zelfs uit den zin: "Ze (scl. de dharma lenas) vormen landschenkingen van den koning" (Bosch t.a.p.) logisch geconcludeerd kan worden, dat de Hindoe-Javaansche vorst alware het alleen maar in theorie. (een alomvattend) domeinrecht had? Toegegeven zelfs.

<sup>1)</sup> Vgl. reeds Perd. Inst. p. 393.

<sup>2)</sup> Deze "uit-legging" van "bhûdâna" is zeker nog heel wat meer gewaagd dan Rouffaer's gissing van in Sanscr. "bhûpati" een "bewijs" voor het soeverein eigendomsrecht te vinden!

dat "de vorst, zoo goed als ieder ander, natuurlijk slechts kon wegschenken wat hij in eigendom had" (Bosch t.a.p.), ja, al laten wij bovendien nog een ruime marge voor een zeker absoluut despotisme 1), dan blijkt n.h.v. nog steeds niet uit de omstandigheid, dat de Hindoe-Javaansche vorst (evenals de particulier-bezitter blijkens de inscripties) "een deel van den hem volgens zijne opvatting rechtens toebehoorenden grond" (Bosch t.a.p.) kan wegschenken, dat destijds een alomvattend ..eigendomsrecht van den vorst op den grond in absoluten zin gegolden heeft" (Bosch t.a.p.). Dat de Hindoe-Javaansche soeverein een "kroondomein" heeft gehad d.w.z. terreinen, waarop hij hetzij een "Inlandsch bezitsrecht" kon laten gelden, netzij de oorspronkelijke volksrechten, hoe dan ook, heeft geknot" 2), wie zal het betwiifelen?

Trouwens de strijd ten aanzien van het eigendomsrecht loopt hier niet over. Ook de Heer de Roo de la Faille (p. 22) ziet in het wezen van het vrijstift slechts de overdracht van de vorstelijke aanspraken 3) (niet van een "Inlandsch bezitsrecht") op een bepaalde stichting of persoon. De quaestie is echter hoever die "aanspraken" gaan. De oorkonden nu stellen ons in staat uit den omvang der bevoegdheden der "geëmineerden" de grootte van de soevereine aanspraken in theorie (boven p. 127), maar vooral ook — wat veel belangrijker is,

<sup>1)</sup> Van Vollenhoven, Adatrecht I p. 541.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Weeknummer van het Bat. Nieuwsbl. 8 September 1918 No. 10; Iets over het Perdikan Instituut, overdruk p. 2 eerste kolom.

<sup>3) &</sup>quot;De vorst, zoo goed als ieder ander, kon natuurlijk slechts wegschenken" datgene, waarover hij de beschikking had. "Land, insbesondere Felder .... Häuser .... oder ganze .... Dörfer .... worunter .... jedoch nur das Recht auf den Steuerertrag aus denselben zu verstehen ist, werden .... verschenkt" (Jolly).

omdat men slechts hieruit kan vaststellen of het "koningsrecht" naar de woorden van den Heer de Roo de la Faille al of niet de "grondslag" van het Javaansche grondenrecht dier dagen vormt — in de practijk, te herleiden.

20 Juni 1919 Weltevreden.

S.





## Een offerfeest bij den Nagehstam op Flores \*)

DOOR

Jhr. B. C. M. M. VAN SUCHTELEN.

Korte verklaring vooraf.

Een stam is samengesteld uit verschillende familiegroepen, woi genaamd.

Elke woi heeft haar eigen stamvader en stammoeder en daar het bestaan daarvan zich verliest in de grijze oudheid, natuurlijk daarnaast een uitgebreid stel van uit die vereeniging gesproten voorouders.

Naast een gecompliceerd geestendom, zijn het de zielen dezer voorouders, die een speciaal voorwerp van vereering voor de tegenwoordige bevolking uitmaken.

Het symbool dezer vereering treft men in de stamkampong aan, voor het mannelijk element in de *peo*, voor het vrouwelijke in de daartegenover staande *sao hĕda*.

De peo is een in een vork eindigende, vaak van houtsnijwerk en ingelegde scherven en kralen voorziene zware balk van 2 tot 3 Meter lengte; aan de tanden van den vork worden veelal nog schelpen bevestigd.

Deze *peo* staat ôf dadelijk in den grond, te midden van eenige platte steenen, bestemd om er offerandes op te plaatsen, ôf wel ze staat in een voetstuk van hoog opgestapelde steenen, de *toeëh*, die de platte offersteenen vervangt.

Zoo'n samenstel is dan veel hooger en bereikt wel 4 tot 5 Meter. De noodige treden maken het beklimmen van de *toeëh* mogelijk.

Comm. v. Red.

<sup>\*)</sup> Vgl. G. Beker, Het oogst- en offerfeest bij den Nage-stam te Boa Wai (Midden-Flores) in de B. K. I. dl. 67, p. 623.

Nog moet vermeld, dat in het diepste deel van den vork een gat uitgeslepen is, om een zwaar touw gemakkelijk door te kunnen halen.

De sao hěda is een klein op hooge stijlen staand huisje van ongeveer 3 bij 3 meter oppervlakte al naarmate den kunstzin en de offervaardigheid der oprichters voorzien van, overigens primitief, houtsnijwerk. Een bijzonderheid is de trede die toegang tot het hooge huisje moet schaffen en bestaat uit een ruw gesneden houten paard de "djara hěda" al dan niet door een ruitertje bereden.

Man en paard zijn van het mannelijk geslacht. De kunstenaar heeft blijkbaar alle twijfel dienaangaande willen uitsluiten.

Ook hier moeten ingelegde kralen en scherven het schoon aspect verhoogen.

Volledigheidshalve zij nog een andere vorm van vooroudervereering vermeld, n.l. die in de oprichting van
de sao wadja. Het nuttig en aangenaam element is hierin
vereenigd omdat dergelijke huizen niet alleen dienen
tot verblijf van de stamouders van lagere orde (hun
zielen behoeven niet veel plaats, de hanebalken zijn
voldoende) maar tevens tot verblijfplaats van de grooten der kampong, de tegenwoordige stamhouders.

Toegang tot het huis verleent een trap, staande op een platten offersteen aan weerszijden bewaakt door beelden in hout uitgesneden "ana deo", één mannelijk en één vrouwelijk dat lijdt evenmin twijfel. Met deze beelden, ook de reeds genoemde denkt de bevolking een wissel te trekken op de kwaadwezenden invloed der genitalia speciaal die der voorouders.

De deur van de voorgalerij wordt geflankeerd door twee vrouwenborsten, een symbool der moederweelde.

Het eigenlijk woonhuis binnentredende, ontwaart men rechts de kookplaats (*lapoe*) bestaande uit een raamwerk van 4 balken opgevuld met aarde. Een der balken steekt wat uit en biedt daardoor een plaatsje aan voor de offerandes aan de zielen der voorouders.

Een venster van 20 bij 30 c.M. zorgt voor de luchtverversching.

Op een der dwarsbalken van het huis treft men soms een of twee beelden aan. Deze zijn, in tegenstelling met de reeds genoemde zeer decent gekleed, ze hebben ook een anderen rol te vervullen n.l. van medium tusschen mensch en overledenen.

Uit het vorenstaande kan blijken weik een voorname plaats de vereering der voorouders bij den Nagehstam inneemt.

Ze bereikt het hoogtepunt in de vereering van de *peo*. De oprichting van zoo'n *peo*, als het na verloop van tijd noodig blijkt, de vervanging daarvan door een nieuwe, gaat gepaard aan bijzondere plechtigheden, zich demonstreerend in enorme festiviteiten.

Wij hadden het voorrecht het feest bij te wonen voor de oprichting van de peo in Rindoe Ola.

Alle woi-genooten hadden van hun offervaardigheid doen blijken zoodat niet minder den 183 karbouwen, groot en klein, bij elkaar gebracht waren om den voorouders geofferd te worden. Deze zich tevreden stellend met de ziel der beesten, vermag hun stoffelijk lichaam zonder bezwaren door de nabestaanden geconsumeerd te worden.

Deze faciliteit wordt in ruime mate geëxploiteerd en brengt alleen een stukje van den lever benevens wat rijst nabij de *peo* geplaatst, den goeden wil van den offeraar ook in stoffelijken zin tot uiting.

De kern van het feest vormen de buffelgevechten.

De buffels zijn de voor het feest bestemde offerdieren.

Voor die gevechten worden uitgebreide voorbereidende maatregelen getroffen, de binnenplaats van de kampong waarop de *peo*, de *sao hěda* en een der *sao wadja* middels een stevige pagger (waarin de noodige deuren gelaten zijn) afgesloten, daarachter de noodige tribunes opgericht. De *Sao Hěda* en de *sao wadja* zijn op zich zelf zoover noodig ook ompaggerd.

Aangezien de toreadores wijkplaatsen moeten hebben

om de woedende aanvallen der buffels te ontloopen, zijn tegen de paggers twee rijen van horizontale bamboes aangebracht, waar zij in geval van nood als katten tegen op vliegen.

Daar de tribunes verre van voldoende plaats aanbieden voor de drommen volks, die het feest trekt, vinden de minder gelukkige toeschouders elders een plaats, tot op de nokken der daken.

Een bijzonderheid van deze buffelgevechten, in afwijking met de stierengevechten in Spanje is wel dat hier niet alleen een paar beroeps-toreadores het kamperk binnentreden, doch een ieder uit het publiek, die daartoe lust en drang gevoelt, van zijn kracht en behendigheid kan doen blijken.

En de animo is groot! Ieder mannelijke feestvierende bijkans brengt op z'n minst een lans mee. Maar niet iedereen is even moedig en waagt zich in het strijdperk.

De vreesachtigen van harte dan vergenoegen zich met een plaatsje boven op paggers en doen alleen dan van hun veilig plaatsje een stoot naar den buffel, als deze toevallig in hun nabijheid komt; een armoedig gezicht.

Anders is het met hen die gewapend met lans of klewang, ook wel gewone parang zich *in* het tournooi-veld wagen. Het voor hen daaraan verbonden gevaar geeft in ieder geval nog een idee van sport en dat het gevaar niet geheel denkbeeldig is blijkt wel hieruit dat wij er twee op de hoorns zagen nemen welke incidenten echter een gelukkigen afloop hadden, wat bij vroegere feesten lang niet altijd het geval schijnt geweest te zijn.

Maar laten we een gevecht van den beginne af aan volgen.

Een deurtje van de buitenste pagger wordt geopend en een buffel aan een touw binnengeleid. Het touw wordt om de *peo* geslagen en aan het andere einde door een paar man, staande op de *tocëh*, vastgehouden. Volgt de dedicatie van het offer aan de voorouders, door den karbouweigenaar.

Daarna voert deze op de maat van trom en gongs

een wilden dans uit — werkelijk zeer interessant om te zien aan het einde waarvan hij een ei en wat bras in de eene hand, de parang in de andere van achter het dier nadert, ei en bras tegen het kruis gooit en het tevens met de parang een lichten prik geeft. \*)

Met deze ceremonie is het dier vogelvrij verklaard; het touw word losgelaten en nu rent de buffel, door den prik dol gemaakt het kampveld rond. De vechtlustigen achter hem aan en dat zijn er niet weinigen; ongeveer een 40- tal mannen.

Ieder tracht het beest een prik of slag te geven. Is het gelukt, dan wendt de buffel zich dadelijk tot zijn aanvaller, deze wijkt behendig uit, onderwijl krijgt het dier van iemand uit de uiteengestoven, maar weer achter hem verzamelde aanvallers een slag of stoot, reden om zich dadelijk weer te wenden en den nieuwen aanvaller te lijf te gaan. Roode vlaggetjes, met geitehaar versierde lansen, een helsch kabaal op trommen en bekens hitsen het dier, toch al dol van de pijn, op en maken zijn aanvallen intenser. Maar ook de strijders worden aangevuurd door kreten uit het publiek, getimmer met stokken op de pagger, gezang van de vrouwen.

Het geheel moet erg opwindend zijn.

Eindelijk zakt de buffel van bloedverlies en uitputting in elkaar. Dat is het moment om hem de peezen door te hakken, waarna hij tegen de pagger aan wordt gesleept en verder afgemaakt hetgeen een walgelijk tooneel oplevert. Het levend dier wordt de buik geopend en de ingewanden rudimentair van de faecaliën ontdaan, om te spoedig bederf tegen te gaan.

<sup>\*)</sup> Het ei en de bras dienen als offerande aan de geesten om de lever van den offerbuffel van goede teekenen te voorzien.

Immers, zoude deze kwade teekenen hebben, de eigenaar ware gedwongen een anderen buffel te offeren.

Het is eerst na deze bewerking dat het sterft en voorloopig aan zijn lot wordt overgelaten.

Onderwijl roept het publiek al om een anderen karbouw die dan ook spoedig binnengeleid wordt, waarop het zelfde spelletje van voren af aan begint.

Wij zagen reeds, hoe het touw, waaraan het dier wordt binnengeleid aan zijn kop blijft vastgebonden. Heeft dit in het algemeen het doel om het, nadat het de peezen zijn doorgeslagen, naar de rand van de kampplaats te sleepen, bij sterke exemplaren, de groote buffels dus, vormt het voor die gelegenheid dan ook bijzonder zwaar genomen touw een soort sleepanker; door zijn zwaarte belemmert het het beest eenigzins in zijn bewegingen.

De feestvreugde stijgt allengs: de gemoederen moeten meer geprikkeld worden.

"Twee karbouwen" wordt er geroepen.

En twee karbouwen worden tegelijk binnengeleid en tegelijk losgelaten.

Dat wordt al gevaarlijker en stelt dadelijk veel hooger eischen aan de behendigheid der toreadores, maar ook hun moed is gestegen en ook dit werkje laat zich nog vrij gemakkelijk opknappen.

"Drie karbouwen" "Vier karbouwen".

Het gaat crescendo.

"Geen touwen meer om de hoorns".

Nu is het eerst echte sport. Het publiek gloeit er in gaat er geheel in op. De kreten zijn niet van de lucht, uit geweren worden losse schoten gegeven. Een oorverdoovend gebrul en geraas der trommen en stokken vuurt de kampvechters aan. Ze wagen hoe langer hoe meer en toejuichingen beloonen hun staaltjes van vermetelheid en behendigheid.

Meer dan vier buffels tegelijk wagen zij toch niet los te laten. Trouwens hiermede hebben zij handen vol werk. De toreadores verdeelen zich over de vier buffels. Zich met één buffel occupeerende, moet elke toreadoor toch ook met de andere dieren rekening houden, om niet aan onverhoedsche aanvallen van dien kant bloot te staan.

In de hitte van het gevecht vergeet hij dat wel eens en is het vaak alleen het waarschuwend gegil van de menigte, dat hem van een bijkans wissen ondergang redt.

Het geheel levert een fantastisch schouwspel op.

Die woedende buffels waaronder soms fraaie exemplaren, de fanatieke toreadores, waaronder enkele op zijn mooist uitgedost met versierde wapenen, het op de paggers, tribunes en daken der huizen opgepakte enthousiaste publiek, de op zijn bekoorlijkst aangekleede vrouwen en meisjes, omhangen van sieraden; inderdaad dat alles vormt een schitterend en imponeerend geheel.

Op het feest te Rindoe Ola moesten 183 buffels zoo afgewerkt worden. Het spreekt van zelf dat dit niet op een dag ging, niettegenstaande men 's morgens vroeg begon en eerst tegen vijf uur 's middags stopte, vooral niet toen een in stroomen neer plassende regen het tournooi-veld glibberig en gevaarlijk voor de kampvechters maakte.

Den eersten dag van het feest gingen "maar" 54 dieren er aan. Hunne cadavers lagen tegen de pagger opgehoopt.

Nu is het zwaar pemali, adatschendend, dit vleesch te consumeeren, alvorens *alle* voor het feest bestemde dieren zijn afgemaakt.

Den eigenaars van de nog ongeslachte dieren is het ten strengste verboden te slapen alvorens deze ten offer zijn gebracht. In de huizen om de kampplaats mag in dien tijd volstrekt geen vuur branden. Het eten voor de bewoners meet koud genuttigd worden en voor het begin van het feest al klaar gemaakt zijn. Alleen op het open tournooi-veld mogen groote vuren branden.

Een en ander houdt verband met het geloof der bevolking dat zoolang iemand zijn offer nog niet gebracht heeft aan zijn voorouders, te hunnen opzichte zich van een plicht nog niet gekweten heeft, het gevaarlijk moet worden geacht zich te slapen te leggen, een periode toch waarin de ziel het lichaam verlaat en o, zoo gemakkelijk door een of anderen vertoornden geest gevangen genomen en gehouden kan worden met het onafscheidelijk hieraan verbonden gevolg van ziekte, ja van dood.

Als er geen vuur in de huizen brandt gaan de geesten der afgestorvenen denkende, dat niemand binnen is dat voorbij en dat is wel gewenscht waar ze in onvoldaanheid over het onvoldoende offer kwaad in den zin konden hebben.

Op het open kampveld daarentegen kunnen ze gerust komen, laat daar maar vuur branden want daar liggen de overtuigende bewijzen van 's menschen goeden wil.

Een dergelijk groot feest duurt in den regel drie dagen, gedurende welken tijd alle karbouwen-cadavers stil moeten blijven liggen.

Tot welk een lucht dit aanleiding kan geven laat zich begrijpen, vooral na den derden dag.

Wij konden ons eenigszins een idee daarover vormen op den avond van den eersten dag. Toen was het voor den Europeanen al bijkans ondragelijk geworden en weinig proefhoudend leek toen speciaal een raad, ons eens in de jonge jaren gegeven: "Ieder een neusje vol, dan is het gauw op."

Neusjes waren er voldoende overigens. Wij schatten het publiek alles bij elkaar een kleine twee duizend zielen.

Tegen vijf uur in den middag dan, worden de buffelgevechten gestaakt. De menigte stroomt de kampplaats binnen. Vrouwen versjouwen eenige buffelcadavers, die wat in den weg liggen tegen de pagger aan.

Nu beginnen de dansen tusschen de cadavers in. Eerst een rondedans om de *peo* geleid door den tooverdokter (tola mali) en uitgevoerd door toreadores en karbouweneigenaars, allen op zijn fraaist uitgedost, staande witte haneveeren om den kruin, een halsband van groote witte schelpen, stukken geitevel om pols en kuiten, belletjes aan de enkels, versierde wapenen in de hand. Anderen weer hebben een fraaien hoed met punt en pluim op, waarvan de rand versierd is met roode en gele bolletjes. Ook bij de vrouwen schijnt dit een geliefkoosd hoofddeksel te zijn.

Dan komen de vrouwen voor en vergasten ons op een kunstige quadrille.

Een meisje lucht haar fanatisme in een allerbekoorlijkste klewangsdans, die dan ook kreten van goedkeuring aan het publiek ontlokt, dat mede van zijn ingenomenheid getuigt door zachtjes mee te trippelen.

Het grappig element ontbreekt ook geenszins. Oogsten twee mannen, die hurkende een kraaiendans uitvoeren al veel succes, het publiek is uitbundig in zijn pret als een grappenmaker een apendans uitvoert. Zijn mimiek is inderdaad schitterend.

Onderwijl wordt het donker en verzamelen de danslustigen zich in twee groote kringen.

In het midden wordt een groot vuur gebrand.

De avonddans (tao pata, těkeh) onderscheidt zich van den middagdans door dat hij uitgevoerd wordt door mannen en vrouwen gezamelijk, terwijl trom en gong vervangen worden door zang. De maat wordt aangegeven door getrappel met de voeten. Men verplaatst zich voortdurend naar rechts.

De vaardigen des geestes kunnen nu hunne gaven toonen, want deze dansgangen bieden ruime gelegenheid tot improvisaties. Gelegenheidstoespraken zoowel met de strekking af- en aanwezigen te verheerlijken als ze te hekelen, worden beurtelings ten beste gegeven.

Stamliedjes bestaan ook en valt zekere poëzy daarin niet te miskennen.

Zet in het volgend liedje een duifje inplaats van het hoen — en ge hebt een motief voor een Europeeschen minstreel om van te watertanden.



mance nroko maoe kekeh reta gaoe laoe laloe kama keh oh laloe



Hollandsch: Hennetje dat vlucht naar de kust

en maar ronddwaalt Je haantje is er, oh Je witte haantje is er dans, dans, til je voet op.

Bij de lang aangehouden tonen eh en keh maken eenige speciaal daarin bedreven mannen een diepe triller  $(r \check{e} go)$  voortkomende uit het onderste van de keel.

Met verve gezongen maakte dit liedje ook op den Europeeschen toehoorder een aardigen indruk.

In het volgend liedje komen de jonkvrouw in het slot en de smachtende ridder daarbuiten voor den geest.

Hoort.

Kolo mereh koekoe roleh, ai Kaoe raka poloe Kami rapa leleh kaoe poloe wali

Kami leleh wekeh

Hollandsch: Perkoekoet, die daar boven kirt, ai

Het is Uw stem, die kirt Ik luister aandachtig

Kir nog eens

Ik luister en weet dat het voor mij is.

Men moet respect hebben voor het uithoudingsvermogen van dit volkje. De dans die duurt van 's avonds 7 tot 's morgens 5.30, praktisch aan één stuk door, blijft

van het begin tot het eind opgewekt en hetgeen wel bijzonder genoemd mag worden: er wordt geen druppel alcohol bij geconsumeerd, terwijl anders de Nageher er gansch niet vies van is.

Dat Venus geëerd wordt, ai, wie zal het dit volkje ten kwade duiden? De dansen bieden ruimschoots gelegenheid tot het aanknoopen van amouretjes en valt het op rekening van deze omstandigheid te boeken dat zoo nu en dan de gelederen wat dunnen, echter om straks weer aangevuld te worden.

's Morgens te 6 uur staan de toreadores weer klaar, met onbluschbaren ijver.

Endeh, 24 November 1917.

## Beiträge zum malayischen Wörterbuch

DOOR

Dr. E. VON ZACH.

Die untenfolgenden Beiträge wurden teils in Singapore teils auf Jagdausflügen in Johore aus dem Munde des Volkes gesammelt. Obwohl Wilkinson in der Vorrede zu seinen grossen Malay-English Dictionary die Publikation neuer Worte nicht sehr ermutigt (er sagt: the average "new word" only owes its novelty to its limited use and range), wage ich doch mit dieser Sammlung an die Öffentlichkeit zu treten, weil es sich eben nicht um einen wenig bekannten Dialect, sondern um das wichtige Singapore-Johore Malavisch handelt. Da der Ausbruch des Krieges mir eine eingehende Überprüfung dieser Collectaneen zusammen mit einem malavischen Lehrer nicht gestattet hat, so dürfte so manches darin verbesserungsbedürftig sein; doch glaube ich. dass Aufzeichnung eines Lautkomplexes allein schon, auch wenn seine Erklärung unrichtig ist oder sich dahinter nur ein verstümmeltes englisches Wort verbirgt, für weitere Forschungen von Wert sein kann. Ausser dem grossen Wilkinson'schen Wörterbuch wurde auch sein sehr brachbares "Abridged Malay English Dictionary" (1908) sowie Sasrasoeganda's Baoe Sastra (das wieder ganz auf Klinkert's Zakwoordenboek basiert ist) zu Rate gezogen. Letzteres im Jahre 1916 erschienene Werk bringt zwar viel neues, zeigt aber auch grosse Lücken, sowohl in etymologischer Beziehung als im Wortschatz selbst: in zahlreichen Fällen ist der Sanskrit-ursprung nicht angegeben z.B. berniaga (bānijya), bidji (vīja), bisa (visa), biaja (vyaya), bahara (bhara), loba (lobha), moela (mūla) etc: das wertlose, wahrscheinlich unrichtige kerempagi wird als Entlehnung aus dem Tamil angeführt, was beim wichtigen seroetoe (von çuruṭṭu, zusammengerollt) zu erwähnen vergessen wird; das Gefängnis (engl. jail) heisst djēl aber nicht djil; ferner sind ganz gewöhnliche Worte ausgelassen, so z.B. boeroeng hantoe, Eule, jav. dares, serak; oder mādan, Haufen (vgl. Hikajat Pandja Tanderan 1913, pg. 54) oder soeratan, göttliche Vorherbestimmung (vgl.ebendaselbst pg.49,76) oder enom, jung (vgl.ebend.pg.34) oder goea, Höhle (vgl.ebend.pg. 60) etc.etc.; endlich ist das moderne Zeitungs-malayisch (z.B. aliwaris, nach dem Tode hinterlassen) vollkommen unberücksichtigt geblieben.

angkoet; bisoel mengangkoet nanah = berdenjoet, das pulsierende Klopfen in einem Abcess (Wilkinson, pag. 142: a boil coming to a head).

antasil; begok antasil, Mumps (Parotites).

atra, spazierengehen.

atoer kentjing, ein Pferd durch Pfeifen zum Pissen einladen.

balam, sich aufhellen, (wie der blaue Fleck einer Quetschung).

banat, auszanken.

bantjoel, vorspringend (Wilkinson hat bantjoet).

bangkoet; toewa bangkoet, einer der alt ist und sich jung fühlt.

baroea, Zuhälter (pimp).

belahan, Name eines Edelsteins.

belengkar, Darm.

bentil, Name einer Krankheit (Frambösie?)

bodik, Hydrokele (kleiner als boeroet).

boebak, arhythmisches Schlagen des Herzens.

boentong, Eunuch.

derebsing, Vorhang im Theater.

deram wird sowohl für den Schrei des Krokodiles als für das Spinnen der Katze gebraucht.

deroes, (onomatopoet.) das Geräusch des Ankers, der über Steine geschleppt wird. deroet; hati terderoet, unterdrückter Aerger.

djanatoe, Himmel = sorga.

djelengar mata, die Augen suchend herumschweifen lassen.

djerangkong, böser Geist, Gespenst = hantoe.

djodjol; mata terdjodjol, Exophthalmus.

djoedi scheint etymologisch mit tamil çūdu in Verbindung zustehen.

gandar, an beiden Enden eines Stockes tragen = kandar.

gap, einschüchtern.

gedeboet, eine Art songkok (weisse, verzierte Kappe). geles, Hosenträger (braces).

gelik; obat gelik, Pille.

geligis, ungleich beschnitten, z.B. Haar, Papier etc.

gendjoer, hoch von Gestalt = langsar.

gentjoe, Schminke.

giat-giat, reizen, irritieren.

gobar, sich verbreiten, bekannt werden (= pitjah chabar).

gonggok, Tausendfuss = tenggoelong.

goebgab, (onomatopoet.) Schlagen des Herzens.

ho-ha, faulenzen, Müsiggang treiben.

imar, Pony.

katam, mit dem Lesen zu Ende sein = tamat.

kek, Webstuhl.

kelat; hitam kelat, scharz wie ein Mohr = hitam lčgam.

kelepit, (onomatopoet.) Geräusch eines Spuckes aus grosser Höhe, (während kelepet "den Saum eines Gewandes einschlagen" bedeutet).

kemek ist der Gegensatz zu mantjong; hidoeng kemek ist die angeborene Sattelnase; "a nose eaten into by disease" (Wilkinson) ist hidoeng rompong oder restong.

kentjit, Incontinenz des Afters.

kentjoep, schmalschultrig.

kereling, seitliche Blicke werfen (wie ein kokettes Mädchen).

kertjoep, Materialien (Glasperlen, moetoe, pakoe-pakoe etc.) die zum Sticken von Schuhen verwendet werden. kesang. Schwierigkeit beim Hinunterschlucken.

ketek; terketek-ketek, mit dem Schweife wedeln (vgl. Wilkinson,pg.553 und 544 unter terkotek-kotek; kotek scheint in Singapore nur vom Fischschwanz gebraucht zu werden.

koendang; boeah koendang, Name einer Frucht.

kong; lagoe kong = lagoe bintang Soerabaja; welche Melodie damit gemeint ist, konnte ich nicht feststellen.

konsar, femininer Uring = kedi.

konik. Penis.

kopik, aufsprengen.

kojok (Wilkinson pg.552: kojo), ein Schläfenpflaster gegen Kopfschmerz, ist chinesisch kao-yao (Giles, No. 5936 und 12958).

landoh, herabhängend wie die Wampe eines Ochsen—laboh. Letzteres Wort hängt vielleicht mit der Sanskritwurzel lamb zusammen; solche zeitlich sehr weit zurückliegende Entlehnungen dürften sein: koeroes von Vkrç, tadjam von Vtij, lekat von Vlag, soempah von Vçap, bahagi von Vbhaj, poedji von Vpūj, selesai von Vçlis, tjoeri von Vchur, gempa von Vkamp, tjijoem von Vcumb, lajoe von Vmlā, pidjet von Vpūd, djaga vom Intensivstam jāgr der Wurzel gr. ets. Dagegen sind z.B. berinda, Sanscr. vrnda, merak. Sanscr. mayūra, sempana von Cancr. sam + Vpad, njata von Sancr. ni + Vyam, selesema von Sanscr. çlesman, sopak von Sanscr. çopha, etc. verhältnismässig moderne Entlehnungen.

lawah; melawah, das Maul weit aufreissen (vom Tiger, Schlange etc.)

lawar, Sorgfalt auf das Aeussere verwenden = solik. letjer, schamlos.

lempai, herabhängend wie die Ohren eins Hundes. letas, (onomatopoet.) Geraüsch eines elastischen Körpers, der in seine ursprüngliche Position zurückspringt; auch beim Ausziehen der Fingergelenke gebraucht.

limbing, abstehend (von den Ohren).

ma(k-h)enti, Name der Maus (um das Wort tikoes zu vermeiden).

mamai, das Wilkinson pg.638 mit: looking with unseeing eyes erklärt, bedeutet: interesseloses Starren eines Kranken auf einen Punkt.

mandam geht auf Tamil mandam zurück, das wieder auf Sanscr. manda beruht.

mendak, Satz in einer Flüssigkeit.

moeram, verdriesslich.

nekal, vergoldete Kupferware = pergoel (verguld).

okok, geizig (Wilkinson pg.58 schreibt ogok).

pardah, Dekorationen im Theater.

paterni, keusch.

pendepoen, Halsband = letja, vgl. Wilkinson pg 597.

peninging, Schläfe = pelipis.

peterah, Geschenk an den Modin (Beschneider).

pinga kapala, sich eine Kopfbeule schlagen; terpinga — pinga, verdutzt sein = hinga — hinga, vgl.Wilkinson pg 67.

ponting, davonlaufen.

popen, arm, heruntergekommen.

poetjat wird auch von der belegten Zunge gebraucht.

poetir, weisser Fleck auf der Cornea.

poetoe, goldene Nasenverzierung, ist Tamil pūṭṭu; in der Bedeutung Kuchen stammt es vom Tamil puṭṭu.

randjau; merandjau, von schlanker, schmächtiger Gestalt sein; Wilkinson, Klinkert etc; haben roendjau, lanky; Wilkinson erklärt merandjau mit: a form of coïtus.

redoes, hochschwanger.

reheng, mager (vgl.Klinkert, Zakwoordenboek, unter mereng).

rěnek, klein, zart von Gestalt = rentjing, kerdil.

rengan, leicht von Gewicht.

renjoet; merenjoet, die Achseln zucken (Zeichen des Nichtwissens).

roejoep, ödematös geschwollene Augenlider = koejoe.

roendoe-randa pindah, mit Kind und Kegel übersiedeln.

roentoh, abfallend (von den Schultern).

roesoh; meroesoh, sich einer Arbeit unwillig unterzie-; hen; dabei seinen Aerger äussern.

samseng, unternehmend aussehen, streitlustig = tjempiang (Champion) = javan. djago im figürlichen Sirne.

sandi, wild, unberechenbar (von einem Pferde).

seben, Koulissen im Theater.

sedawa, Aufstossen aus dem Magen.

sedoet, aufziehen (vom Nasenschleim oder Rauch der Cigarre).

selasih; telor selasih, ein faules Ei.

seligi, jmdm. mit dem Finger ins Gesicht fahren.

sena, Niere.

seroei, nicht zusammenklebend; vgl. dazu peroei. Wilkinson schreibt seroel, inadhesive.

sigi, sich unwohl fühlen wie vor einem Malaria-anfall (sollte dies seedy oder sick sein?)

sipoet ist auch der Haarchignon; das Wort hängt vielleicht sowohl mit Tamil çīppu, Kamm, als çippi, Muschel, zusammen.

sitau, Bordellmutter = nisang.

soeli, impotent = mati poetjok.

soelap, Fehler im Gewebe eines Stoffes.

tahoe, ein gelber, viereckiger Kuchen.

tairoe, saure Milch = baker.

tedaroes, in der Fastenzeit von Haus zu Haus gehen und den Koran vorlesen.

tjantil, kleines Segel.

tjeridau, betäubender Lärm.

tjikoe; boeah tjikoe = boeah sauh.

tokek pinang, die Betelnuss spalten, vgl Wilkinson pg. 201.

tombong; sakit tombong, Hämorrhoiden = sakit wasir; aber auch Uterusvorfall, vgl.Wilkinson, Abridged Dict. pg.248.

# De Hygiëne, de Ziekten en de Geneeskunst der Baliërs

DOOR

# P. DE KAT ANGELINO Controleur B.B.

Gedurende een verblijf op het eiland Bali van meer dan vijf jaren, in dagelijksche aanraking met de bevolking, kreeg ik volop gelegenheid mij een beeld te vormen over onderwerpen, behoorende tot het terrein van de hygiëne c.a.; ik wil trachten de verkregen indrukken hier weer te geven, daarbij voorgelicht o.a. door den Inl. arts J. Emor, een volijverig ambtenaar, die reeds dertig jaren onder de Balische bevolking werkzaam, mij van bijzonder veel nut was.

Ik hoop door dit artikel ook aan te toonen hoe moeilijk en ondankbaar, maar ook hoe heel bijzonder mooi de werkkring kan zijn van den arts onder eene bevolking, welke opgevoed in een bijgeloof aan dood- en verderfbrengende booze geesten geenerlei begrip heeft van hygiënische eischen, doch een blind vertrouwen stelt in hare doekoens en ziektenbezweerders.

't Is een groot arbeidsveld voor den arts bij wien beleid en toewijding zich paren moeten aan degelijke kennis van de onder de bevolking levende denkbeelden; om die kennis, zonder welke hij nooit het vertrouwen zal kunnen winnen, te helpen bevorderen, werden deze medededeelingen op schrift gesteld; moge voor andere gewesten dergelijke en betere monographieën het licht zien, en zoo de bouwstoffen worden verzameld voor een handboek, dat zijn nut zal kunnen hebben voor den Indischen geneesheer.

## I. De Hygiëne.

De hygiëne van het lichaam, van de kleeding, van de

woning, van de voeding en de hygiëne bij ziekten (w. o. kraamverpleging) één voor één besprekende zullen we tot de slotsom komen, dat het nog droef gesteld is met de opvattingen der kunstlievende Baliers omtrent gezondheidsleer en ziekenverpleging.

#### A. De Hygiëne van het lichaam.

De Baliër baadt zich zeer vaak, soms drie tot vier maal per dag. Gemeenlijk baadt hij zich in de rivier of in de sawahwaterleidingen, terwijl hij op plaatsen waar groote boomen zijn, mooie badplaatsen bouwt, versierd met keurig beeldhouwerk, waar het heldere water veelal door leeuwenmuilen naar buiten treedt en een zeer hygiënisch badwater wordt genoten. Zeep wordt zoo goed als niet gebruikt, terwijl het lichaam ook zelden wordt afgedroogd.

Het baden in de rivier is minder zuiver, vooral de vaste badplaatsen dicht bij een desa of rivierovergang zijn nogal onderhevig aan verontreiniging. Bij dergelijke badplaatsen zal men altijd eenige groote riviersteenen aantreffen, de algemeene wrijfsteenen, waartegen vooral de mannen gaarne leunen om hun ruggen te schurken; de vrouwen zitten wijdbeensch tegen den stroom gekeerd tot verhooging van de reinheid en gezondheid der schaamdeelen.

De mond wordt gespoeld met hetzelfde rivierwater, terwijl eveneens de behoeften daarin gedeponeerd worden.

Waar het baden zonder zeep en zonder het lichaam flink af te boenen, meer een verfrissching dan wel een behoorlijke reiniging is, kan het Balische bad moeilijk gerangschikt worden onder maatregelen die de hygiëne bevorderen; in tijden van epidemieën zal juist het bad in de rivier de verspreiding van ziekten ten zeerste in de hand werken.

De hoofdhuid wordt zelden of nooit behoorlijk gereinigd; de Baliër baadt met zijn hoofddoek op; het haar bij man en vrouw zeer dik en lang wordt bevochtigd met water of klapperolie en uitgekamd met een grove

kam voorzien van zes tot acht tanden; de voorname Baliërs, vooral de hoofden, dragen het haar tamelijk kort geknipt, waardoor de haarverpleging bevorderd wordt; de meeste Baliërs hebben hoofdongedierte, waarom zij langs de wegen of op de markten bij elkander zittende, zich den tijd verdrijven door elkander te "luizen" een aangename bezigheid, die zij zich niet schamen.

Aan neus, ooren en nagels wordt door den desaman niet de minste aandacht geschonken, maar ontwikkelden en voornamen laten de nagels der linkerhand naar oud-Chineesche wijze uitgroeien en onderhouden die steeds keurig.

Het mondmeubilair wordt niet gepoetst; wel wordt de mond gespoeld bij het baden, ook voor iederen maaltijd om de sirihresten te verwijderen; misschien, omdat de sirih een goede antiseptische werking uitoefent op het gebit, komt cariës weinig voor; de tanden worden gevijld, waardoor dikwijls de pulpa en altijd het dentine vrij komt te liggen, zoodat de tand langzaam afsterft en uitvalt.

Het gebit der Baliërs is over het algemeen zeer regelmatig van stand, heeft een geel-witte ivoorkleur, zoolang geen sirih wordt gekauwd, en is dan een waar sieraad voor den bezitter.

Het lichaam wordt ingesmeerd met een smeerseltje, boré, geel van kleur, bereid uit wortels, wortelstokken, boombast en kruiden die een sterke geur aan de boré moeten geven; naar de behoeften worden verschillende soorten aangewend; boré tegen de warmte, tegen de kou, en tegen vermoeienis; op ieder woonerf treft men een uitgeholden steen aan, waarin de oude vrouwtjes dagelijks hunne kruiden en andere ingrediënten voor de onmisbare boré stampen en fijnwrijven; ook op de pasars worden die boré's verkocht tegen een klein prijsje, insmeren inbegrepen.

Begrippen omtrent overbrenging van ziektekiemen door direct contact zijn den Baliërs bijna niet bij te brengen; de theorieën over microben, en het nut van isolatie, van het drinken van gekookt water, vaccinatie, zindelijkheid in huis en hof enz. worden aangehoord, doch niet begrepen en nog minder opgevolgd; (tout comme chez nous).

#### B. De Hygiëne van de kleeding.

Konden we straks nog mededeelen, dat het lichaam veel wordt gebaad, van de kleeren moeten we helaas getuigen dat deze zelden worden gewasschen; de Baliër gebruikt zijne kleeren, totdat ze hem in vodden van het lichaam vallen; hij werkt en slaap erin, zonder ze ook maar één enkele keer behoorlijk te reinigen; men staat verbaasd bij het zien der vuile lappen, waarmee zelfs de Baliër die in vrij goeden doen verkeert zich behelpt; de lucht die opstijgt uit een groep Baliërs, die in hun bezweete kleeren om ons heen zitten is verre van frisch.

De kleeding van den man bestaat uit sarong, lendendoek, soms een onderbroekje en een baadje of een jas, terwijl zij nog een afschuwelijk riekenden handdoek om hun middel en op het hoofd een slordig gebonden hoofddoek dragen.

De vrouwen dragen twee soms drie sarongs over elkander; de buitenste is het gewone sarongmodel; de binnenste is veel korter, meestal rood met geel gekleurd, wordt bij het urineeren, dat staande geschiedt steeds verontreinigd en geniet bij het baden in de rivier een onderdompeling, doch wordt niet altijd gewasschen.

Het bovenlijf draagt de Balische vrouw bloot, alleen gebruikt zij een langen doek om deze indien zij vreemdelingen geen Baliërs zijnde, tegenkomt, over de borsten te werpen; de borsten worden ook dikwijls met dezen langen doek stevig ingebonden, of wel wordt die doek tot een flinke prop opgerold op het hoofd gelegd als onderkussentje bij het torschen van zware lasten; die gewoonte, de lasten op het hoofd te dragen noodzaakt de vrouwen goed rechtop te loopen, waardoor zij een

fiere houding hebben en hare borsten ook recht vooruit staan.

Schoeisel wordt nog niet gedragen; de bergbewoners en rondreizende kooplieden, die paden met scherp gesteente of met wit gloeiend zand moeten betreden, maken voor iedere reis schoeisel van boombast, die zij onder den voetzool binden; de eeltlaag die zich sterk ontwikkelt vertoont bij vele Baliërs diepe scheuren en veroorzaakt dan veel pijn; de Baliër heeft platvoeten, waardoor hij een oneleganten loop krijgt.

Maakt de garderobe van een Baliër geen indruk van netheid, toch mag hij bij zijn groote feesten gezien worden in zijn schitterend feestcostuum, schitterend door zijn kleuren en de wijze waarop de Baliër zijn kleed weet te dragen; deze feestkleeren zijn rein, worden na gebruik goed opgeborgen, zoodat ze met de vuile omgeving niet in aanraking komen.

Bij de ter schole gaande jeugd is gelukkig een ommekeer ten goede te constateeren; ik verwacht dan ook vooral van de school in de toekomst verbetering in hygiëne en reinheid, zoo op het lichaam als op de kleeren.

# C. Hygiëne van de woning.

De Baliër woont met al zijn familieleden samen op een erf, dat afgesloten is met leemmuren, bedekt met padistroo, ware broednesten voor de anophales.

De ruimte van het erf is bebouwd met kleine leemen huisjes, die heele lage deurtjes en onzichtbare vensters hebben, welke van luikjes voorzien gemeenlijk gesloten blijven.

Het terrein tusschen de verschillende woningen is vol kuilen en gaten, waarin zich gedurende den regentijd plassen vormen, in den drogen tijd ware stofnesten, waarin honden en varkens een knus slaapplaatsje vinden; die beesten loopen overal vrijelijk rond, gaan de huizen in en uit, snuffelen aan alles, deponeeren overal hun faecaliën, en maken zich verdienstelijk door het keukengerei indien dat binnen hun bereik komt schoon af te likken.

Voor afwatering van zijn erf voelt de Baliër nog weinig, de vervuiling van zijn erf laat hem volkomen koud; tusschen de modder legt hij groote steenen op een rij, waarover hij zijn weg kiest; tegen den avond wordt het erf geregeld door de vrouwen wat bijgeveegd, waarna het bijeengeveegde vuil (meestal blaren) verbrand wordt.

De erven zien er dan ook in den drogen tijd vrij netjes uit, maar laten in den regentijd veel te wenschen over; in de bergdesa's trof ik over geheel Bali de meest zindelijke erven aan, misschen wel omdat daar de erven gemakkelijk een afwatering kunnen krijgen.

De varkens en honden eten op wat maar eenigszins eetbaar is, waardoor een eigenaardige kringloop ontstaat; de varkens verorberen de menschelijke faeces, die dikwijls vlak bij de erven gedeponeerd worden, de honden eten weer de varkensfaeces, terwijl de kippen zich te goed doen aan de hondenuitwerpselen.

De woningen zijn gedekt met stroo, dakijzer of bamboe-sirappen; de Baliër leeft buitenshuis, slaapt doorgaans niet in de gesloten bedompte huizen, maar in een aan den voorkant open balé, des avonds afgesloten met een gordijn of mat, zoodat frissche lucht voldoende kan binnentreden; een klamboe, die de slaapplaats omsluit zooals bij de Europeesche bedden, gebruiken zij zelden, maar een gordijn voor de slaapplaats wordt wel gezien, hoewel niet altijd; ouders en volwassen kinderen brengen soms zonder eenige afscheiding de nacht bij elkander door in één slaapvertrek.

De slaapplaatsen zijn balé-balé's van hout, zelden van bamboe, worden gedekt met een of meerdere matten, die nooit naar buiten worden gebracht; een matras wordt ook wel aangetroffen, met hoofdkussens opgevuld met kapok, stroo of varenkruiden.

Deze hoofdkussens zijn vuile, vette dingen, terwijl de stank die er uit opgestijgt ontzettend is, wat ons niet kan verwonderen als we weten dat die kussens nooit gelucht of van een nieuwe sloop voorzien worden.

Is iemand op zoo'n bed gestorven, dan wordt een en ander naar buiten gebracht, afgeschrobd, in de zon te drogen gehangen en .... weer in gebruik genomen; zelfs als een choleralijder daarop heeft gelegen.

Behalve een slaapbalé komt in een Balisch huis weinig huisraad voor, uitgezonderd bij de meergegoeden en de hoofden.

Tafels en stoelen kennen zij niet, evenmin houden zij er kasten op na; al hun bezittingen stoppen zij in een houten kist, of nog eenvoudiger in een mand, die op of naast de slaapplaats wordt gezet; manden met kains, korven met koopwaar, pakken tabak, allerlei gereedschappen vinden altijd nog wel een plaatsje op de balé of op een bamboe-rek boven de slaapplaats aangebracht.

De keuken is altijd een apart huisje, waarin een van klei opgetrokken fornuis is gemaakt met eenige gaten voor de potten; een bamboerek dient voor het keukengerei, dat niet erg veel om het lijf heeft; tinnen of zinken kommen worden wel gebruikt, borden heel weinig, waarvoor het pisangblad in de plaats treedt; moet het eten gebracht worden naar de mannen op hun werk, dan wordt de rijst in een klein bamboekorfje gestopt, of ook wel in bast van een pisangstam gebonden, waarin het eten behoorlijk warm blijft.

Ook wordt voor het inpakken van gekookte rijst gebruikt de bast van de bladscheede van de pisangboom, bekend als oepih welke bast ondoordringbaar is voor water. Het rijstblok staat dag en nacht buiten, wordt niet gereinigd, dient honden en .... wât voor honden tot ledikant en leggen de kippen er hun eieren in. Het vee wordt wel op het erf gestald, indien daarvoor ruimte is; paarden en varkens vinden daar steeds een plaats; de hoenders slapen onder de rijstschuur, in de keuken, in de voorgalerij der huizen, op de voor menschen bestemde slaapbalé's, ja, waar al niet, zoodat men overal de onaangename lucht van kippenmest waarneemt.

Bijna alle erven zijn beplant met bamboestoelen, waaruit van tijd tot tijd eenige bamboes gesneden worden; deze bamboes worden altijd even boven een geleding doorgehakt, zoodat een kommetje overblijft, waarin het regenwater zich verzamelt, een geliefkoosde broedplaats vormend voor de anophales; werden deze bamboes schuin afgehakt dan zou het water niet kunnen achterblijven maar wegvloeien, waarmee een der oorzaken voor het heerschen der op Bali veel voorkomende malaria zoude zijn weggenomen.

Mij is een geval bekend van een langdurige malariaplaag in een militair kampement, ik meen op Flores, welke plaag totaal verdween, nadat de bij het kampement staande baraboes allen schuin waren afgesneden.

In Zuid-Bali trof ik herhaaldelijk muskietenlarven aan in het water dat was achtergebleven in die bamboekommetjes.

Nog nooit trof ik een zwaar beschaduwd erf aan, zoodat gelukkig de zon haar weldadige kracht vrij kan doen inwerken; slechts enkele vruchtboomen en wat sirihplanten worden op de erven aangeplant; ecnige klapperboomen aan den kant van het erf, zorgen dat de huisvrouw wat klappers bij de hand heeft voor de keuken, als offerande en als geneesmiddel.

In de huizen tiert het ongedierte welig; dierenluizen, kippenvlooien en wandluizen zijn geregelde gasten, waarmede men in zoo'n desahuis overnachtend, op minder aangename manier kennis maakt.

# D. De Hygiëne der voeding.

Waar de Baliër op niets bijzonder zindelijk is, kunnen we ons al wel indenken hoe het met zijn eten en zijn drinken gesteld zal zijn. Het hoofdvoedsel is de rijst, die gestampt wordt, zooals we reeds meedeelden in een onzindelijk rijstblok, of gestoomd in een puntig toeloopende van bamboe gevlochten koekoesan, boven een met kokend water gevulde pan.

De rijst wordt gegeten met veel tjabé-rawit, een kleine groene lomboksoort, die verschrikkelijk scherp is, verder met eendeneiren, gedroogde zeevisch of dengdeng, bij feesten met gebraden vleesch, vooral varkensvleesch, of eendvogel, welke vleeschspijzen eerst als offeranden in den tempel worden gebruikt, waar ze met een zwerm vliegen overladen in de zon hebben staan braden.

Vleesch dat al te lang heeft gestaan wordt nog met graagte gegeten; de Baliërs vinden dit blijkbaar zoo voortreffelijk dat ze mij op tournee's in de desa vertoevende, meermalen een dergelijke portie voorzetten.

Reeds lang bebroede eieren zijn een ware lekkernij, terwijl kippeningewanden door on's weggeworpen, weer uit het vuilnis worden opgezocht, een beetje worden gebraden, om dan heerlijk het keelgat in te glijden; honden, apen, slangen en kalongvleesch, sprinkhanen en slakken uit de sawahs vinden steeds grage magen.

De Baliër eet driemaal per dag rijst in behoorlijke porties, waarbij groenten zelden ontbreken; die groenten worden gezocht langs de wegen, in de bergen, aan de rivieroevers, zooals varenkruiden (pakoe), kangkong, bong (jonge bamboe), oemboet (jonge rotan), semangi, soms ook geplant op eigen erf zooals ketimoen, laboe ajer, goenda en bajem.

De groente wordt gekookt, gemengd met wat koenir, kentjoer, kesoena of uitjes, dan wel wat laos voor de pittige smaak, vervolgens in een kom opgediend met een gedeelte van het groentenat.

De Baliër drinkt weinig; thee en vooral koffie zijn de ochtenddranken, die hij ook gaarne geniet aan de stalletjes langs den weg, waar iedereen hetzelfde, niet schoongemaakte drinkgerei gebruikt.

Het drinkwater wordt zoo mogelijk aan een bron gehaald, waaruit het wordt opgevangen in een aarden pot, die de vrouwen op het hoofd huiswaarts dragen, om het daar over te gieten in een gendi van rood aardenwerk, waarin het vrij koel blijft; drinkwater wordt nooit gekookt, maar wel gefilterd, waarvoor men twee manieren heeft.

Of het water wordt in een leksteen gegoten, waaruit het druppelsgewijze valt in een daaronder staande kom, of wel een groote ton uit leksteen (zandsteen) vervaardigd wordt leeg gelegd in een reservoir met water, zoodat het water behoorlijk gefilterd naar binnen dringt.

Het water is zeer kalkhoudend en helder, maar vertoont na een dag gestaan te hebben een zoogenaamd olielaagje.

Beschikt de Baliër niet over bronwater, dan graaft hij een put op zijn erf of in de desa worden eenige groote putten gegraven ten behoeve van alle inwoners; er zijn putten in gebruik, die zeer oud zijn; zoo o.a. een put aan de Zuidkust van Djembrana (Soemoer badjo) bij de monding van de Loloanrivier, die eeuwen geleden door Boegineezen werd gegraven, en waaruit het scheepsvolk van Houtman bij diens tocht rondom Bali ook water zou hebben geput.

Uit de open put, wordt het water meestal opgehaald door middel van een emmertje aan een lang touw, dat in ieders handen komt, wat stellig niet hygienisch is; daarbij is de put ook meestal niet ommuurd, zoodat bij regens het vuile erfwater de put moet verontreinigen; het drinkwater wordt zooals reeds gezegd nooit gekookt, zoodat bij epidemieën deze putten onherroepelijk zullen medewerken de ziektekiemen te vermeerderen en te verspreiden.

Is ook het graven van een goed watergevende put onmogelijk, dan zijn de menschen aangewezen op rivierwater, welk water door de vrouwen gehaald wordt in groote aarden potten, thuis overgegoten in gendi's, waaruit het gedronken wordt; dit water is uit den aard der zaak zeer verontreinigd door vuil uit de desa's bovenstrooms gelegen, waarom bij cholera-epidemieën, in de desa's, langs de rivieren gelegen, altijd de grootste sterftecijfers worden opgenomen; in normale tijden

is de gezondheidstoestand er niet opvallend slechter, dan in desa's met goed drinkwater.

Is ook geen rivierwater te krijgen, wat vrij veel voorkomt, dan is de bevolking aangewezen op het water uit de sawahleidingen, of water uit een troebele sloot die langs den desaweg loopt, een sloot waarin mensch en dier baden en hun behoefte doen; in dergelijke sloten, die zeer waterarm zijn graven de vrouwen ondiepe kuilen, die met een ring van zand worden omgeven, zoodat het slootwater heel langzaam door die zandlaag naar binnen in het gegraven kuiltje siepelt, waardoor het tenminste van het ergste vuil gereinigd wordt; met een platte lepel wordt dit water heel voorzichtig overgeschept in een aarden pot, waarin het naar huis wordt gedragen en zoo wordt gedronken.

De Baliër raakt met zijn mond de gendi niet aan; hij laat het water met een straal in zijn keelgat loopen, na eerst altijd een weinig water uit de gendi te hebben laten wegloopen, om eventueele stofjes of beestjes te verwijderen.

Naast het drinkwater, de straks reeds genoemde thee en koffie, kent hij nog als genotmiddel de verschillende in stalletjes verkrijgbare inlandsche siropen en toewaks, een alkohol-houdend aftreksel van het melksap der arenpalm, lontarpalm en klapperboom.

Het sap der arenpalm wordt gemengd met de bast van de koetasboom, waardoor de toewak een bittere smaak krijgt; zelden gaat de Baliër zich te buiten aan alkohol; dronkaards vindt men niet onder hen; het opiumgebruik gaat ook reusachtig achteruit, omdat het jongere geslacht geen opium schuift, zoodat vele opiumverkoopplaatsen worden ingetrokken en het debiet van de nog bestaande bijna overal achteruit gaat.

Rooken doet de Balier heel weinig; dit bepaalt zich tot het rooken van eenige strootjes per dag; een groot liefhebber is hij van de sirihpruim, waarvoor hij de ingrediënten steeds bij zich heeft; de groote tabakspruim draagt hij voor in den mond geschoven achter de onderlip, wat zijn uiterlijk zeer ontsiert; de uitgekauwde pruimen worden overal gedeponeerd, hoewel in ieder huis daarvoor bestemde kwispeldoors zijn; de vloeren van de Balische huizen zijn doortrokken van sirihsap; overal hangt die eigenaardige benauwde sirihlucht, die zich meedeelt aan de kleeren der bewoners.

#### E. De Hygiëne bij ziektegevallen.

Wondbehandeling bestaat bij de Baliërs hierin, dat een papje bestaande uit koeienfaeces met aarde en tabak vermengd op de open wond wordt gelegd; na de zware aardbeving van begin 1917 zag ik vele patiënten met gecompliceerde beenfracturen, die zich zelven met zoo'n papje behandelden; verscheidenen van hen stierven door tetanus.

Bij patiënten, die langdurig ziek blijven wordt het hoofdhaar niet meer uitgekamd; verschrikkelijke ragebollen ontmoette ik dikwijls bij desa's inspectie, uitgemergelde typen over en overvol met ongedierte en vuil; trouw waken de familieleden bij hun zieken; liefst gaan zij bij den patiënt op bed zitten, hem met een bamboe waaiertje wat lucht toewuivend, ondertusschen het lichaam voortdurend masseerend (pidjitten); een voortdurend contact tusschen den zieke en zijn omgeving is bij hen regel, wat bij besmettelijke ziekten treurige gevolgen na zich sleept.

Veel patiënten gaan indien zij ernstig ziek zijn, vooral als zij lijdende zijn aan cholera b.v. op den grond liggen, een gewoonte voortkomende uit hun bijgeloof; de zieke meent dat de booze geesten hem in hun macht hebben, waarom hij deze boeta's op een dwaalspoor wil brengen door te verhuizen naar den vloer, waar de geesten hem stellig niet langer voor een mensch aanziende, verder met rust zullen laten.

Om dezelfden reden zal een patiënt, die maar geen beterschap kan vinden naar een ander dorp of andere woning verhuizen, teneinde op die manier aan de macht der kwelgeesten te ontkomen; evenzoo trachen de familieleden de booze geesten bij ziekten gunstig te stemmen door voor het huis van den patiënt tegen zonsondergang wat offeranden klaar te zetten; een smeulend kooltje vuur moet de om het huis dolende geesten den weg daarheen wijzen.

Helpt ook dit nog niet, dan worden groote offeranden gebracht naar den viersprong of naar het strand, waar deze onder het opzeggen van gebeden aangeboden worden.

Waar de bevolking rotsvast gelooft aan de werking van booze geesten, is het begrijpelijk dat zij onze theorieën over bacteriën en onze verhalen over het nut van reinheid met een ongeloovig schouderophalen aanhoort, zich daardoor niet laat meeslepen, doch ijverig blijft doorgaan te trachten de booze geesten in een betere luim te brengen. In choleratijden heeft men niet den minsten last om de bevolking te laten vaccineeren; allen onderwerpen zich daar aan, maar denk niet dat zij daardoor zichzelf gewapend achten tegen de gevreesde ziekte; iedere avond trekken alle desabewoners onder het maken van een geweldig rumoer door de dorpsstraten, om op die manier de booze geesten uit te drijven; in de laatste volgens hen beproefde methode stellen zij veel meer vertrouwen dan in onze sera.

Met de uitwerpselen van patiënten lijdende aan buikziekten wordt op de meest onvoorzichtige wijze omgegaan; bij choleralijders druipt de waterige ontlasting dikwijls dóór de matten der balé-balé op den grond, waar het gemakkelijk andere medebewoners, die voortdurend in- en uitloopen kan besmetten.

Patiënten lijdende aan venerische ziekten, nemen niet de minste voorzorgen in acht, noch voor zich zelve, noch voor hun omgeving; lijders aan gonorrhoe zitten op de balé-balé, deze zeer gemakkelijk besmettend, anderen die op diezelfde balé komen zitten blootstellend daarmee besmet te worden; hoe dikwijls komt het ook voor, dat kleine kinderen door de eigen moeder die een venerische ziekte kreeg besmet worden, omdat de moeder

in haar onwetendheid geen voorzorgsmaatregelen nam.

Zoo lang mogelijk blijft de zieke rondloopen, wat in Indië met zijn warme kimaat meer mogelijk is; hierdoor komt de zieke ook weer zooveel maar mogelijk is met gezonde menschen in aanraking, waardoor verspreiding der ziekte in de hand wordt gewerkt.

Eigenaardig staat daartegenover zijn harde opvattingen ten opzichte van de melaatschen; voor deze lieden eischt hij absolute afzondering, zoo mogelijk uitwerping buiten de bewoonde buurt.

Een leprapatient mag geen werk op de sawah's verrichten; een kind in de leprozerie gezond geboren wil de Baliër niet tot zich nemen om het te verzorgen; het kind, dat reeds als onrein wordt beschouwd, is gedoemd in die ontzettende omgeving te blijven en daar te sterven, wie weet ook aan melaatschheid, (al zijn geleerden het nog niet eens over de wijze der besmetting met lepra).

Krankzinnigen worden als ze gevaarijk of lastig voor de omgeving zijn, met de voeten in het blok gezet; zoo zitten de arme menschen dag en nacht, totdat de dood hen verlost uit dat vreeselijke lijden.

Voorschriften omtrent een te houden dieët kent de Baliër niet; ziek of niet ziek, hij moet zijn bordje rijst nuttigen, en als hij dat niet meer eten kan, is het weldra afgeloopen; voor lijders aan buikziekten is een dergelijk menu niet te verdragen, waarom hun kwaaltje dan ook meestal erger wordt.

De geheele ziekenverpleging komt neer op toedienen van obatjes van velerlei soort, veel hocus-pocus met ziektenbezweerders, weinig verzorging van den zieke zelf, zonder eenige voorzorg de verspreiding tegen te gaan.

Verpleging van kraamvrouwen en zuigelingen.

De kraamverpleging staat op Bali nog op een lage trap van ontwikkeling, hoewel naar ik denk niet lager dan bij andere volken in dezen Archipel, wij denken b.v. aan andere rassen, waar de vrouw gekweld wordt met een vuurtje onder de balé-balé, waarop zij ligt, of ook aan de gewoonte om de zuigelingen niet van den navelstreng los te snijden, zoolang niet de placenta is uitgestooten, waarbij het dikwijls is voorgekomen dat het kind stierf, maar verbonden bleef aan het moederlijf, waardoor de arme vrouw stellig ontzettend moet geleden hebben.

Zelden roept de Baliër de hulp in van een gediplomeerde vroedvrouw; liever gaat hij geheel af op de door de Balische vroedvrouwen gegeven wenken; indien deze vroedvrouwen (balian-manak) konden worden opgeleid en daarna naar de desa terugkwamen, geloof ik wel dat zij met de noodige kennis toegerust, en nog in het genot van het vertrouwen der bevolking een weldadigen invloed zouden kunnen uitoefenen.

Waar zich thans in Batavia een Vrouwenraad heeft gevormd, die zich o.a. ten doel stelt over Indië een corps van gediplomeerde vroedvrouwen te doen vormen uit de vrouwen van het volk zelve, opgeleid in de voor ieder Gewest op te richten opleidingsscholen, geloof ik dat een dergelijke opleiding een mooi resultaat zal geven, als slechts candidaten voor den cursus worden gekozen uit de vrouwen, die later het vertrouwen der bevolking zullen hebben, waarom voor Bali naar ik denk de vrouwen voortgekomen uit de families der balian-manak daarvoor in aanmerking komen.

De kraam- en zuigelingenverpleging besprekende staan wij achtereenvolgens stil bij:

De zwangerschap, de bevalling, het zoogen.

## 1. De zwangerschap.

Zwangerschap brengt geen verandering in de levenswijze van de vrouw, evenmin als dit bij Europeesche vrouwen behoeft te gebeuren. De Balische vrouw gewoon aan zwaren arbeid blijft daarmee doorgaan tot den laatsten dag; hout, water en andere zware lasten worden gedragen op het hoofd dikwijls langs sterk hellende bergpaden; misschien dat abortus, nog al veel voorkomende, hiervan het gevolg is.

Ligt de vrucht links dan wijst dit volgens de ervaring op de geboorte van een meisje; rechtsligging kondigt ongetwijfeld de geboorte van een zoon aan.

Is de vrouw zeven maanden zwanger dan brengt zij een offer in den Doodentempel (de poera Dalem), tevens in den huistempel (Sangga), waar zij aan Sanghijang Widi verzoekt haar bij te staan en de bevalling gunstig te doen verloopen (noenas peloekatan).

#### 2. De bevalling.

De vrouw verlaat eerst bij het afloopen van het vruchtwater (jeh njem) de balé-balé, waarop zij wellicht reeds eenige uren in barensweeën heeft doorgebracht; van de balé-balé gaat zij in hurkende houding op den grond zitten, om daar de geboorte af te wachten.

De doekoeng, een Balische vrouw, die de verloskunst meestal heeft geleerd van haar moeder of van een ander familielid, steunt de kraamvrouw en tracht door benedenwaartsche buikmassage de geboorte te bevorderen, voor welke manipulaties zij achter de hurkende vrouw plaats neemt.

Is het kind geboren dan heeft de balian haar aandacht te verdeelen tusschen moeder en kind; we zullen eerst de behandeling van het kind bespreken, om daarna te zien hoe de kraamvrouw wordt verzorgd.

# a. De zuigeling.

Na de geboorte wordt gewacht of de placenta wordt uitgestooten, om daarna over te gaan tot het doorsnijden van den navelstreng, omdat algemeen gevreesd wordt, dat de nageboorte zich na die doorsnijding onmiddellijk zal terugtrekken in te uterus; men wacht echter hoogstens een half uur en gaat dan gelukkig over tot het doorsnijden van den navelstreng.

Om het terugtrekken van de placenta te voorkomen wordt deze nu gefixeerd door den navelstreng nog aan de placenta verbonden vast te binden de een schil van een klapperdop.

Waarom daartoe niet overgegaan wordt direct na de geboorte is mij een raadsel; waarschijnlijk vindt de Baliër het beter, dat vrucht en placenta nog verbonden aan elkander worden uitgestooten; de placenta (harihari) wordt beschouwd als de broer van de vrucht, waarom deze ook na de uitstooting gewasschen wordt, in kains gewikkeld en begraven in een klapperdop.

De navelstreng wordt doorgesneden met een daarvoor scherp gemaakte bamboe-boeloeh, die verre van aseptisch is; de navelstreng wordt afgebonden met een vuil draadie of touwtie.

Mocht het kind in een toestand van asphyxie ter wereld komen dan worden neus en mond onmiddellijk gereinigd van slijm en bloed; men tracht het kind door het te slaan met de zgn. daoen kelor, door besprenkeling met koud water en door het in de ooren te toeteren tot schreeuwen te krijgen.

Is het naveltje goed afgebonden, dan wrijft de vroedvrouw de zuigeling in met koenjit en kalk, wat weer wordt afgewreven zoodat de slijmlaag tegelijk meegaat; daarna wordt de zuigeling gewasschen met water en zeep, of als zeep nog een onbekend luxe-artikel is met klapperolie.

Op de afgebonden navelstreng legt de vroedvrouw een papje van kemeri en zout toegedekt met dapdap blaren, waarover een lap wordt gebonden; tweemaal daags krijgt de zuigeling een nieuw papje op de navel.

Valt de navelstreng af, dan wordt deze in een doekje gewikkeld en begraven.

Op de fontanel (siwadoewara) krijgt de pasgeborene een papje van fijngewreven uien en den gestampten wortel van de tjangingboom, tot tijd en wijle eenige verbeening is ingetreden.

Nadat dit beredderd is, wordt het kind in eenige lappen gewikkeld op de balé-balé gelegd.

#### b. De kraamvrouw.

De uitstooting van de moederkoek tracht de vroedvrouw te bespoedigen door toediening van het volgend geneesmiddel: een gekookt kippenei, witte asch uit de keuken vermengd met een scheutje water; dit recept schijnt de placenta volgens de vroedvrouw week te maken.

Is de placenta uitgestooten dan wordt de vrouw gewasschen, het onderlijf flink gebonden in een lange goerita, die moet reiken tot halfweg de dijen en naar boven tot onder de borsten; bij een eerste bevalling moet de kraamvrouw dit verband gedurende minstens 25 dagen dragen, welke termijn bij volgende bevallingen tot 10 dagen verminderd wordt.

De kraamvrouw krijgt nog een djamoe bestaande uit koenjit, asem (tamarinde) en zout, wat de reiniging bevordert, is de afscheiding normaal, dan mag de kraamvrouw na een eerste bevalling op den derden dag opstaan; na een volgende bevalling mag ze reeds denzelfden morgen opstaan als zij slechts goed ingebonden is; is bedoelde afscheiding niet normaal, te gering, dan moet de vrouw dagenlang gehurkt blijven zitten met haar hoofd gebogen over een paar voor haar op een kist gelegde hoofdkussens.

Bevallingen waarbij de ligging van de vrucht abnormaal is loopen heel dikwijls verkeerd af, omdat de vroedvrouw de manipulaties voor het keeren b.v. niet kent.

Kinderen met den helm geboren (mekré) worden geholpen door onmiddellijk het vlies met den nagel open te scheuren en het kind vrij te maken; dit vlies wordt gedroogd en later als "djimat" in den buikgordel gedragen.

Het gebeurt nog al eens dat op Bali kinderen geboren worden met afgesloten anus, zoodat defaecatie onmogelijk is; deze kinderen die door een eenvoudig chirurgisch ingrijpen zouden kunnen worden gered, zijn nu onherroepelijk ten doode opgeschreven; de ouders die den afloop dezer gevallen kennen bekommeren zich weinig om

een dergelijk ongelukkig stumpertje, niet uit hardheid, maar omdat zij weten dat iedere toediening van voedsel het lijden slechts verergeren zal; het arme kind leeft eenige dagen, krijgt een geweldig opgezette buik, begint de faeces uit te braken en sterft na een ellendig lijden.

Wordt op Bali een tweeling geboren, een jongen en een meisje, dan moet de moeder met de kinderen buiten de desa op het kerkhof of bij den viersprong gaan wonen, omdat volgens de Baliërs een dergelijke geboorte de desa verontreinigt wat onheil over de inwoners zoude kunnen brengen; de familieleden geven daarna een zuiveringsfeest ter afwending dier onheilen; het gebruik berust op het geloof dat de tweeling in het moederlijf reeds overspel heeft-gepleegd, waardoor bloedschande zoude kunnen worden ten laste gelegd; daarom is op dit "manak-salah" verbanning gesteld met uitzondering voor de Brahmanen, die altijd een streepje voor hebben boven de anderen.

# 3. Het zoogen.

Heeft de moeder direct na de bevalling goed zog, voelt zij zich sterk en gezond, dan kan omniddellijk met de zooging begonnen worden.

Vermeerdering van zog wordt verkregen door massage en door een smeerseltje bestaande uit gestampte padi-stoppels, met gewreven vien en ragi dat op de borsten wordt gewreven.

Geeft dit geen resultaat, dan wordt aan Batara-Vishnoe geofferd op een grooten steen in de kali, welke offeranden volgens de Baliërs nooit tevergeefs zijn gebracht, wel een bewijs dat alle vrouwen hun kinderen kunnen zoogen.

#### II. De ziekten der Baliërs.

Zoo mannen als vrouwen zijn flink en kloek gebouwd, hebben een gezond en welvarend uiterlijk; gebrekkigen zijn zeldzaam. De mannen zijn gespierd, lang en slank met open, intelligent weinig behaard aangezicht. "Buikjes" ziet men weinig onder hen.

De Balische vrouw is forsch gebouwd met goed ontwikkelde lendenen, zoo dat zij, hoewel het elegante van de Javaansche vrouw missend, voor den beeldhouwer of schilder "het" model zoude zijn.

Haar borsten zijn groot, zeer ontwikkeld, met zware, soms dubbelconische tepel; bij jonge vrouwen, (ook niet bij de vleezige zusters) komen bijna geen hangbustes voor, wat als gezegd wellicht daaruit te verklaren is, dat zij, alles op hun hoofd dragende steeds rechtop moeten loopen.

Krankzinnigheid komt weinig voor; meer achterlijkheid en idiotisme.

Hondsdolheid, een algemeen in Indië voorkomende ziekte komt gelukkig op Bali niet voor, terwijl pest ook nooit werd geconstateerd, hoewel de woningbouw en vervuiling wel verlokkend zijn voor de verspreiding dezer ziekte.

De ziekten, die op Bali het meeste slachtoffers vragen zijn malaria, dysenterie, venerische ziekten, kinderziekten.

Malaria is hier bekend als sakit panas, sakit demem, sakit ngetor, sakit keboes.

De erven, woningen en muurtjes bedekt met padistroo, de slechte afwatering, de ligging te midden der sawahs bevordert deze ziekte zeer; overal broednesten voor de anophales; de Baliër slaapt altijd zonder klamboe, wordt dus 's nachts flink gestoken door de muskieten, en zoo goed als zeker geïnfecteerd.

Van bestuurswege wordt voortdurend onder contrôle kinine verstrekt, doch dikwijls met weinig resultaten, omdat de Baliër zoo gauw hij zich koortsvrij voelt geen kinine wil slikken, weer naar zijn sawahs gaat, daarna na een flinke koude een herhaling van de koortsaanval krijgt, dikwijls met doodelijken afloop.

Vele vallen ook door de dysenterie, bij de Baliërs bekend als "medjen".

Het aantal recepten dat de Baliërs hiertegen aanwenden is legio; er is bijna niemand op Bali, die niet eens of herhaalde malen een aanval van dysenterie heeft doorgemaakt en geen wonder nu we weten hoe weinig zij achten op hun eten en drinken.

Tengevolge van venerische ziekten schijnen niet zoovele patiënten het leven te verliezen; gonorrhoe (ngerasa) heeft zeker 90 % der bevolking meegemaakt; de meesten nemen eenige dagen een drank in gemaakt uit aftreksel van de blimbing besi, topblaadjes van de witte djamboe met santen en grof zout welke drank een goede doorstraling bewerkt, de urineloozing moet vermeerderen, om na een dag of tien als de patient schijnbaar genezen is niet meer gebruikt te worden.

Volgens de verhalen zou syphilis zeer verbreid zijn, wat mij niet is opgevallen; het ras is gezond en flink; gebrekkigen komen niet voor, in de klinieken worden weinig patienten voor die ziekte behandeld.

Tegen deze ziekte (kongkangan) worden ook allerlei inwendige middeltjes gebruikt, die weinig zullen helpen, zoodat de patient de ziekte wel in al zijn stadia zal doormaken, blijkbaar zonder daarvan veel last te krijgen.

Heel veel kinderen sterven beneden het jaar en wel aan:

- a. huidziekten, tengevolge van den staat van vervuiling waarin de jonge kinderen verkeeren;
- b. navelontsteking; tengevolge daarvan waarschijnlijk buikvliesontsteking waardoor vele pasgeborenen na eenige dagen weer ten grave dalen;
- c. stuipen, hier bekend als "sawan" waarbij wordt onderscheiden naar de verschijnselen in sawan tangis, huilstuipen, sawan jeh, als de kinderen zich om en om werpen, sawan bangkai, de krampstuipen waarbij het lichaam als het ware lijkstijfheid krijgt; de laatste is misschien wel te wijten aan tetanus

waarbij dezelfde verschijnselen worden waargenomen.

Het verwondert mij nog dat geen grooter procent der kinderen sterft, als we zien de vervuiling waarin de kinderen reeds na eenige dagen verkeeren, het lichaam overdekt met uitslag, oogen, ooren, neus en mond alle schrikkelijk verwaarloosd, de laatste vuil van melkschimmels, die de maag van de zuigeling ook geheel van streek brengen.

Behalve deze ziekten wijs ik nog op scabiës, herpes en ringworm, alle huidaandoeningen die tengevolge der onreinheid bij velen voorkomen, zij het in geringer mate dan men verwachten kon.

Kropgezwellen komen veel voor in de bergen; hoewel het drinkwater op Bali zeer kalkhoudend is kan hieraan het kropgezwel niet, althans niet alleen worden toegeschreven, daar men vreemdelingen, die hier hun leven lang hetzelfde water drinken die struma niet ziet krijgen.

Struma wordt ook wel toegeschreven aan het voortdudurend torschen van zware lasten op het hoofd; deze lezing kan ook niet de juiste zijn, omdat onder personen van hooge kasten die geen lasten dragen mogen, toch even goed kropgezwellen voorkomen.

De geweldige opzetting schijnt niet te hinderen en de levensduur ook niet te verkorten; tenminste onder die "kroppers" treft men heel oude lieden aan en het sterftecijfer in die bergdesa's is niet grooter dan in andere plaatsen.

Personen lijdende aan vallende ziekte, "sakit ajan" vinden meestal een vroegen dood doordat zij een aanval krijgen terwijl ze in de rivier baden of juist in een ravijn afdalen.

De kinderziekte, mazelen, hier bekend onder den naam "sakit tampak" verloopt over het algemeen goedaardig, ondanks de middelen ter genezing, d.i. een koude waterstraal van een bron of het bad in de kali. In de Balische wetboeken worden enkele ziekten genoemd, die zoo de man daaraan lijdt der vrouw het recht geven om echtscheiding te vragen.

Zoo in het wetboek Agama o.a. de lepra.

Is een man lijdende aan krankzinnigheid, tering, vallende ziekte of is hij impotent, dan moet de vrouw volgens datzelfde wetboek drie jaar wachten; is hij dan nog niet genezen, dan mag de vrouw een anderen man volgen zonder het huwelijksgeld aan haar eersten man terug te moeten betalen.

Cholera is sedert 1915 niet meer voorgekomen; niet onmogelijk dat de kans voor besmetting in deze jaren veel minder was ook naar ik meer op Java, omdat gedurende de oorlogsjaren geen bedevaarten naar Mekka plaats vonden.

De pokken zijn thans, kunnen we zeggen, uit Bali ge bannen. Zulks is de verdienste van den B. G. D., die met groote energie de algemeene vaccinatie onder de dichte bevolking heeft doorgevoerd, in weerwil van de moeilijkheden met het in den aanvang niet al te bruikbare personeel

Het gewest is verdeeld in vaccinatiedistricten onder een vaccinateur die wekelijks volgens een bepaald plan een groep desa's bezoekt om de kinderen daar te vaccineeren, terwijl hij dan tevens alle in de vorige week in een andere groep desa's gevaccineerde kinderen kan onderzoeken.

Om de drie maanden worden aparte tournee's gemaakt in een bestuursdistrict voor de revaccinatie der volwassenen en wel zoo dat in tien jaar tijds alle lieden in het vaccinatiedistrict een revaccinatie ondergingen; een straalkaart geeft een duidelijk beeld hoe de vaccinateur door zijn ressort reist.

De vaccinatie hoewel geen dwang werd uitgeoefend kon hier zoo goed worden ingevoerd, omdat de Baliër eenmaal overtuigd van de noodzaak van een maatregel zich zonder morren daaraan onderwerpt. Pokkenlijders werden vroeger aan de waterkuur onderworpen tot den 9den dag; begonnen de pokken te etteren dan werd de lijder in huis gehouden en ingesmeerd met fijn gestampte rijst vermengd met het binnenste van de manggapit.

Op Bali komen nog ongeveer 1200 lijders aan lepra (sakit ila, sakit gdé, sakit mahoera) voor; genezing zag ik nog nooit.

Tijdens den Vorstentijd werden de ongelukkigen reeds buiten de desa's gebannen, en woonden dan samen meestal aan het strand; in Tabanan was toen in Kediri zoo'n groote leprozerie, dat er geregeld passer werd gehouden; de plaats was tevens zoo ongezond door malaria dat heden de heele leprozerie bijna is uitgestorven.

Onder het bestuur werden peswara's vastgesteld op de leprozerieën; de familieleden werden verplicht hun patiënten in de leprozerie te onderhouden; nalatigheid daarin werd strafbaar gesteld.

Alle districtshoofden in Boeleleng moeten à tour de role eenmaal per maand de leprozerie onderzoeken, terwijl wekelijks de dokter de patiënten onderzoekt en behandelt voor andere aandoeningen of ziekten.

#### III. De Geneeskunst der Baliërs.

Met opzet wordt gesproken van de geneeskunst en niet van de geneeskunde, want waarlijk de Balische geneesheer beschikt niet over al te groote kennis; een zestigtaljaren geleden schreef van Bloemen Waanders al in het Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde, (deel 7-1859) dat geen twee procent der zieken op Bali hun genezing te danken hebben aan den dokter, doch alleen aan eigen natuur, wat niet wegneemt, dat de plattelandsgeneesheer zeer gezocht is, zoo zelfs dat er in een desa gewoonlijk meer dan een is.

Het spreekt van zelf dat zij vooral werken met tooverformules, wat bij de patienten, die ziekten toeschrijven aan de werking der booze geesten, een zeer betrouwbare indruk vestigt; inwendig wordt den zieke door den esculaap gelukkig heel weinig toegediend, omdat deze zijn heil zoekt in het toedienen van onschuldige smeerselen.

Onder de doktoren, die hier den naam van balijan dragen, zoowel vrouwen als mannen, treffen we verschillende specialiteiten aan, bij wie evenwel het woord specialiteit niet duidt op hun bijzondere kennis van bepaalde ziekten en hunne geneeswijze, doch meer op het toepassen van bijzondere methodes.

#### Wij kennen:

- 1. : de balijan oesada;
- 2. : de balijan tetakson;
- 3. : de balijan èngèngan;
- 4. : de balijan pèhèdan;
- 5. : de balijan manakan;

#### De balijan oesada.

Hij put zijn kennis uit lessen die hij volgt bij beroemde geneeskundigen, voorts uit de boeken, de "oesada" zooals het geleerde werk heet; dit boek kent bij geheel uit zijn hoofd, weet daaruit te halen wat voor den patiënt, waaraan deze ook lijdende is, goed moet zijn.

Wordt de balijan oesada geroepen, dan gaat hij naar den kranke, die zoo lang door hem onderzocht wordt, totdat hij weet, waaraan hij lijdende is, en kan aangegeven welke kruiden moeten worden toegediend; die kruiden moeten de familieleden van den zieke zelf zoeken, aan den balijan geven, die de benoodigde hoeveelheid afweegt, vermengt, de familie opdraagt verschillende ingrediënten te stampen, te wrijven of te kooken, totdat het geneesmiddel voor het gebruik gereed is.

Over het genecsmiddel spreekt de balijan een gebed uit, waardoor de kruiden, de "tamba", worden gewijd tot heelmiddel, de "srana"; als de gebeden worden opgezegd, mogen eenige offeranden niet ontbreken, waarvoor steeds gekozen worden de tjanang-sari, bloemen met sirih, met een halve klapperdop gevuld met rijst, waaraan toegevoegd 66 kepengs; drie of vier dezer duiten worden op het voorerf geworpen, een gave voor de booze geesten, de zgn. "pengloewar".

Is het geneesmiddel toegediend, dan wordt het resultaat afgewacht; gevoelt de patiënt na een half uur geen verlichting of wijst geen ander teeken op de goede werking dan wordt een ander recept opgemaakt, op de zelfde manier weer ingegeven, waarna wordt gewacht; mocht na eenige uren nog geen verandering ten gunste zijn ingetreden, of blijkt duidelijk dat het middel niets helpt, dan gaat de balijan naar huis, het restant der offeranden naar huis medenemende als honorarium, een goede regeling waarbij achterstallige doktersrekeningen onmogelijk worten.

Als de balijan den volgenden morgen weer geroepen wordt, gaat hij onmiddellijk naar den kranke toe, waarvoor hij weer op dezelfde wijze betaald wordt als gisteren, zoodat een langdurige ziekte aan de familie nog heel wat kan kosten.

De balijan gaat nooit uit zich zelf, dus zonder geroepen te zijn weer naar zijn patiënt kijken, al zou hij ook hooren dat het met hem zeer achteruitging, niet uit harteloosheid, doch louter om de familie, die wellicht een anderen balijan bij den zieke gehaald heeft, niet verlegen te maken.

De behandelende geneesheer laat zich niet overhalen om ten huize van den zieke een maaltijd te gebruiken, omdat dit de werking van geneesmiddel en gebed zoude verminderen.

Ook verstrekken zij geen geneesmiddelen op de zgn. hari-pasar, dat zijn hari pasah, hari toenglih en hari dora, omdat wordt verondersteld, dat de goden op die dagen een vasten zetel hebben en zich dan voor aardsche dingen niet interesseeren, zoodat een gebed van den balijan niet de minste uitwerking zoude hebben; die dagen zij voor de goden de zgn. joga-dewa-dewa.

Zijn er aanwijzingen dat de doodstrijd intreedt en de hulp van den balijan dus niet heeft mogen baten, dan ruimt deze tijdig het veld, omdat hij zich zeer beschaamd zou voelen tegenover de familieleden zijn onmacht te moeten bekennen.

Indien de zieke sterft, krijgt de balijan niets meer; na herstel van een ernstige ziekte biedt de familie van den herstelde in den huistempel van den balijan nog wel eens een groot feest aan, waarbij het niet ontbreekt aan de noodige cadeaux.

Het boek, de "Oesada darma" waaruit de balijan al zijn geleerdheid haalt, is een op lontar in Balisch karakter geschreven werk, dat hier en daar opgesmukt is met Kawi-woorden.

De oesada bevat een opdracht aan de goden, daarna de leer der diagnose voorts de pharmacopae en daarna de gebeden, die bij het klaarmaken der geneesmiddelen behooren te worden uitgesproken.

De aanhef van het wonderboek luidt vertaald aldus: "Moge het geluk ons niet onthouden worden.

"Dit is het boek der geneesmiddelen, teneinde te kun-"nen naspeuren of de zieke zal genezen, dan wel of de "dood hem zal wegnemen, of de geneesmiddelen leniging "zullen brengen, dan wel vergeefs zullen worden aange-"wend.

"Weet dan, dat al wordt ook het geneesmiddel gege-"ven, maar bij Gods raadsbesluit is vastgesteld dat onge-"luk den lijder treffen zal, zoo moet hij gewisselijk "sterven en past het niet daarover een oordeel te vellen; "doch ook indien met Gods hulp de lijder het geluk heeft "te herstellen, spreekt dan geen loftuitingen uit over den "heelmeester, die de geneesmiddelen gaf, aangezien alles "gaat zooals de Boeken het hebben voorgeschreven."

Op deze aanhef volgt de leer der diagnose, waaruit we aanstippen, dat daarin wordt voorgeschreven een betasting van het lichaam van den zieke, waarbij de dokter letten moet op de klachten van den patiënt; speciaal onderzoeke hij de pols en het bloed in het nagelbed, de hartslag, de kleur der pupil, de ontlasting en de urine.

Een frequente pols, een sterke vlugge hartslag en een gele pupil wijzen volgens dit boek op koorts, sakit panas; een blauwachtige pupil, langzame pols en zwakke hartslag doen denken aan sakit dingin.

De patiënten lijden aan kritieke koortsen, als het zweet in de fontanellen streek uitbreekt; de Baliër denkt zich den toestand nml. zoo, dat bij koortsen de warmte geweldig is toegenomen in de buikholte, waar het volgens hem aan het koken is; wordt die hitte inwendig zoo erg, dat de stoom als zweet uit het hoofd naar buiten treedt, dan wordt de toestand kritiek voor den patiënt, die zeker dood gaat als niet binnen 7 dagen verbetering intreedt; komt de patient deze kritieke dagen door, heeft hij m.a.w. de crisis doorstaan, dan is er alle hoop dat hij gered is.

De doodstrijd kondigt zich aan door het uitbreken van veel zweet achter de ooren en ook door het vertrekken der mondhoeken, welke verschijnselen voorspellen dat nog dien dag de zieke sterven zal.

Eenige bladzijden worden daarna gewijd aan het beschrijven van verschillende ziekteverschijnselen; hieruit doen we slechts hier en daar een greep, omdat het vertalen van dit hoofdstuk in zijn geheel teveel van onzen tijd en het lezen van dat hoofdstuk teveel van het geduld der lezers zou vorderen.

Bloeduitvloeiingen uit de anus zonder pijnen in de buik wijzen er op dat de patient lijdende is aan "toedjoe bengang" (aambeien); klaagt de zieke tevens over heftige buikpijnen, terwijl hij dikwijls per dag bloederige ontlasting heeft, dan lijdt hij aan "medjen" (dysenterie); is de ontlasting vermengd met bloed en pus, dan wordt die vorm een dysenterie "lelengedang" genoemd.

Urineloozing gepaard met afscheiding van pus en bloed wijst op sakit rasa (gonorrhoe).

Geeft iemand vloeibaar bloed op, zgn. levend bloed (darah idoep), zonder klachten te uiten over pijnen in borst of keel dan moet hij vergif hebben binnengekre-

gen; klaagt hij over pijnen in borst of keel, dan moet gedacht worden aan tering (ngeres).

Lijdt iemand aan ontsteking in de buik (bedasa ring djero)dan zal hij klagen over pijn bij het urineeren, terwijl druk op de buik uitstralende pijnen veroorzaakt.

Epilepsie, waarvan twee soorten bekend zijn, uit zich door het plotseling in elkander zakken van de zieken die heftige krampbewegingen maken, terwijl het schuim op de lippen komt; deze vormt heet "sakit-ajan", naast de tweede vorm "tiwang batang" genoemd, waarbij dezelfde verschijnselen optreden, alleen geen schuim uit den mond vloeit.

Voert iemand alles wat men hem opdraagt verkeerd uit, lijdt hij zooals men hier zegt aan "salah oekoer", spreekt hij zonder intonatie, dan wordt hij èdan(idioot) genoemd; de meer alledaagsche uitdrukking voor idiootheid is boedoeh-boedoehan.

Als een patiënt klaagt over hevige pijnen in de navelstreek, zonder dat daarvoor eenige rede is, zonder ook eenig ander zickteverschijnsel, dan is de arme patient stellig behekst door een lèak (weerwolf); deze heeft hem wat ingegeven, waardoor hij die vreemde pijnen heeft; de oesada darma geeft hieraan de naam — "toedjoe desti pepasangan".

Het hoofdstuk der geneesmiddelen dat nu volgt bevat 249 recepten, met vermelding voor welke ziekte deze dienen, op welke wijze de geneesmiddelen moeten worden bereid en toegediend, of ze inwendig dan wel uitwendig moeten gebruikt worden.

Het boek geeft geen hoeveelheden aan; daarmee houdt de balijan zich ook niet op, dit overlatende aan de zieke of zijn familieleden, dan wel naar zijn ervaring een bepaalde hoeveelheid voorschrijvende, waarbij geen verschil bij zijn patiënten gemaakt wordt.

We mogen daarom voor de patienten blijde zijn dat onschuldige middeltjes werden voorgeschreven; anders kon het wel eens verkeerd afloopen met de zieken, die zonder rekening te houden met toestand van hart, nieren en maag, van den dokter allerlei schadelijke middeltjes in ongeoorloofde dosis zouden te slikken krijgen.

De meest gebruikte geneesmiddelen zijn kruidenaftreksels, gedroogde knollen, boombasten, wortels gemengd met djeroekwater, uien, suiker, azijn en andere specerijen.

Het receptenboek komt veel overeen met een dergelijk boek op Java door de doekoens gebruikt, waarin naar ik meen 249 recepten voorkomen.

Elk geneesmiddel wordt gevolgd door een spreuk, alleen bekend bij den balijan, die na toediening van het geneesmiddel of even daarvoor deze spreuk met veel gewichtigdoenerij zal opzeggen, waardoor hij zich in een waas van geheimzinnigheid weet te hullen.

Hieronder volgen eenige der recepten met de daarbijbehoorende spreuken, zoo goed mogelijk vertaald, wat soms nog al eens moeilijkheid gaf.

Recept No. 19.

Een geneesmiddel tegen dysenterie.

Men neme een kleine jonge klappa-idjoe, en make in de schil een opening waardoor wierook, schors van bohok-hout (gebrand) in de klapper gebracht wordt; de wierook, het gebrande hout, fijn gewreven met suiker en gemengd met het klapperwater wordt als bedak op de onderbuik gesmeerd.

Sprenk: Dat het bloed gestelpt worde, dat de diarrhae gestopt worde bij N.N.; moge de ziekte wijken, de Almachtige zal hem helpen totdat de verschijnselen verdwenen zijn, dat hij geneze, dat hij geneze.

Recept No. 131.

Een geneesmiddel tegen dysenterie, zoowel medjen als lelengedang.

Men neme de schors van de wilde djamboeboom, met de jonge topblaadjes van dezelfde boom, vermengd met de schors van de nagesari en ook de topblaadjes daarvan, voorts de schors van temoetis, sari koening (een gele bedak), ginten, wierook, korianderzaad, madjakane, galnoot, de bloem van de nagesare, roode rijst, alles met elkander goed gestampt, en afgetrokken in water, welk aftreksel goed gefilterd gedronken moet worden, terwijl het residu als bedak op de buik moet worden gewreven.

Spreuk: Moge het bloeden ophouden, de ettervloed gestild worden, de diarrhae een einde nemen, de ziekte van N.N. niet terugkomen, en van hem wijken; dat hij geneze.

Recept No. 66.

Een recept tegen bloeddiarrhae.

Men roostere een ei van een kip, waarvan de veeren tegen den draad instaan, en wel in den huistempel, voor de sangga-kemoelan, waarin de Drie-eenheid wordt vereerd.

Spreuk: Ong Barah Batara zwijg;...ontsteking van de huid, van de hand, van de spieren (het vleesch) van de bloedvaten, van het hart, van de longen, van de milt, alle ontstekingen kunnen alleen genezen worden door Hem, den Almachtige; al zouden ook alle menschen vergeven zijn met het ergste gif, Hij zal de ziekte wegnemen; genezing, genezing, genezing, genezing.

Als offeranden moeten gegeven worden 27 kepengs, en een klapperdop rijst, met sirihbladen; na het uitspreken van dit gebed moet de zieke het geroosterde ei opeten.

Recept No. 108.

Een geneesmiddel tegen brandwonden.

Het schraapsel van de vezelige bast van een klappernoot vermengde men met zout, kauwe dit goed, om daarna het spreeksel vermengd met het schraapsel op de brandwond te spuiten; in plaats van het schraapsel der klapperbast kan ook koffieblad genomen worden.

De daarbij behoorende spreuk kan ik, niet vertalen; verschillende Balische geleerden daarover gepolsd, wisten mij ook geen uitsluitsel te geven.

Recept No. 145.

Een geneesmiddel tegen pijn in de maagstreek (moro tiwang).

Peper, kasoena, kalmuswortel en droge kalk moeten innig vermengd worden; aan dat mengsel voege men toe djeroek, water en klapperolie, wat tezamen in een halve klapperdop, die nog voorzien is van zijn vezels wordt gegoten; binnenin de dop wordt tevoren met Balisch karakter het woord "angkara" (het teeken voor Brahma) geschreven; de klapperdop wordt dan voor de sangga-kemoelan gelegd, met de volgende offers: het zgn. sesantoen-offer met 227 kepengs, nog een halve klapperdop met rijst en een pakje garen.

Spreuk: Ong, de Goden wonen in het lichaam, als ware dat een heilig en zuiver eiland; ik geef geneesmiddelen voor uw buikziekte; indien deze ziekte niet wijken wii, zoo zult ge sterven.

Recept No. 161.

Als op het donker van de oogappel witte stippeltjes zitten, moet men het sap van roode, te voren zacht gemaakte uien door een peperhuisje van pisangblad (kodjong) op de oogen blazen.

Voor bijziendheid (lamoer) bestaat ook een middeltje: semboeng-isenblaren, met uien en zout tezamen verbrand moeten door een kodjong op de cogen geblazen worden.

Spreuk: De zon is een helende kracht, zij is gelijk helende druppels, zoo wel voor het rechteroog als voor het linkeroog; de maan is als de pupil van het oog; het oog schittert als de glans van Maan en Zon;

Ong Batara Goeroe komende van het Oosten, wonende in het Noorden en zetel kiezende in het donker van het oog; gij Sanghijang Widi zetelende in het midden van het oog, ontluik de pupillen, die zijn als een lamp voor de oogappels:

Ong Batara Goeroe komende van het Oosten en zetelende in het wit van het oog; Batara Maha-Dewa komende van het Westen zetelende in het geel van het oog en gij Batara Vishnoe komende van het Noorden, zetel kiezende in het donker van het oog, en in het midden Sanghijang Widi, zetelende in de pupil, komt uit gij allen als een lichtglans voor het oog, opdat een helder schitterend licht in het oog zij; en komen plotseling roode en witte nevels, dan zullen deze moeten verdwijnen voor de zwarte wolk, totdat de glans der oogen zal zijn als een heldere spiegel.

Recept No. 162.

Een geneesmiddel tegen zweren.

Zout met kemeri, blaren van de doesa-keling, ananasbloemen en blaren van de baoes, flink vermengd en gestampt op de zweer te leggen.

Spreuk: Ong Boeta Mihi, Boeta Beti, indien gij allen boeta's in staat zijt een tempelpoort op te richten te midden van de zee, zou zullen zweren, ontstekingsprocessen, vurigheid stellig ontstaan, doch indien gij geen tempelpoort kunt bouwen temidden der golven, zoo zullen geen dier ziekten kunnen ontstaan; etter met bloed zullen zich niet kunnen ophoopen; afvloeien zal het bloed en alle andere slechte stoffen zullen verdwijnen, want ik heb de geneesmiddelen versterkt om N. N. te genezen van zijn kwalen, en mijn gebed zal verhoord worden; daartegen zal alles falen.

Dit is een zware bezwering der booze geesten, aan wier invloed de ziekte wordt toegeschreven; de spreuk lijkt wel te zijn een hoonend tarten der kwelduivels, die alleen als zij over wonderkracht kunnen beschikken den zieke zullen kunnen plagen.

Recept No. 163.

Een geneesmiddel aan te wenden tegen alle ziekten en vergiften.

Men sproeie bronwater, naar links draaiende, om zich heen, onder het opzeggen van de volgende woorden:

Ong Sanghijang Tiga Warna (Brahma, Vishnoe en Iswara), ik ben het hoofd der duivelen, ik ben krachtiger dan alle vijanden der menschen, ik ben een God die dooden kan, ik ben de God van de witte meroe, ik kan niet verwonnen worden door al mijne tegenstanders; allen die tot mij komen, zal ik helpen.

Dit gebed moet driemaal achter elkaar worden uitgesproken; in plaats van bronwater kan men ook uitgekauwd mesoewisap om zich heen sproeien.

Ook dit lijkt mij een geestenbezwering, waarbij de balijan de boeta's imponeert door zijn krachtige taal.

De beteekenis van "ik ben de God van de witte meroe" ontgaat mij. Misschen is het Iswara; immers Hij zetelt in een zilveren meroe; Vishnoe in de ijzeren(zwarte meroe), Brahma in de bronzen (roode meroe).

Recept No. 171.

Een geneesmiddel tegen de sarab ziekte, di. een naam voor alle ziekten der kleine kinderen onder de 42 dagen.

Versch bronwater giete men over in de zgn. siboeg, dat is een heele fijne klapperdop, daarvoor uitgezocht, in geen enkel huis ontbrekende.

Het gebed daarbij opgezegd luidt:

Ong Nini Batara Doerga (beschouwd als het hoofd der duivelen en heksen staande, vereerd in 'de poera Dalem) wij bidden breng toch geen ziekte over ons, breng geen ziekte in den buik van ons kindje, kom uit, treedt uit, zooals het zaad (sperma) naar buiten komt, het roode zaad en het zwarte zaad, het zaad der vrouwen (vagina- vocht uit de klieren) en het zaad der mannen, breng geen ziekte over ons; ik weet wie de ziekte brengt, het is de God van Modjopahit, die de ziekte over ons brengt.

Gij, die zetelt in de amproe (galblaas) neemt toch weg de ziekte van het kind, neemt weg de sarab getih, de sarab naga, de sarab bila, de sarab baboe, de sarab bodjog, de sarab barong, de sarab bangkai en de sarab kaleseh want hij Empoe Prada is wijs om al deze ziekten van ons weg te nemen; Ang-Ong.

Het zoo "besproken" bronwater wordt gebruikt als badwater voor het kind. De verschillende kinderziekten worden hier genoemd; zij danken hun naam aan de ziekteverschijnselen; een kind lijdt aan "sarab bodjog" als het zich beweegt als een aap; sarab bangkai is de lijkstijfheid bij stuipen, misschien tetanus; lijdt een kind aan sarab naga dan maakt het bewegingen waarschijnlijk van pijn als een draak.

Empoe Prada is een figuur uit het groote heksenverhaal Tjalong Arang; deze wijze priester heeft de macht gekregen om zelfs heksen en booze geesten te overmeesteren; vandaar zeker dat zijn naam in dit gebed genoemd wordt en zijn hulp wordt ingeroepen om de booze geesten die boven alles kleine kinderen willen kwellen te verjagen.

Recept No. 248.

Bebajon. Dit is een gebed als loftuiting opgezegd, een loftuiting tot God, opdat deze de kracht aan den zwaren zieke terug moge geven; dit gebed wordt gebruikt als iemand op het uiterste ligt, maar nog graag zijn familie die verre is wil zien en spreken voor hij bezwijkt. Men bidt dan aldus:

Aarde, Water. Licht, Wind. Hemel, Zon en Maan, Sterren, groote en kleine Donder en Bliksem, Dag en Nacht, Water en Vuur, onveranderlijk zijt gij allen, onveranderlijk en eeuwig gelijk de Goden:

Batara Iswara zetelt in het hart; Batara Maha-Dewa zetelt in de bijnieren; Batara Maha-Swara zetelt in de longen; Batara Brahma zetelt in de lever; Batara Loedra zetelt in de milt; Batara Sangkara zetelt in de ingewanden; Batara Vishnoe zetelt in de galblaas: Batara Samboe zetelt in het strottenhoofd; Batara Siwa zetelt in de leverpunt: Alzoo is de zetel van de Negen Goden. Nu noemen wii de viif Dewata Resi: Sang Korsika zetelt in de huid: Sang Garga zetelt in het vleesch (spieren) Sang Metri zetelt in de bloedvaten: Sang Koeroesia zetelt in de beenderen: Sang Pretandiala woont in het beenderenmerg: Aldus is de zetel der Dewata Pantia Resi. Nog noemen we de Dewa Tiatoer Loka Pala: Sanghijang Indra zetelt in de oogen: Sanghijang Jama zetelt in de mond; Sanghijang Baroena zetelt in de neus: Sanghijang Kiwera zetelt in de ooren. Alzoo wonen de Dewa Tiatoer Loka Pala.

Moge de kracht van Koetjika, Koeta Bali, Anoeman, Anala, Anggada en Soegriwa, (allen namen der apenkoningen uit het verhaal de Ramajana en bekend om hun geweldige kracht) over den kranke komen; moge de kracht der wonderwapens genaamd Tjadoe sakti, Radja panoelah titi djati en titi prelina den zieke versterken, mogen alle deze krachten neerdalen op de vlakke rots (?), dan zal de ziel van N.N. niet kunnen vlieden, en zal als weleer beschut worden door de schaduw der waringin; onbewogen zal blijven de ziel van N.N., opgesloten in de buikholte van N.N.; leven zal hij, hij zal leven, leven. Waarschijnselijk wordt met "vlakke rots" (watoe koemelasa) het menschelijk lichaam bedoeld.

Een merkwaardig stuk; stellig worden met opzet alle goden en halfgoden genoemd met vermelding van hun zetel in het lichaam, opdat toch vooral niets vergeten worde, wat fataal zou kunnen worden voor den zwaarzieke wiens heele lichaam door de ziekte wellicht aantast is; merkwaardig ook is de opsomming der Goden en hun zetel in het lichaam.

Bovenaan staat Batara Iswara; zijn plaats is in het hart, ons belangrijkste orgaan; stellig is deze opeenvolging niet toevallig, maar met studie gekozen, door iemand die de anatomie van het menschelijk lichaam goed kende; trouwens een balijan die mij over zijn werken vertelde, verbaasde mij over zijn kennis van het menschelijk lichaam.

We zien dan, dat de Negen Goden een plaats kregen in de belangrijke organen van het lichaam.

Voor de Dewata Pantja Resi is een plaats aangewezen in het omhulsel, de romp (geraamte met vleesch en het daarin loopende bloed).

De Dewa Tjatoer Loka Pala wonen in de zintuigen, het gezicht, smaak reuk en gehoor; de tastzin, die waarschijnlijk niet als een zintuig wordt opgevat, wordt niet, genoemd.

### De Balijan Tetakson.

Onder de balijans komen veel personen voor, die eigenlijk in de desa bekend staan als een beetje idioot (èdan) te zijn; zij hebben geestvêrschijningen; de taksoe (tusschenpersoon bij menschen en goden) wil zetel in hun lichaam nemen en de wil der Goden openbaren, welke toestanden over het algemeen bij geestelijk minder sterken zullen voorkomen.

Als iemand wil weten of zijn pasgeboren kind onder een goed gesternte is geboren, begeeft hij zich naar den Balischen sterrenwichelaar om dezen te vragen, wiens ziel (tjehaja) in het lichaam van het pasgeboren kind is gekomen; de Baliërs gelooven nml. dat de ziel van een hunner overleden familieleden, wiens asch reeds verbrand is, weer zetel kiest in de jong geborene; als de ziel van een slecht mensch daar zetel kiest, zal het kind zeker een moeilijk leven vol zorgen hebben; is cranwel de ziel an een edel en rechtvaardig familielid het kindje gevaren, dan zal veel geluk voor het kind zijn weggelegd.

ŧ

De ouders van de jonggeborene brengen offers mede, nml. kleefrijst, eendeneieren, vruchten, een flesch toewak. een halve klapperdop rijst met 66 kepengs; ondertusschen zorgt de familie thuis, dat in hun huistempel ook offers worden neergelegd, tot daar wonende Godheid biddende:

O. God, gij die woont in de sangga-kemoelan, wijlieden hebben de onzen uitgezonden naar balijan N. N. in de desa A.; wij smeeken U, wilt den taksoe bevelen duidelijk alles te verklaren en te antwoorden op alles wat de balijan vragen zal, opdat hij naar waarheid zal vertellen al wat hij uit de teekenen lezen zal.

De balijan tetakson biedt de door de familie meegegebrachte offeranden aan in zijn eigen sangga b.v.; zelf
gaat hij achter de offeranden op den grond zitten, met
entbloot hoofd; zijn hoofd is gebogen, voor hem brandt
de wierook, blauwe rook kronkelt op uit het wierookvat,
ingesnoven door den balijan; met luide stem roept hij
den taksoe op, totdat aan het trillen van het lichaam
merkbaar wordt dat de taksoe zijn lichaam is binnengegaan; de balijan raakt hierdoor in een toestand van
verdooving, in welke toestand hij begint te spreken of
beter gezegd in welke toestand de taksoe door hem zich
manifesteert; de taksoe heeft door de tusschenkomst van
de Godheid in den huistempel wiens hulp immers gevraagd werd al vernomen wat van hem gevraagd wordt.

We hooren den balijan dan ook zeggen: ik weet, waarvoor gijlieden gekomen zijt; gij wilt weten welke ziel in het lichaam van uw pasgeborene is gevaren; hierop bekennen de lieden, dat zij inderdaad die wensch koesteren, waarop de taksoe zegt, welnu weet dan dat de ziel van N.N. (de grootvader b.v.) zetel in het lichaam van den jonggeborene heeft gekozen; soms ontvangen de ouders de mededeeling dat meerdere zielen in hun kind zijn gevaren.

Als de ouders nog niet tevreden zijn met de woorden van de balijan probeeren zij het nog eens en soms herhaalde malen bij verschillende balijans; vinden de ouders dat zij bij voldoende balijans geweest zijn dan gaan zij "stemmen" opnemen; de zeel door het meerendeel der balijans genoemd wordt verondersteld de ware te zijn; men ziet ook hier — il y a des accomodements avec le ciel.

## De balijan èngèngan.

Als de balijan èngèngan voelt dat goden en duivelen genegen zijn plaats in zijn lichaam te nemen, kan hij als balijan optreden na tevoren een reiniging te ondergaan (mewinten), waardoor hij het recht verwerft de pedanda bel (badjra) gebruiken, evenals een tempelwachter (pemangkoe).

Het werk der balijan engengan is vooral het verjagen der booze geesten, het reinigen van de woningen en erven bewoond door zieke menschen, die immers door booze geesten ziek zijn geworden.

De Baliër Pan Dangin is ziek geworden, nadat hij een stuk woesten grond heeft ontgonnen; ongetwijfeld heeft hij daar een geest verontrust; het beste is dus den balijan èngèngan te roepen, opdat deze de kwelduivels in een goeden luim weet te brengen.

Op de afgesproken dag worden offeranden gebracht naar de plaats waar de zieke zijn ontginning is begonnen; deze grond was stellig tanah-angker of tanahtenged (verboden grond), waarom de balijan op het erf van den zieke gezeten de geest oproept, die klaarblijkelijk heer en meester over den ontgomen grond is; bij het oproepen van dien boozen geest staan de familieleden van den zieke de balijan flink bij, door op eentoonige wijze te zingen, op de gong te slaan totdat de boeta in het lichaam van den balijan is binnengedrongen; het binnengaan van den geest merkt men aan de gebaren van den balijan, die met zijn oogen begint te rollen, allerlei afschuwelijke geluiden uitstoot, met zijn handen in den grond woelt en in alles aan een van den duivel bezetende doet denken.

"Wel, wel, zijt ge flink ziek, ja dat komt ervan, dat "is je eigen schuld vriendje, dat is nu eens mijn wraak; "en gij, familie van den zieke, ik zeg U, die zieke is een "slecht mensch, die mijn grond heeft durven ontginnen "zonder mij om verlof te vragen; in het geheim is hij "daar gaan spitten en ploegen op de plaats waar ik "rustig woonde, zoodat mijn huis en allerlei huisraad "vernield is; indien ge hem weer gezond wilt hebben, "dan wensch ik, dat ge eerst alles zult vergoeden."

Hierop zegt de persoon die het verzoeningsfeest geeft, dat hij graag alle geleden schade wil vergoeden, waarbij hij eenig huisraad als keukengerei, een weefgetouw, edg. vertoont, welke moeten dienen als vergoeding voor de aan den geest betrokkende schade.

De "boeta' zeer in zijn nopjes bij het zien van al die dingen, noemt nu het geneesmiddel wat den zieke weer gezond zal maken, met den wensch om op de ontgonnen grond een bedehuis voor hem op te richten, opdat de booze geest daar weer een rustige verblijfplaats heeft.

Het laatste verzoek wordt onmiddellijk ingewilligd; met spoed wordt een bedehuis opgericht voor den weer goed geluimden boeta.

Nu weten we ook, waarom over heel Bali in tuinen en tegals kleine bedehuisjes (toegoe's) zijn opgericht; zij, die daar een aanplant begonnen, hebben een bedehuisje opgericht voor de boeta, die daar wellicht mocht toeven, opdat deze welgezind, geen ellende brenge over de personen, die daar werken, of wel over het jonge gewas, dat met zooveel moeite is geplant.

Singaradja, September 1919.

## Bijdrage tot de Bibliografie van de huidige godsdienstige beweging ter Sumatra's Westkust.

door

## Dr. B. Schrieke.

Opgedragen aan Dr. G. A. J. Hazeu ten afscheid uit Indie.

#### Eerste helft 19e eeuw.

De "Padri"-beweging.

In zijn bekend strijdschrift: "Neerlands Sourereiniteit over de schoonste en rijkste gewesten van Sumatra" (p. 41) schrijft de vermaarde Generaal-majoor A. V. Michiels, destijds civiel en militair gouverneur ter Westkust van Sumatra, over den toenmaligen politiek-religieusen toestand (anno 1845) in zijn gewest:

"Het Maleische huishoudelijke stelsel mist ten eenenmale alle verband, alles, waarop een zelfstandig bestuur zou kunnen rusten; met een duizendvoudig verbrokkeld grondgebied, wordt nog in elk gehucht het gezag verdeeld tusschen zoo vele van elkander onafhankelijke Hoofden, als er zich soekoes (stammen) in bevinden; dus een bijna volkomene regeeringloosheid, een onuitputbare bron van onderlinge twisten en oorlogen, die na den worstelstrijd met de Padarische sekte, een nog meer bloedig en verwoestend karakter verkregen hebben.

Want de leer der Padaries heeft zich niet tot de landschappen bepaald, waar zij de overhand verkregen hebben: overal hebben zij proselieten gevonden; in den boezem van bijn elk huisgezin is het zaad van tweedracht gevallen".

Reeds aanstonds rijst nu de vraag: wat was die leer De leer der "Pader "Padri's volgens de oudste en de beste bronnen, die dri's". ons ten dienste staan? De actie van deze door de Euro-

peanen aldus benaamde 1) hervormingspartij, die in het begin van de 19e eeuw met geweld de "nieuwe" leer 2) in het Minangkabausche land trachtte door te voeren, richtte zich in de eerste plaats tegen allerlei vitieuse gebruiken in de Maleische samenleving. Volgens een brief van Raffles over deze beweging dd. 15 November 1823, uitgegeven in de Memoir of the life of . . . . Raffles by his widow II ... 307 v.v. 2), kantten de "Padri's", wier actie 10 jaar oud wordt genoemd, zich vóóral tegen het gebruik van opium, en de zede der hanengevechten. Zulks wordt ons bevestigd door de Stuers en Verploegh in eene kenschetsing van de verhoudingen ter Westkust anno 1325 4). Trouwens reeds uit 18de eeuwsche beschrijvingen van dit deel van Sumatra weten wij, dat, ook destijds al. de Maleiers zich veelvuldig aan het gebruik van arak, opium en tabak schuldig maakten en

lelijk.

<sup>1)</sup> Vgl. de Haan. Priangan II p. 704 nt. 1; zie echter van Ronkel, Ind. Gr<sup>2-</sup> 1915 II p. 1103 en T.B.K W. 56 p. 283 nt. 1, en Boelhouwer. Herinneringen (1841) p. 22. Nù noemf de Maleier hen orang poetih of orang salēh. De eerste naam vindt men reeds bij Raffles (1823) — Memoir of the life enz. by his widow II p. 307 v. v. I. p. 404, 389; Nahuys, Brieven enz. (1827) p. 187 er Dialaloeddin ed. de Hollander p. 19—, de tweede reeds bij v. d. H(art?). T. N. I. I. Jg. (1838) I. p. 115. Tegenover de orang poetih (naar de witte godsdienstkleur) staan de orang hitam (naar de zwarte tegenwoordig verdwijnende adatkleur).

<sup>2)</sup> Samenvattingen hiervan vindt men voorzoover de oudere literatuur betreft in Veth's inleiding op de Stuers p. XC v v.; Michiels, Neërlands Souvereiniteit enz. p 9 v. v.; Steyn Parvé, T.B.G.K.W. 3 p. 249 v. v.; de Stuers, Vestiging en Uitbreiding der Nederlander ter Westkust von Sumatra I p. 31 v. v. en bij Kielstra, B.K.I 5 H p. 132 v. v.; Korthals, Topografische schets (1847) p. 50 v. v.; Boelhouwer, Herinneringen (1841) p. 21 v. v.; v. d. H., T. N. I. 1e Jg. (1839) I p. 113 v. v; Kielstra, Ind. Mil. Tijdsch. 1889 H p. 223 v. v

<sup>\*\*)</sup> Vgl op. cit. I p. 404, 589; vgl Nahuys, Brieven over Bencoolen enz.  $2\epsilon$  dr 1827 p. 189.

<sup>4)</sup> Bij Kielstra, B. K. I. 5 II p. 132; vgl. den brief der "Padri"-hoofden aan de Stuers aldaar p. 159. Zie verder: B. K. I. 5 III p. 230 (1826) — 233, 257, 343; Francis, T. N. I. 2e Jg. I p. 138 v. en v. d. H. T. N. I. 1e Jg. I. p. 114.

Volgens B. K. I. 5 III p 319 e. a. p. veroordeelden de "Padri's" ook het sirih-kauwen (vgl. echter Ind. Gids 1915 II p. 1110).

zeer belust waren op dobbelen en hanenvechterijen, die in de oogen van streng-rechtzinnige Moslims feitelijk niet te tolereeren zijn 1). Ten overvloede stellen ons ook contemporaire Inlandsche geschriften in staat de juistheid van deze Europeesche mededeelingen te controleeren 2).

In de tweede plaats verzetten de "Padri's" zich tegen Maatschappelijk. de maatschappelijke inzettingen. Reeds Raffles constateerde zulks in 1823 (Memoir of the life enz. by his widow II p. 307 v. v.). Op 12 Februari 1839 schreef Michiels 3): "De beginselen van het soekoebestuur zijn genoegzaam bekend 4). Die soort van aristocratische regeeringsvorm schijnt, van onheugelijke tijden af, in het grootste gedeelte althans der Maleische landen van Sumatra te hebben bestaan; zij was deliberatief van aard en berustte niet op vaste wetten: de overlevering van oude gebruiken had eene kracht van wet waarvan zelden werd afgeweken, en niet anders dan bij algemeene stemming. Geheel in strijd hiermede deed zich eene secte van puristen op, meer algemeen onder den naam van Padri's bekend, welke te vuur en te zwaard, hare leerstellingen voortplantte; en de dwingelandij eener

<sup>1)</sup> Zie de aanhalingen bij Kielstra, B. K. I 5 II p. 499 v. v. (gegevens van 1730 en 1761, zie ook de Haan, T.B.G.K.W. 39 p 358) en 510; vgl. Verh. B. G. XLI p. 12 en B. K. I. 5 III p. 225 v. 231, 270. Zie ook Marsden, History of Sumatra p. 277. Vgl. Verkerk Pistorius, Studiën enz. p. 237 v.; Kielstra, B. K. I. 5 VII p. 317 v. v.

<sup>2)</sup> Zie het geschrift van Tceankoe Imam, in extract weergegeven door van Ronkel, Ind. Gids 1915 II p. 1105 en dat van Djalaloeddin, afgedrukt in Maleisch Leesboek van de Hollander, 5e stukje p. 8, 20 enz.

<sup>3)</sup> Bij Kielstra, B. K. I. 5 V p. 276 v. en reeds de Stuers (1826), id. III p. 233.

<sup>4)</sup> Vgl. b. v. S. Muller, Bijdragen tot de kennis van Sumatra (1846) p. 108 v. v., naar eene beschrijving van 1833 (id p. 107); van Sevenhoven (1833) bij Kielstra, B. K. I. 5 IV p. 329 v. v.; Francis, T. N. I. 2e Jg. (1839) I p. 110 v. v. = Herinneringen III p. 64 v. v.; de Stuers, Vestiging en Uitbreiding I p. 29 v.; vgl. nog Michiels, De toestand van Sumatra's Westkust in 1848 p. 26.

willekeurige theocratie verving de aan ongebondenheid grenzende vrijheid van het oude bestuur" 1).

Zoo zegt ook Francis in zijn Korte beschrijving van het Nederlandsch grondgebied ter Westkust van Sumatra. 1837<sup>2</sup>): "Weldra gehoorzaamde het geheele Agamsche, na vele bloedstorting, aan de nieuwe instellingen; men voerde toen in dit land eene geestelijke in stede der aartsvaderlijke regering in, en in elk dorp plaatste men een Padrie (Godgeleerde) die de hoogste stem voerde in het bestuur".

In dit licht bezien is dus de "Padri"-beweging niets anders dan een actie van strenggeloovige Mohammedanen tegen het zedenbederf hunner omgeving en tegenhet matriarchale <sup>3</sup>) stamverband. "Het is een oorlog van opinie onder een dom volk", zooals de Stuers in 1829 <sup>4</sup>) opmerkte, "de eene party steunt op den meest slecht uitgelegden letter van den Koran; de ander is hardnekkig op de onbeschreven, oude gebruiken". Maar verder is naar het voorafgaande de "Padri"-oorlog ook tot op zekere hoogte te beschouwen als eene revolutie van den "tweeden" stand, den stand der "geestelijken" tevens in zekeren zin: der intellectueelen <sup>5</sup>), voor wie in de adat geen plaats was.

"Padri's" en Wahhâbieten. Volgens de bij velen nog gangbare meening wordt de "Padri"-leer, godsdienst-historisch beschouwd, met die der Wahhâbieten vereenzelvigd. Deze misvatting, die o. a. ook door den orientalist Veth gehuldigd is 6),

<sup>1)</sup> Vgl. Lange, Het Nederlandsch Oost-Indisch Leger ter Westkust van Sumatra (1852) I p. 56; Francis, T. N. I. 2e Jg. I p. 139, 141.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> T. N. I. 2e Jg. (1839) I p. 139; vgl. p. 141 = Herinneringen III p. 73.

<sup>3)</sup> Dit was reeds aan Marsden, History of Sumatra p. 376 bekend.

<sup>4)</sup> Bij Kielstra, B. K. I. 5 III p. 257.

<sup>5)</sup> Zie Michiels beneden p. 258.

<sup>6)</sup> Zie zijne noot in de Stuers, Vestiging en Uitbreiding der Nederlanders ter Westkust van Sumatra (1849) I p. 36 en zijne inleiding van het genoemde werk p XCV v. v.

schijnt voornamelijk te berusten 1) op de bij beiden geconstateerde afkeer van het rooken van tabak en het dragen van kostbaarheden en zijden kleeren (door mannen). Het eerste 2) noch het laatste 3) is evenwel specifiek Wahhâbitisch. In de dagen van Veth 4) was echter de vergissing wel verklaarbaar, omdat eerst door de studiën van Snouck Hurgronje en Goldziher ons de wording en de beteekenis van het stelsel van den Islam en de ware inhoud van de Wahhâbitische leer onthuld zijn geworden. Tot recht verstand immers van den tegenwoordigen orthodoxen Islam kan ons slechts dienen Het Wahhâbitisde huidige interpretatie der gezaghebbende werken. Deze verklaring is niet het werk van den Profeet, maar het resultaat van den eeuwenlangen ontwikkelingsgang van zijn godsdienst onder allerlei invloeden, die ten tijde van Mohammed nog niet bestonden. Voor den tegenwoordigen tijd hebben de Qoer'ân en de heilige overleveringen daarom ook bijna geen reëele maar slechts ritueele beteekenis; men reciteert de openbaringen, maar wat zij inhouden, dat leert men uit de handboeken over de wet en de dogmatiek. Zoo heeft de consensus ecclesiae het al sinds eeuwen vastgesteld. Wie zich daartegen verzet, stelt zich van zelf buiten de Moslimsche gemeente en wordt als ketter beschouwd 5).

De Wahhâbieten nu wilden dat geheele ontwikkelingsproces ongedaan maken en erkenden den idjmå' (consensus ecclesiae) niet. "Hunne leer 6) kwam in hoofdzaak

<sup>1)</sup> Op. cit. p. XCV nt. 2.

<sup>2)</sup> Snouck Hurgronje, T.B.G.K.W. 42 p. 406 v.; Mekka I p. 143 nt, II p. 238 v.; B. K. I. 5. II p. 350.

<sup>3)</sup> Juynboll, Handbuch Isl. Ges. p 165 v.

<sup>4)</sup> Zoo is b. v. ook de voorstelling, die door Dozy, Islamisme (1880) p. 276 v. v. van de Wahhâbietenbeweging wordt gegeven minder juist.

<sup>5</sup> Goldziher, Vorlesungen p. 324. 294: "Nur das ist sunnitisch, d h. oithodox, was dem anerkannten Gesamtglauben und der Gesamtubung entspricht. Was sich diesem Idschma' entgegenstemmt, ist heterodox".

<sup>6)</sup> De oudere gegevens over de geschiedenis der Wahlabieten vindt men vooral bij: Rehatsek, J. Bomb. Br. R. A. S 24 p. 274 v. v.; Burckhardt, Bemerkungen über die Beduinen und Wahaby

neder op de verwerping der vier orthodoxe scholen of ritus die met erkenning van elkanders recht de wet op hare wijze interpreteeren, op de verloochening der kerkelijke traditie, die de grondslag is van het geheele gebouw der orthodox Mohammedaansche geloofsleer en wet: in één woord op de ontkenning der historische ontwikkeling van den Islam. Zij hervatten derhalve met nieuwe kracht de oppositie, die in vroeger eeuwen door vele Hanbalieten 1) en Zâhirieten gevoerd was: in de theologie tegen alle wijsgeerige methode, alle mystiek, alle van verschillende zijden in den Islam opgenomen en door dezen geassimileerde elementen; in de wetgeleerdheid tegen alle casuistiek, tegen de vele middelen, die allengs in gebruik kwamen om de transactie met de eischen van het werkelijke leven moz ik te maken, tegen de erkenning van de autoriteit van zekere doctores, wier uitspraken feitelijk meer gelden dan die van Qoer'an of gewijde overlevering, waarop zij heeten te rusten.

In de practijk richtte zich de oppositie dezer Wahhâbieten vooral tegen de heiligenvereering, die zij als afgoderij verfoeiden"<sup>2</sup>).

Ten aanzien van de "Padri's" is daarentegen in het geheel niet bekend, dat zij op deze wijze het historisch geworden stelsel van den Islam in den wortel aantastten. Ook zijn er, voorzoover ik heb kunnen nagaan, geen gegevens die op een Wahhâbitische verwerping van de

De "Padri's" geen Wahhâbieten.

<sup>(</sup>vert. v. Notes on the Bedouins and Wahabys) met name p. 387 v., 585 v. v.; Chodzko, Journ. A. 1848 en Goldziher, Vorlesungen p. 319, 8 1).

<sup>1)</sup> Met name Ibn Taimijjah moet in dit verband genoemd worden. Het eerst is hierop door Snouck Hurgronje gewezen, Mekka II p. 249 nt. en Not. B G. XXX (1892) p CIX. Zie verder ook Goldziher, Z D M.G. 52 (1898) p. 156 v.; 62 p. 28; Enc d. Isl. I p. 200 v; Vorlesungen p. 292 v. v., 319; Juynboll, Handbuch p. 28 nt. 2; Macdonald, Dev. Musl. Theol. p. 273 v. v. — Over Ibn Taimijjah zie nog Schreiner. Z.D.M.G. 52 p. 540 v. v.; 53 p. 51 v. v.; Goldziher, Vorlesungen p. 289 v.; Zahiriten p. 188 v. v. In hetzelfde werk vindt men ook over de Zahiritische voorloopers van Moehammad 'Abd alWahhâb (+ 1787) gesproken.

<sup>2)</sup> Snouck Hurgronje, Not. B. G. XXX (1892) p. CVII: Mekka I p. 140 v. v.

gebruikelijke vereering van den Profeet of een strijd tegen den heiligencultus wijzen. Wat de eerstgenoemde betreft, uit het geschrift van den "Padri" Djalaloeddin weten wij zelfs, dat 1) men de viering van het geboortefeest van den profeet ging invoeren (op. cit. p. 13, 28), terwijl meerdere gegevens 2) op de aanwezigheid van heiligencultus duiden, waartegen door de "Padri's" niet geopponeerd schijnt. Wanneer men een o. m. over de "...Padri"-beweging handelend 3) handschrift van het Bataviaasch Genootschap (Mal. Hds. v. d. W. 208), het relaas van Dialaloeddin 4) en de memorie van Toewankoe Imam 5) of diens memoires 6) rustig dcorleest, dan ziet men ook niet, dat de "Padri"-beweging haar oorsprong aan een bezoek van eenige Minangkabauers aan het destijds Wahhâbitische Mekka zoude danken, gelijk met Veth nog door velen wordt aangenomen 7).

Integendeel, vóórdat Toeankoe nan Rintjeh of Hadji Miskin ter bedevaart waren getogen, had de actie reeds een aanvang genomen.

Ik kan mij dus geheel vereenigen met de uitspraak "Strenge Mohamvan Kielstra, welke deze, als ik mij niet vergis, op eenige hem door Snouck Hurgronje verstrekte gegevens grondde, waar hij zegt 8), dat het optreden der "Padri's" hen wel "tot strenge Mohammedanen, maar geenszins tot volgelingen der Wahhâbieten kon stempelen".

medanen, Wahhâbieten".

<sup>1)</sup> Wahhabitische geschriften tegen den als bid'ah beschouwden maulid bij Rehatsek, J. Bomb. Br. R. A. S. 14 p. 388, 390.

<sup>2)</sup> Vgl. van Ronkel, Ind. Gids 1915 II p. 1108, 1253. Zie ook Gerth van Wijk, T.B.G.K.W. 24 p. 224 v. v.; van Hasselt, Volksbeschrijving Midden-Sumatra p. 80 v. v.; Nahuys, Brieven over Bencoolen enz 2e dr. (1827) p. 176; Djalaloeddin ed. de Hollander p. 38, 40, 16, 5, 6 (heiligenvereering!).

<sup>3)</sup> Catalogus - van Ronkel, V. B. G. LVII p. 495 v. en vooral Habbema, T.B.G.K.W. 30; Hoesein Djajadiningrat, B. K. I. 8 I p. 139.

<sup>4)</sup> Ed. de Hollander in Maleisch Leesboekje 5e stukje, vgl. de Stuers, Vestiging en Uitbreiding p. 243 v. v.

<sup>5)</sup> Bij de Stuers, Vestiging en Uitbreiding enz. I p. 221 v. v.

<sup>6)</sup> In verkorte Nederlandsche bewerking uitgegeven door van Ronkel, Ind. Gids 1915 II p. 1099 v. v., 1243 v. v.

<sup>7)</sup> Veth bij de Stuers, inleiding p. XCVI; Michiels, Neêrlands Souvereiniteit op Sumatra (1846) p. 9.

<sup>8)</sup> Ind. Mil. Tijdsch. 1887 II p. 227 nt. 1.

Het is niet verwonderlijk, dat juist in het binnenland van Minangkabau deze actie ontstaan is. Daar toch was, gelijk Marsden ons reeds van den toestand voor Juli 1779 ¹)verhaalt, het religieuse centrum in deze streken.

Het binnenland van Minangkabau omstreeks 1800 het godsdienstig centrum. "The immediate subjects of this empire, properly denominated Malays, are all of the Mahometan religion, and in that respect distinguished from the generality of inland inhabitants <sup>2</sup>). How it has happened that the most central people of this island should have become the most perfectly converted is difficult to account for; unless we suppose that its political importance, and the richness of its gold trade, might have drawn thither its pious instructors, from temporal as well as spiritual motives. Be this as it may, the country of Menangkabau is regarded as the supreme seat of civil and religious authority in this part of the East <sup>3</sup>) and next to a voyage to Mecca, to have visited its metropolis, stamps a man learned, and confers the character of superior sanctity".

Weliswaar vindt men in de oudere bronnen den nadruk gelegd op het groote zedenbederf bij de Maleiers in de 18de en het begin van 19e eeuw, doch, sinds wij geleerd hebben bij de beoordeeling van de godsdienstigheid van een bepaalde Mohammedaansche streek een vergelijkenden maatstaf <sup>4</sup>) aan te leggen, kan, na al hetgeen ons daarover wordt medegedeeld, niet gezegd worden, dat de naleving der godsdienstige voorschriften hier minder streng dan elders werd in acht genomen <sup>5</sup>). Het zal dan ook wel aan gebrek aan kennis van den

<sup>1)</sup> History of Sumatra 3e dr. 1811 p. 343 (vgl. Enc. Ned. Ind. 2e dr. II p. 677).

<sup>2)</sup> Vgl. bij Kielstra, B. K. I. 5 III p. 229.

<sup>3)</sup> Hetzelfde getuigenis in later tijd vindt men bij Verkerk Pistorius, Stud. Inl. huish. Pad. bovenl. p. 238; vgl. Snouck Hurgronje, B. K. I.-Congresnummer 1883 deel Land- en Volkenkunde p. 58; vgl. id., Mekka II p. 354.

<sup>4)</sup> Snouck Hurgronje, De beteekenis van den Islam voor zijn belijders in Oost-Indië; Vier Voordrachten; de Atjèhers enz.

<sup>5)</sup> Vgl. de gegevens bij Kielstra, Ind. Mil. Tijdschr. 1889 II p. 224 v. v. en B. K. I. 5 II p. 508 v. v.

practischen Islam moeten worden toegeschreven, dat veel van wat in die oudere geschriften over de z. g. "ongodsdienstigheid" van de Maleiers gezegd wordt. overdreven geacht moet worden 1).

Uit het reisverhaal van Thomas Dias (anno 1684). door de Haan in T.G.B.K.W. 39 medegedeeld, blijkt althans (p. 344 v. v., 351 v.) een ontwijfelbare Mohammedaansche gezindheid. Voorts weten we, dat reeds in 1668<sup>2</sup>), 1734, 1785<sup>3</sup>), 1790<sup>4</sup>) Mohammedaansche geestdriivers 5) de bevolking in een religieus-politieke actie konden betrekken. De bekende spreuk: adat basandi siara', siara' basandi adat treffen wij dan ook reeds in een van onze oudste bronnen aan 6).

Na het voorafgaande zal het geen verwondering baren. De "Padri"-bewedat in dit centrum van het Mohammedaansche geestelijk leven, waar echter geen bevredigende plaats voor de godsdienstleeraren in het adatverband 7) was ingeruimd, mettertiid een reactie moest ontstaan 8) tegen inrichting van de maatschappij op matriarchalen grondslag, daar de Islam zich op den duur nergens de regeling van het leven der familie laat betwisten 9). Al zijn de "Padri's" er niet in geslaagd hunne wenschen plotseling en met geweld aan de geheele samenleving blijvend op te dringen, toch is het te begrijpen, dat hunne actie, hoewel de strijd in hun nadeel beslist werd, in het adatleven duidelijke sporen heeft achtergelaten.

ging noodwendig.

<sup>1)</sup> Vgl. met van Basel's mededeelingen by, een gegeven als bij Lange, Nederlandsch Oost-Indisch Leger enz. II p. 451; van Ronkel, Heiligdom van Oelakan T.B.G.K.W. 56 p. 281 v. v.; Djalaloeddin p. 1-6.

Mac Leod, Ind. Gids 1906 I p. 794 v. v.

<sup>3)</sup> Michiels, Toestand van Sum, Westk, 1848 p. 37 v.

<sup>4)</sup> Francis, Herinneringen III p. 126, 139.

<sup>5)</sup> Vgl. Francis, T. N. I. 2e Jg. I p. 123.

<sup>6)</sup> Francis, T. N. I. 2e Jg. I (1839) p. 114, 137.

Vgl. Djalaloeddin ed. de Hollander p. 28.

<sup>8)</sup> Vgl. Djalaloeddin ed. de Hollander p. 10. Zie verder het begin van § 2.

<sup>9)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje in Adatrechtbundel I p. 30 v.

Doorwerking der "Padri"-denkbeelden na den oorlog.

"En wat verstaan wij eindelijk wel onder de eigendommelijke rechtsbedeeling en rechtspleging van den Maleier?" — vroeg Michiels reeds in 1842 1) — "Maar daarvan bestaat immers niets meer, dan zeer duistere en verwarde overleveringen! De priesters, de eenigste bezitters van de weinige bestaan hebbende schrifturen, eenigste leermeesters der jeugd; de priesters, door de oud Maleische wet van alle bemoeienis met het bestuur uitgesloten, hebben niet verzuimd, gedurende het ruim tijdvak dat de Padrische partij de bovenhand had, de schrifturen te vernietigen, de overleveringen te vervalschen en aan de onder hunne leiding opgroeiende generatie nieuwe beginselen in te prenten. In eenige landen, zooals de L Kota's, VIII Kota's, Halaban enz. is zelfs nu nog het Padrisch bestuur blijven bestaan met meer of minder concessiën aan de oude volksgewoonten. In andere landen, waar het soekoebestuur naar de zoogenaamde adat is hersteld, is dit ook niet geschied zonder dat verschillende wijzigingen daarin geslopen zijn, en buitendien moesten noodwendig en Padrisch en Maleisch bestuur, Padrische 2) en Maleische gewoonten, door den aard der verhouding van beide partijen tot en

<sup>1)</sup> Bij Kielstra, B. K. I. 5 VI p. 135 v.; vgl. de Stuers, Vestiging en Uitbreiding enz. I p. 30. Z'e reeds Michiels in 1839 bij Kielstra, B. K. I. 5 V p. 277: "Aan onze tusschenkomst alleen hebben het de oude geslachten te danken, dat zij zich grootendeels hebben kunnen herstellen, zoowel in het gezag als in hunne andere voorrechten en instellingen of gebruiken; dit heeft echter niet plaats gehad dan na eenen zeer wisselvalligen worstelstrijd van 36 jaren, gedurende welken het onmogelijk was, dat oude overleveringen niet zouden zijn of deels geheel verloren gegaan, of verduisterd en diensvolgens ook de volksgebruiken wijziging moeten ondergaan, bijzonder ten aanzien der onder den invloed der Padrische leer opgekomen generatiën". (Zie verder noot 3 op de volgende pagina).

<sup>2)</sup> Trouwens in den lateren tijd hadden de "Padri's" reeds meer toenadering tot de adat getoond. Zie bij van Ronkel, Ind. Gids 1915 II p. 1116, 1259; vgl. B. K. I. 5 III p. 257. Men bedenke, dat de "Padri's" in de eerste plaats Minangkabauers waren. Vgl. van Ronkel, op. cit. p. 1105, 1107, 1110, 1259. Zie reeds Elout bij Kielstra, B. K. I. 5 III p. 342 v. (1832).

het contact met vreemde overheerschers 1) gedurende het ruime tijdvak van 16 jaren wel veel van hunnen eigendommelijken vorm verliezen, en wijzigingen in hunnen aard ondergaan". "De Maleische huishouding mag wel beschouwd worden als geheel uit haar verband te zijn gerukt" zegt Michiels elders 2). Het is hier de oude klacht van iedere generatie, "dat het tegenwoordige geslacht de adat niet goed meer kent, verwaarloost en minacht" 3). Voorgoed had nu de godsdienstige wet haar stempel op de adat afgedrukt 4). Doch tengevolge van de doorwerking der, "Padri"-ideeën nog in den tijd, toen hun régime reeds uit had, waren er "in den boezem der soekoes en der familiën zaden van oneenigheid nagelaten" 5), waardoor de traditioneele verdeeld-

Traditioneele verdeeldheid onder de Minangkabauers.

<sup>1)</sup> Al heeft van den beginne af het beginsel der neutraliteit en der godsdienstvrijheid (B. K. I. 5 II p. 156 v., 162; vgl. B. K. I. 5 III p. 143; vgl. p. 226) voorgezeten, toch heeft juist dáárdoor in den loop van den tijd zoowel de adat als de godsdienstige wet onwillekeurig steun ondervonden. Vgl. bij Kielstra, B. K. I. 5 V p. 277 v.; 5 VI p. 408, 417—419; 5 III p. 259, 262 v.; 5 VII p. 272 v. v. — 302, 314 v. enz; de Stuers, Vestiging en uitbreiding enz. I p. 162; Westenenk, Minangkabausche Nagari 3e dr. p. 58; Snouck Hurgronje, Adatrechtbundel I p. 21 v. v.; Bijbl. 2491.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bij Kielstra, B. K. I. 5 VI p. 608 vgl. p. 420. Ook Francis, T. N. I. 2e Jg. I (1839) p. 111, 124, 126, 134, 138, constateert de verbastering.

<sup>3)</sup> Snouck Hurgronje in Adatrechtbundel I p. 22 v. Michiels zeide reeds in 1839 (B. K. I. 5 V p. 277 v.) "Dagelijks blijkt het dan ook, dat zij het onderling omtrent het aanhalen van oude gebruiken en hunne echtheid niet eens zijn; hetgeen des te natuurlijker is, omdat de priesters, bijna de eenigste bezitters van schrifturen en de opvoeders der jeugd, zeker eerder genegen zijn het oude te verduisteren dan instellingen te bevorderen, waarvan een der eerste beginselen was hen van alle bemoeienis met het bestuur uit te sluiten".

Vgl. Michiels, Neêrlands Souvereiniteit enz. p. 10,40. Het Inlandsche commentaar hierop vindt men in de memoires van Toeankoe Imam en diens zoon bij van Ronkel, Ind. Gids 1915 II o. a. p. 1258, 1107 v.

<sup>4)</sup> Westenenk, Min. Nag. 3e dr. p. 35, 58, 80, 96, 112.

<sup>5)</sup> Michiels bij Kielstra 5 VI p. 136 en 5 V p. 278; vgl. Nahuys, Brieven enz. p. 215, 216; Francis, T. N. I. 2e Jg. I p. 140.

heid onder de Maleiers nog meer in omvang toenam. Die tweedracht heerschte er, volgens onze 18de eeuwsche bronnen 1) reeds, tusschen de "berg- en strandvolkeren" (daré, en rantau 2), een tweedracht, die tot op den huidigen dag voortduurt. In de tweede plaats was er verdeeldheid tusschen de "adat-Maleiers" onderling 3), zelfs toen zij in de "Padrie's" een gemeenschappelijken vijand hadden. Doch ook de "Padri's" zelf, hoewel aanvankelijk onder theocratische leiding vereend, werden door de splijtzwam aangetast 4).

Had dus de "Padri"-beweging —godsdienst-historisch beschouwd: eene streng-Mohammedaansche reactie tegen niet-moslimsche elementen in volksleven en volksrecht en sociologisch: de revolutie van den intellectueelen "geestelijken" tweeden stand, wien de Minang-kabausche maatschappij geen bevredigende plaats bood 5) — geen algeheele omwenteling in het sociaal verband kunnen brengen, de "Padri"-denkbeelden hadden doorgewerkt en waren niet meer uit te roeien:

Ook na den "Padrioorlog" lag voldoende materiaal opgetast voor een jarenlangen strijd tusschen de adat-

<sup>1)</sup> Bij Kielstra, B. K. I. 5 I1 p. 508 v., vgl. bij Netscher, Verh. B. G. XLI p. 12 v. v., 15 (1781) en de Stuers 1826) bij Kielstra, B. K. I. 5 III p. 227. Vgl. Michiels, Toestand Sum. Westk. 1848 p. 36 v. v. Reeds Francis constateert in 1839 (T. N. I. 2e Jg. I p. 111 = Herinneringen III p. 65) een verbastering van de adat der benedenlanden in Mohammedaanschen zin.

<sup>2)</sup> Zie Westenenk, Minangkabausche Nagari p. 59-61 en p. 29.

<sup>3)</sup> Lange, Nederlandsch Oost-Indisch Leger enz. I p. 56; Michiels, Neêrlands Souvereiniteit enz. p. 10, 41; De toestand van Sumatra's Westkust in 1848 p. 17; Francis, T. N. I. 2e Jg. I (1839) p. 135; de Stuers in B. K. I. 5 III p. 229 v., 270.

<sup>4)</sup> Lange, op. cit. I p. 156; de Stuers, Vestiging en Uitbreiding enz. I p. 138, 163 enz.; id., B. K. I. 5 III p. 268, 319, 342, enz. Van de traditioneele (Westenenk, Min. Nag p. 41 v. v.) antagonie tusschen de larassen Kota Piliang en Boedi Tjaniago, óók in die dagen, maakt Djalaloeddin, p. 41 gewag, vgl. Mal. Hds. v. d. W. 208 (boven p. 255 nt. 3) p. 5.

<sup>5)</sup> Men zie vooral nog de belangrijke plaats bij Djalaloeddin ed. de Hollander p. 28, 32, 40, 41, 24.

partij en de godsdienstpartij 1). "Want de leer der Pada- Adatpartij en ries heeft zich niet tot de landschappen bepaald, waar Godsdienstpartij. zij de overhand verkregen hebben; overal hebben zij proselieten gevonden; in den boezem van bijna elk huisgezin is het zaad van tweedracht gevallen".

<sup>1)</sup> Vgl. B. K. I. 5 V p. 306; Francis, T. N. I. 2e Jg. (1839) p. 123.

#### § 2. Tweede helft 19e eeuw.

De Mekkaansche invloed.

Van Ronkel 1) heeft er terecht op gewezen dat de feitelijke Mekkaansch-orthodoxe invloed zich nog niet in den "Padri"-tijd maar pas veel later intensief in de Padangsche Bovenlanden deed gevoelen. Eerst door verbeterde communicatiemiddelen en vermeerdere aanrakingen met de buitenwereld kon deze zich meer en meer verspreiden. Merkwaardigerwijze ging de bedoelde invloed in de eerste plaats van de Naqsjibandijjah-ṭarî-qah 2) uit.

Martabat toedjoeh. Er wordt een reeds oude sjair in Minangkabau gehoord, waarin gezegd wordt dat de "martabat toedjoeh", die in Mekka verboden is, onder invloed van de "Padri's" ter Westkust thans nog schaars wordt aangetroffen. Het is op zich zelf niet onwaarschijnlijk, dat deze orthodoxe hervormingspartij, in wier centrum, naar Djalaloeddin p. 10 ons verhaalt, met name belangstelling voor de fiqh-studie heerschte, zich ook gekant heeft tegen de ouderwetsche kettersch-gekleurde populaire mystiek, die als het ware den grondslag van den Islam in deze gewesten vormt ³), en zich voornamelijk in de Sjattârijjah-tarîqah ⁴) heeft geconcentreerd.

Onder de martabat toedjoeh toch wordt verstaan de leer van de zeven emanatiephasen van het absolute Zijn,

<sup>1)</sup> Indische Gids 1915 II p. 1259.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Over deze orde in den Archipel vgl. behalve de straks te geven verwijzingen naar verschillende publicaties van Snouck Hurgronje nog Holle, T.B.G.K.W. 31 p. 67 v. v. en van den Berg, T.B.G.K.W 28 p. 158 v. v. (vgl. Snouck Hurgronje, Atjèhers II p. 228).

<sup>3)</sup> Schrieke, Boek van Bonang p. 57 v. v.; Snouck Hurgronje, Atjèhers II p. 10 v. v.; id., Arabië en Oost-Indië p. 14 v.; Rinkes, Abdoerraoef van Singkel p. 94 v. v.; van Ronkel, T.B.G.K.W. 56 p. 281 v. v. en Snouck Hurgronje, B. K. I.-Congresnummer (1883) deel Land- en Volkenkunde p. 74 v. v.

<sup>4)</sup> Snouck Hurgronje, Med. Ned. Zend. 32 p 186.

die tegenwoordig als karakteristiek voor laatstgenoemde mystieke broederschap geldt 1). Deze orde vindt ter Westkust van ouds haar centrum te Oelakan 2) (Priaman), waar Boerhanoeddin, de leerling van Abdoerraoef van Singkel, den invoerder 3) van de Sjattârijjah-devotie in den Archipel, begraven ligt (vgl. Djalaloeddin p. 40).

Uit het reeds meermalen geciteerde relaas van Djalaloeddin blijkt nu, dat inderdaad een deel van de "Padri's" aan deze populaire kettersche mystiek aanstoot genomen heeft, ja dat al te voren stemmen tegen de martabat toedjoeh waren opgenomen 4). Over het goed recht van deze in wezen pantheistische leer werd dan ook door vooraanstaande geleerden van voor- en tegenstanders op openbare bijeenkomsten gedisputeerd (Djalaloeddin p. 47 v., 15).

Toen omstreeks zeventig jaren geleden de Naqsjiband- Naqsjibandijjah ijjah-tarîqah zich in Minangkabau voor het eerst be- contra Sjattargon te vertoonen, gaf dit aanleiding tot allerlei wrijvingen ijjah. met de Siattârijiah <sup>5</sup>) en ouderwetsche uitingen van de Indonesisch-Islamische practijk. De bezwaren richtten zich, afgezien van de uit orthodox oogpunt afkeurenswaardige kettersch-mystieke opvattingen, practisch voornamelijk tegen de onzuivere ouderwetsche uitspraak van het Arabisch door de voorgangers bij de ritueele

<sup>1)</sup> Rinkes, Abd. van Singkel p. 97 v. v.

Ze wordt deswege wel tariqah Oelakan genoemd (zie ook Djalaloeddin p. 6). Vgl. van Ronkel, Het heiligdom te Oelakan, T.B.G.K.W. 56 p. 281 v. v.

<sup>3)</sup> Vgl. Djalaloeddin p. 5; van Ronkel, T.B.G.K.W. 56 p. 281 v.v.

<sup>4)</sup> Djalaloeddin p. 15: ada toeankoe<sup>2</sup> .... menjalahi ilmoe toeankoe di Oelakan ....; p. 47: .... membatalkan martabat menjalahi agama toeankoe di Oelakan ....

<sup>5)</sup> Wat Verkerk Pistorius ons ondeskundig op p. 232 v. van zijn reeds aangehaald werk mededeelt, is in werkelijkheid een reflex van de bezwaren, die men tegen de Naqsjibandijjah meende te moeten koesteren. Men schijnt o. a. aan haar hanafitische neigingen te hebben verweten. Dit zal wel toe te schrijven zijn aan het feit, dat men haar toen (en ook thans nog wel eens) ter plaatse als min of meer Turksch beschouwt. De eerste Naqsjibandijjah-sjech Ismail Simaboer zou nl. ook cen Turksche vlag uit Mckka hebben medegebracht.

godsdienstoefeningen, tegen de ouderwetsche minzuivere giblah-aanwijzing in de moskeeën 1) en tegen eigenaardige afwijkingen in zake de bepaling van den aanvang en het einde van de vastenmaand 2). Vooral in de buurt van Padang Pandiang heeft jarenlang de strijd tusschen Sjattârijjah en Nagsjibandijjah met felheid gewoed. Tegenwoordig kent men dien voornamelijk alleen nog in het Priamansche, waar Oelakan nog steeds het bolwerk van de Sjattârijjah is 3). Vrijwel jeder jaar is er daar nog verdeeldheid over het einde van de vastenmaand, dat door de Sjattârijjah niet zelden een paar dagen later wordt gevierd. In 1919 stond, toen toeankoe Sjech Oelakan lebaran decreteerde, de maan reeds vrij hoog aan den hemel. Aan deze eigenaardige Ramadânviering 4) dankt de Sjattârijjah haar localen bijnaam van "orang poeasa kemoedian" 5). Het geschil tusschen de twee genoemde orden 6) uitte zich vooral ook in een zekere onverdraagzaamheid, waardoor de eene partij niet onder leiding van een imâm der andere groep aan de ritueele godsdienstoefeningen wilde deelnemen. Dit gaf dan aanleiding tot het oprichten van een tweede Vrijdagmoskee door de ontevredenen, hetwelk dan weer op grond van allerlei wettelijke bezwaren 7) bij de tegen-

Moskeekwesties.

<sup>1)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Atjèhers I p. 376.

<sup>2)</sup> Het is "pantang" de vasten volgens de wettelijke voorschriften aan te vangen. Men begint dus 3 dagen later.

<sup>3)</sup> Thans past men aldaar den naam kaoem moeda — waarover men § 3 vergelijke — op de Nagsjibandijjah toe.

<sup>4)</sup> Een verdere eigenaardigheid van de Sjattârijjah van Oelakan is, dat zij de haddj naar Mekka niet noodig acht. Deze opvatting moet al vrij oud zijn: zij wordt althans ook gehuldigd in het geschrift dat van Ronkel in T.B.G.K.W. 56 p. 285 v. v. bewerkt heeft. Zie aldaar p. 288 vgl. 292 en 286.

<sup>5)</sup> De Naqsjibandijjah wordt daarentegen genoemd de "orang poeasa dahoeloe". Ook noemt men ze wel de "hadji-partij" of de "agama Tjangking".

<sup>6)</sup> Feitelijk is er oudtijds van geen principeel geschil tusschen deze orden sprake vgl. Rinkes, Abdoerraoef van Singkel p. 55 nt. 3, 97.

<sup>7)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, T.B.G.K.W. 42 p. 401 v. v., vgl. van Ronkel, Koloniaal Tijdschrift 1917 VIe Jg. 2 p. 1589 v. v.

partij op verzet stuitte. In 1885 waren dergelijke moskee-kwesties zoo frequent dat de Gouverneur Kroesen zich geroepen voelde zijnen ambtenaren dienaangaande zekere algemeene voorschriften te geven 1). Doch nog heden ten dage zijn in het Priamansche zulke moskeetwisten tusschen Sjattârieten en Nagsjibandieten niet ongewoon. Hiermede is natuurlijk geenszins gezegd, dat een geschil over het bestaansrecht van een nieuw-opgerichte moskee immer uit den naijver tusschen de twee concurreerende orden zou voorspruiten. Het kan ook eenvoudig een adatquaestie zijn 2). Zoo heeft van Ronkel 3) er op gewezen, dat een dergelijke twist te Soeliki feitelijk in den grond niets anders was dan een uiting van het streven van een opgekomen gehucht om zich als volslagen nagari te doen erkennen, waarvoor de aanwezigheid van een Vrijdagsmoskee een conditio sine qua non is. Ook kan de antagonie tusschen de zg. adat-"geestelijkheid" 4) en de vrije "geestelijkheid" tot een conflict leiden, dat laatstgenoemde categorie aanleiding tot de oprichting van een nieuwe moskee geeft 5).

Beteekende dus de invoering van de Naqsjibandijjah sâlim tarîqah voor de Westkust een nader vertrouwd raken en Smet den Mekkaansch-orthodoxen vorm van den Islam, mân dit neemt natuurlijk niet weg, dat er veel rechtzinnige schriftgeleerden zijn, die het huidige tarîqah-wezen verfoeien. In het tweede deel van zijn "Mekka" en T.B.G.K. W. 39 p. 402 heeft Snouck Hurgronje daarover reeds het

Sâlim b. Samîr en Sajjid 'Oethmân tegen de Naqsjibandijjah.

<sup>1)</sup> Zie Damsté, Kol. Tijdschr. 1917 VIe Jg. 2 p. 1600 v. v., vgl. ook Verkerk Pistorius, op. cit. (1871) p. 229; van den Berg, T.B.G.K.W. 28 p. 162.

<sup>2)</sup> In § 3 zullen we nog een andere meer moderne oorzaak van moskeetwisten leeren kennen. Natuurlijk is een dergelijke strijd elders niet zelden terug te leiden tot stokerij van het moskeepersoneel van de oude moskee dat door de oprichting van de nieuwe zich een deel van zijn voormalige inkomsten ziet ontgaan. Ook andere particuliere factoren spelen bij dergelijke questies dikwijls een belangrijke rol.

<sup>3)</sup> Van Ronkel, Kol. Tijdschr. 1917 VIe Jg. 2 p. 1589 v. v.

<sup>4)</sup> Snouck Hurgronje, Adatrechtbundel I p. 35 v. v.; van Vollenhoven, Adatrecht I p. 257.

<sup>5)</sup> Vgl. Kielstra, B. K. I. 5 VII p. 702.

Sjech Ismail Simaboer invoerder van de Naqsjibandijjah ter Westkust. noodige opgemerkt. De bezwaren dezer lieden richten zich niet in de eerste plaats tegen de vermenging van de tarîgah met allerlei inheemsche wijsheid, waaraan b. v. de Nagsjibandijjah ook niet ontkwam 1), doch met name tegen het tegenwoordige ordenwezen als zoodanig. Theoretisch erkennen zij de heiligheid der stichters van de tarîgah's, maar zij achten deze devoties in hunnen huidigen vorm ten eenenmale verbasterd en ontaard 2), niet meer in overeenstemming met de hooge religieuse en moreele eischen die de eponymus der broederschap aan zijn adepten heeft gesteld. Vooral bij de 'Alawidische sajjids van Hadramawt kan men, zooals Snouck Hurgronje heeft opgemerkt, deze gezindheid aantreffen. Zoo heeft omstreeks 1850 de Hadramitische geleerde Sâlim b. Samîr (vooral bekend wegens zijn populaire handleiding Safînah alnadjâ', vgl. Snouck Hurgronje, Mekka II p. 366 nt. 1; van den Berg, T.B.G.K.W. 31 p. 526 v.) een werkje 3) vervaardigd, waarin hij naar aanleiding van het optreden van den eersten Minangkabauschen Nagsjibandijjah-sjech Ismail 4) heftig tegen deze

<sup>1)</sup> Rinkes, Abd. van Singkel p. 79 nt. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Med. Ned. Zend. 31 p. 56 v. v.

<sup>3)</sup> Ik bezit een afschrift van het exemplaar van Sajjid 'Oethmân.

Siech Ismuil Simaboer (Fort van der Capellen) is de eerste Nagsjibandijjah-sjech in Minangkabau geweest. Vgl. over hem Snouck Hurgronje, Mekka II p. 355. Een Nederlandsche weergave van een werkje van zijn hand vindt men bij Holle, T.B.G.K.W. 31 p. 69 v. v. Vgl. ibid. 67, 80; von de Wall, T.B.G.K.W. 35 p. 225). Voordien kwam deze orde er slechts sporadisch voor. (Zijn goeroe was Sjech Tandjoeng Alai, die door de "Padri's" gedood is en wiens graf te Soelit Air (Solok) nog vereerd wordt). Zijn silsilah vindt men in het straks te noemen werkje van Sjech Chatib Ali getiteld Miftâh alçadîqijjah (ed. Padang) p. 163 v. v., vgl. p. 118 v. v., 38 v. v.; zie ook Holle, l. c. p. 80 v. Na Sjech Ismail heeft vooral Sjech Djalaloeddin van Tjangking (Ampat Angkat, Agam) ongeveer een halve eeuw geleden tot de verspreiding van de Naqsjibandijjah veel bijgedragen, zelfs zóó dat. zooals we boven p. 263 zagen, in Priaman deze orde o. a. tarîgah Tjangking kon genoemd worden. In later tijd verplaatste zich het centrum dezer devotie naar het plaatsje Koempoelan (nabij Bondjol), waar de oude door de menschen "ajah" genoemd "Sjech Koempoelan" (eerst onlangs overleden) een zeer groote vereering

orde te velde trekt. Toen in later jaren Soeleiman Efendi 1) als Naqsjibandijjah-sjech groote populariteit genoot, heeft de bekende Sajjid 'Oethmân b. Jahin 2) een Maleische bewerking van het boekje van Sâlim b. Samîr 3) vervaardigd. Ja zelfs in den loop der jaren achtte Sajjid 'Oethmân zich geroepen in een tweede 4) en een derde 5) geschrift voor de Nagsjibandijjah te waarschuwen.

Het is niet te verwonderen dat sommige Inlandsche Polemiek van Ahgeleerden, al waren zij den broederschappen aanvankelijk mad Chatib tegen

Nagsjibandijiah.

- Snouck Hurgronje, Mekka II p. 240 v. v.
- Snouck Hurgronje, T.B.G.K.W. 42 p. 399 v v.; id., Med. Ned. Zend. 31 p. 52 v. v.
- Snouck Hurgronje, Med. Ned. Zend. 31 p. 57 v: al Naçîhah alaniqah li'lmoetalabbisin bi'ltariqah. Vgl. Snouck Hurgronje, Mekka II p. 367.
- Snouck Hurgronje, Med. Ned. Zend. Gen. 31 p. 60; alWathîqah alwafijjah fî 'oeloewwi sja'n tarîqah alçoefijjah.
- 5) Rinkes, Abd. van Singkel p. 19 nt. 2. Het daar bedoelde opstel van von de Wall (T.B.G.K.W. 35 p. 223) handelt over Sajjid 'Oethmâns boekje, genaamd "Boekoe ketjil", dat in Theosof. Maandbl. VI p. 489 v. v. door D. van Hinloopen Labberton in vertaling is weergegeven. Een vierde boek van Sajjid 'Oethmân getiteld: Çawn aldin 'can nazaghât almoedallin (Arab. Mal. Scend. Jav.) richt zich bepaaldelijk tegen de populaire pantheistische mystiek op Java.

genoot (Vgl. van Ronkel, Ind. Gids II p. 1104). In Padang heeft omstreeks 1880 Toeankoe Sjech Laboeh, die met een poeti (d. i. een vrouwelijk soetan) gehuwd was, de propaganda onder den localen adel (soetan en marah) zeer bevorderd. De tegenwoordige Minangkabausche Nagsjibandijjah-sjechs ontleenen, voor zoover zij hunne licentie niet in hun vaderland ontvangen hebben, hunne waardigheid aan Moehammad Amîn Ridwân te Medina (p. 271 nt. 1) en vooral aan "Sjech Djabal Koebis" dwz. den aldus naar zijn woonplaats (den berg Aboê Qoebais bij Mekka) genoemden vermaarden Turkschen sjech Soelciman Efendi (vgl. Snouck Hurgronje, B. K. I. 5 II p. 348; Mekka II p. 328, 380, 389 en 238 v v.), die met name, de orde in deze gewesten indirect sterk gepropageerd heeft (Vgl. nog: Holle, T.B.G.K.W. 31 p. 67 v.; van den Berg, T.B.G.K.W. 28 p. 162, 169, en 31 p. 553). Zijn periodieke risâlah's hebben de richting van de Naqsjibandijjah ter Westkust geleid (vgl. p. 271 nt. 1). Zijn zoon 'Alî Ridâ zet tegenwoordig de traditie zijns vaders voort.

niet onwelgezind, te Mekka zich met de studie der Mohammedaansche wet occupeerend en in de hierboven aangeduide gedachtensfeer aangeland, de tarîgah's min of meer ontrouw worden. Een voorbeeld daarvan is de Buitenzorg afkomstige geleerde Raden Hadji Moechtar, die sedert geruimen tijd te Mekka woont 1) (Juynboll, der Islam 5 (1914) p. 157 v.) en zich nu van het tarîgah-wezen heeft afgewend, al blijft hij der mystiek niet ongenegen (vgl. ook Snouck Hurgronje, Mekka II p. 282 v.v., 367). Een ander voorbeeld daarvan is de bekende Minangkabausche geleerde Ahmad Chatib 2). We kunnen het in het midden laten of niet bijgeval ook persoonlijke motieven (men mompelt nl. van naijver tegen Sjech Djabal Koebis p. 266 nt. 4) zijn hevige aanvallen op de geboorteland zoo populaire Nagsjibandijjah-tarîqah geinspireerd hebben: voldoende is het hier op te merken, dat hij tusschen 1324-26 H. een drietal polemische verhandelingen het licht heeft doen zien, die tegen de Nagsjibandijjah gericht zijn 3). Alle drie hebben de

De titel van een vijfde luidt: Tanbih alghasjajân handelend over de ratib Sammân.

<sup>1)</sup> Behalve door zijn gedicht over de Sarikat Islam en meerdere Soendasche en Maleische handleidingen is deze o.m. bekend door zijn boekje tegen de Wahhâbieten: Djalâ' alawhâm 'can madhâhib ala'immah al'izâm wa 'ltawassoel bi djâh chair alanâm 'alaihi 'lçalât ,wa 'lsalâm. (Damascus 1330). Nieuws bevat het uiteraard niet: het sluit zich geheel bij de geschriften van Sajjid . Aḥmad Daḥlân aan (Vgl. Snouck Hurgronje. B. K. I. 5 II p. 344 v. v.; id., Mekka II p. 245 en I p. XIV v., 138 v. v.; id., Not. Bat. Gen. XXX p. CIX v.; id., B. K. I. 5 II p. 347 v.).

<sup>2)</sup> Vgl. over dezen man Snouck Hurgronje, T.B.G.K.W. 42 p. 403. Hij moet niet verward worden met den ouderen Ahmad Chatib uit Sambas, die ook te Mekka gewoond heeft (vgl. Snouck Hurgronje, Mekka II p. 354, 372) en o. a. de auteur is van het in 1329 aldaar gedrukte werkje (Arab. en Mal.) Fath al'ârifîn over de dhikr en de silsilah van Qâdirijjah en Naqsjibandijjah. Ahmad Chatib Sambas was de leermeester van Sjech Abdoelkarim Banten (Mekka II p. 389, 372 v. v.). Vgl. Holle, T.B.G.K.W. 31 p. 80.

<sup>3)</sup> Alle drie zijn in het Maleisch, in een bundel verzameld in Egypte (1326) gedrukt. Ze zijn getiteld:

<sup>1°</sup> Izhâr zoeghal alkâdhibîn fî tasjbîhihim (sic.) bi'lçâdiqîn.

strekking om aan te toonen, dat in de Nagsjibandijjah "bid'ah's" zijn 1) binnengeslopen, die den profeet nog onbekend waren 2). In de hiergenoemde en nog verder "Nieuwigheden" te noemen polemische literatuur worden behalve het opnemen van ten eenenmale ongeletterde adepten vooral als bezwaren tegen de huidige Nagsjibandijjah aangevoerd de volgende "nieuwigheden" t. w. de "sceloek", waaronder hier wordt verstaan de "retraite", die als characteristicum van de Naqsjibandijjah geldt 3), en wel gecombineerd wordt met de als Christelijk insluipsel gewraakte tijdelijke onthouding van vleescheten en sexueel verkeer; de met ademhalingsmethoden gepaarde "stille dhikr" 1); het dcor 'Abd alChâliq alFadjdawânî ingevoerd, chatm chawâdjkûn genoemd, door vijf personen uitgevoerd reciet, waarbij vooral het gebruik van steentjes bij wijze van rozenkrans wordt afgekeurd

in de Naqsjibandijjah.

De religieuse afzondering van 40,20 of 10 dagen zou in de orde zijn ingevoerd door Sjaich Châlid al Koerdî (p. 271 nt. 1) die eerst anno 1093 H. werd geboren.

al Ajat albajjinat li'lmoençifîn fî izalah choerafat ba'd almoeta'accibîn.

<sup>30.</sup> alSaif albattar fi maḥq kalimat ba'd ahl alightirar.

<sup>1)</sup> Over de moderne wijze van polemiek tegen de ţarîqah's zie Snouck Hurgronje, Mekka II p. 241; id. T. B. G. K. W. 39 p. 392, 384; Med. Zend. Gen. 31 p. 57 v. v. Vgl. ook den brief van Ahmad Chatib afgedrukt in Sjech Chatib Ali's hieronder genoemde kitab Miftâh p. 143.

De eerste was in 1324 reeds in Padang bij Bäumer verschenen, in den titel waarvan (evenals ook in de in Egypte gedrukte text i. p. v. tasjbîhihim gelezen wordt tasjabboehihim. Achter deze verhandeling is in deze uitgave afgedrukt een veroordeeling van de Naqsjibandijjah, naar aanleiding van eenige tot hen gerichte vragen, door den Moefti der Sjâfi'ieten Moehammad Sa'îd b. Moeḥammad Bâ Beçêl (vgl. Snouck Hurgronje B. K. I. 5 II p. 345; Mekka II p. 255, vgl. 245; id., Not. Bat. Gen. XXX p. CVI v. v. en Goldziher, Z. D. M. G. 52 p. 156), den eveneens te Mekka woonachtigen hier te lande welbekenden geleerde 'Abd alKarîm Daghoestânî, den Mâlikitischen geleerde Sjoe'aib b. 'Abd alRaḥmân al Çadîqî alMaghribî.

<sup>3)</sup> Vgl. Verkerk Pistorius, op. cit. p. 232; van Hasselt, Volksbeschrijving Midden-Sumatra p. 55 v. Over de eigenlijke beteekenis van soeloek zie Rinkes, Abd. van Singkel p. 60 v

<sup>4)</sup> Fen dergelijke oefening bij de Sjaţţârijjah bij Rinkes, op. cit. p. 79 v.

Apologie van Sjech Moengkar.

(vgl. Holle, T. B. G. K. W. 31 p. 78 v.; van den Berg. T.B.G.K.W. 28 p. 162.); de râbitah d. i. de voorbereidende concentratiemethode, waarbij de leerling zich in het beeld van den meester (moersjid) moet absorbeeren 1) enz. Het spreekt van zelf, dat de Minangkabausche sjechs dezer broederschap de hun toegeworpen handbeekje van Ahmad Chatib lokte een kort tegenschrift schoen niet onopgeraapt lieten liggen. Reeds het eerste van den ter Westkust zeer bekenden Nagsjibandijjahsjech Moehammad Sa'd b. Tanta' te Moengkar nabij de tweede (dáártegen gerichte) verhandeling van zijn Pajakoemboeh (kortweg Sjech Moengkar genaamd), getiteld Irghâm oenoêf almoeta'annitîn fî inkârihim râbitah alwâcilîn, uit, hetwelk hij na het verschijnen van geleerden landgenoot weldra door een uitvoeriger brochure liet volgen 2).

Apologie van Sjech Chatib Ali. Ook Sjech Moengkar's Padangsche collega Hadji Moehammad 'Alî b. 'Abd alMoettalib, meer bekend onder den naam van Sjech Chatib Ali mengde zich in den strijd. Deze produceerde in de eerste plaats met bijgevoegde Maleische vertaling een apologetisch Arabisch tractaatje van Sajjid Moehammad b. Mahdî alKoerdî vgl. nt. 2) getiteld: Risâlah Naqsjijjah fî âsâs içtilâh alnaqsjibandijjah min aldhikr alchafijj wa 'lrâbitah wa 'lmoerâqabah wa daf' ali'tirâd bi dhalika hetwelk, zooals uit den naam al valt op te maken, dezelfde onderwerpen als Ahmad Chatibs bovenvermelde verhandelingen bespreekt 3).

Richt dit werkje zich reeds tegen de bestrijders van de Naqsjibandijjah, nog meer is dit het geval met een rechtstreeks tegen Ahmad Chatib gerichte, uitvoeriger

<sup>1)</sup> Vgl. Gairdner, Moslim World II (1912) p. 176 (Rifâ'ijjah). Over een en ander is ook Holle, T. B. G. K. W. 31 p. 67 v. v. te vergelijken, vooral p. 72 v. v., 76 v. v.

<sup>2)</sup> Risâlah tanbîh al'awâmm 'alâ taghrîrât ba'd (sic. lees: ba'd, zooals de titel elders luidt) alanâm. Gedrukt te Padang 1910. Hier achter worden nog vermeld eenige pro-Naqsjibandijjah geschriften, t. w. een van Hoesein Ahmad alHindî (Medina), getiteld: alsoejoêf almasloêlah, een van Sajjid Mhd. b. Mahdî al-Koerdî en een van 'Oemar b. Sâlim al 'Aţţâs.

<sup>3)</sup> Gedrukt te Padang 1326.

brochure van den zelfden schrijver t. w. diens omstreeks dienzelfden tijd onder den titel: Kitâb miftâh alçadîqij-jah fî içtilâh alNaqsjibandijjah, te Padang verschenen bewerking van 'Abd alGhânî b. Isma'îl al-Nâboeloêsî's Miftâh alma'ijjah 1). Ook in zijn Miftâh aldîn li'lmoebtadî (gedrukt in Egypte 1328) neemt Sjech Chatib Ali het nog eens voor zijn geliefde Naqsjibandijjah op 2). Met dat al achtten sommige Naqsjibandieten het toch nog gewenscht hulp van buiten tegen de aanvallen van

Brockelmann II p. 347 sub 50, 419. Dit werkje wordt hier beschouwd als het gezaghebbende over de genoemde orde. (Het is de commentaar op een tractaatje van den in 961 geboren Tâdj aldîn al 'Absjamî vgl. ook Wüstenfeld, Abh. Kön. Ges. Wiss. Göttingen XXX p. 135 v. v.) Elders in de genoemde verhandeling (p. 5) zegt Sjech Chatib Ali, dat hij voor het samenstellen ervan behalve 'Abdoelghânî's boek eenige risâlah's van Soeleiman Efendi (vgl. p. 67, p. 93 v., p. 117 v., 108 v. v. enz., vgl. Snouck Hurgronje, Mekka II p. 238 v. v.) en de Ihjâ' van Ghazâlî ook nog gebezigd heeft twee andere (eveneens gezaghebbende boeken: "woeçoêl awlija" d.i. Djami' aloeçoel fi 'Ilawlija' enz. van Ahmad al Gümüsjchânî (Brockelmann II p. 489 en van den Berg, T.B.G.K.W. 31 p. 553 en T.B.G.K.W. 28 p. 171 v.v., waar men een overzicht van de editie van 1287 H. aantreft. Ik bezit de thans in Minangkabau meest verbreide Egyptische uitgave van 1331) en alBahdjah al-sanijjah (scl. fî âdâb al-ţarîqah alNaqsjibandijjah van Mhd. b. 'Abd Allâh alChânî Br. II p. 489, hetwelk nu in de Caireensche uitgave van 1319 ter Westkust bekend is) alsmede een desbetreffende fatwâ van den in 1325 te Padang overleden vermaarden Nagsjibandijjah-sjech Moehammad Jatim alChâlidî (vgl. op. cit. p. 148 v. v. - alChâlidî noemen zich de huidige Naqsjibandijjah-sjechs naar den in 1093 H. geboren Châlid alKoerdî vgl. boven p. 269 nt. 3). Deze laatste placht de eischen voor toelating tot de orde niet zoo laag te stellen, als gewoonlijk wel geschiedt. De hier besproken literatuur vermeerderd nog met bv. Mhd. Amîn alKoerdî's (boven p. 266 nt. 4) in 1329 in Egypte gedrukte en ter Westkust verspreide manâqib-werk kitâb alMawâhib is te beschouwen als een welkome aanvulling van onze kennis over de hedendaagsche Nagsjibandijjah. Vgl. von Kremer, Streifzüge p. 47, 75.

<sup>2)</sup> Overigens bevat dit boekje naast eenig elementair onderricht over den fiqh en de dogmatiek nuttige wenken over den landbouw. Hier wil ik nog even melding maken van een gesteendrukt mystiek werkje, getiteld: Djâmî' alfawâ'id fî bajân aladhkâr wa 'lwârid van de hand van den ter Westkust welbekenden, naar aanleiding van de Tjilegonsche troebelen indertijd naar Fort de Kock verbannen en sedert daar woonachtigen Naqsjibandijjah-

Ahmad Chatib in te roepen. Aangezien men wist, dat er tusschen hem en Sajjid 'Oethmân een zekere animositeit heerschte '), trachtte men dezen tegen den Mekkaanschen geleerde uit te spelen. In dit opzet slaagde men niet, omdat Sajjid 'Oethmân zijn boven reeds genoemde geschriften moeilijk verloochenen kon. Op een verzoek om een weerlegging van Ahmad Chatib's Izhâr antwoordde de Bataviasche geleerde dus met toezending van zijn alWathîqah alwafijjah (boven p. 267 nt 4).

# Ahmad Chatib en het matriarchaat.

Bekender dan door zijn polemiek tegen de Naqsjibandijjah is Ahmad Chatib <sup>2</sup>) echter door zijn onvermoeide bestrijding van het matriarchale erfrecht.

Boven zagen wij al dat reeds de "Padri's" zich tegen de moederrechtelijke maatschappelijke organisatie gekant hadden. Al wordt zulks in onze Europeesche geschiedbronnen niet uitdrukkelijk geconstateerd, toch is het meer dan waarschijnlijk, dat deze vroeg-negentiende-eeuwsche hervormers zich ook aan de met het Moslimsch familierechtelijk systeem zoo geheel strijdige "adat poesaka" gestooten hebben. Trouwens onze In-

sjech Moehammad Hârith b. Ahmad Moezaffar Banten (1310), kleinzoon van Sjech Nawawi Banten. (Snouck Hurgronje, Mekka II p. 362, 380, 240 v. v.) Vgl. verder nog beneden § 4.

<sup>1)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, T. B. G. K. W. 42 p. 403 v. v.

<sup>2)</sup> Hij is ook o. m. de schrijver van:

A. rawdah alhoessâb fî 'ılm alhisâb (Cairo 1310), handelend over rekenkunde en meetkunde voornamelijk als hulpwetenschappen voor de Moslimsche rechtswetenschap.

E. aldjawâhir alnaqijjah fî 'la'mâl aldjaibijjah (Cairo 1309), handleiding voor de chronologie, met name voor ritueele docleinden.

C daw alsirâdj (Cairo 1311) handelend over de hemelreis van den Profeet, waarvan de realiteit tegen de bedenkingen van scep tici en ongeloovigen wordt verdedigd. Ook dit werkje kenmerkt zich op verschillende plaatsen door een groote onverdraagzaamheid jegens het Europeesch gezag in Ahmad's geboorteland.

D. alriad alwardijjah, handelend over de vijf zuilen van den Islam (Cairo 1311), vgl. verder Snouck Hurgronje, T.B.G.K.W. 42 p. 403 v. v.

landsche bronnen verzuimen niet daarvan meer dan eens gewag te maken 1).

In twee verhandelingen in nam Ahmad Chatib den ouden strijd van de "Padri's" op dit punt weer op. Ja, de kamp tegen het matriarchale erfrecht gaat den schrijver zoo zeer ter harte dat hij niet verzuimt ook in andere publicaties er op terug te komen "). In deze categorie van zijn werken doet Ahmad Chatib uitkomen dat wie zich nog aan de naast de Goddelijke wet niet te dulden heidensche en dus duivelsche inzettingen van Papatieh nan Sabatang en Katoemenggoeangan 4) houdt, een kafir is, dien de hel wacht. De straf Gods voor het volharden bij hun matriarchaat ondervinden de Maleiers in de overheersching door de Compagnie, die door zware heerendiensten en den aanleg van spoorwegen den strijd om het bestaan moeilijker maakt (Manhadj p. 10).

Al het volgens het kemanakanerfrecht verkregen goed moet, naar de meening van den schrijver, beschouwd worden als door roof verkregen. Wie het in zijn bezit houdt, maakt zich schuldig aan een "groote zonde": hij toch "verteert het goed der weezen". Zij, die dit erfrecht toepassen, worden daardoor fâsiq, weshalve ze niet als getuige bij een huwelijk kunnen optreden zonder dit onwettig te maken. Dus is "bekeering" noodzakelijk en moeten de huwelijken opnieuw gesloten worden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Djalaloeddin p. 24, 11; Ms. Bat. Gen. Mal. Hds. v. d. W 208 p. 9a e. a. p.

<sup>2) 1</sup>º Arabisch (gedrukt in Egypte 1309): alDâ'î almasmoê' fi 'Iradd 'alâ man joewarrithoe alichwah wa awlâd alachawât ma'a woedjoêd aloeçoêl wa 'Ifoeroê'.

<sup>2</sup>º Maleisch (gedrukt op kosten van 's schrijvers schoonvader Moehammad Câlih Koerdi — vgl Snouck Hurgronje, T. B G. K W. 42 p. 403 — eveneens in Egypte 1311), paraphrase van het sub 1 genoemde: alManhadj almasjroê'.

Alâjât albajjinât p. 15.

<sup>1)</sup> Twee der bekende legendarische adatwetgevers. Vgl. o. a. Westenenk, Minangkabausche Nagari p 31 en Netscher, Indisch Archief 2de jaargang III p. 33—68; van Hasselt, Volksbeschrijving Midden-Sumatra p. 223.

Anders wordt men "afvallig". Met degenen, die het Moslimsche erfrecht niet willen aanvaarden, breke men alle relaties af en keure hun geen Moslimsche begrafenis waardig.

Zakelijk leeren de hier bedoelde geschriften van Ahmad Chatib niets, dat ook niet in andere algemeen gebruikelijke handboeken over den figh wordt aangetroffen of niet reeds lang in Minangkabau bekend was en onderwezen werd 1), doch ze onderscheiden zich alleen door de onverdraagzaamheid, waarmede de schrijver zich tegenover de adat stelt. Daardoor vormden zij een steun van de godsdienstpartij in haar strijd tegen degenen, die, hoewel eveneens van Moslimsche gezindheid, niettemin de adat willen hooghouden. Reeds Verkerk Pistorius heeft op den grooten invloed van de godsdienstleeraren in dit land gewezen 2). Het is daarom niet te verwonderen dat een sjech, die de eischen van de religie op den voorgrond stelt, ook waar hij tegen de adat ingaat, niet zelden een grooten aanhang weet te verwerven. Dit was o a. het geval met den bij Gouvernementsbesluit van 7 October 1904 No. 31 naar Amboina verbannen tarîqah-leeraar Hadji Jahja uit het Fort van de Capellensche (Simaboer). Door zijne agitatie bracht hij feitelijk in toepassing de door Ahmad Chatib aangegeven beginselen: ook hij keerde zich tegen de matriachale adat, die allen eigendom onwettig maakte en alle huwelijken als met rechtsdwaling (sjoebhah 3)) gesloten ongeldig deed zijn. Hij verklaarde dus "bekeering" voor noodzakelijk, gelastte de menschen over te trouwen, wekte op tot getrouwe nale-

Practische toepassing van Ahmad Chatib's theoriën.

<sup>1)</sup> Vgl. ten overvloede de naar aanleiding van een tot hem gerichte vraag uit den Archipel door Ahmad Dahlân afgegeven fatwâ, afgedrukt op p. 27 van de anno 1331 in Mekka door den Atjèher 'Abd alsalâm b. Idrîs gepubliceerde Arabisch-Maleische fatwâverzameling: Moehimmât alnafâ'is fî bajân as'ilah alhâdith, die een aardig beeld geeft van de vragen, die door Indonesiërs in de laatste halve eeuw aan het gezag der Mekkaansche autoriteiten zijn voorgelegd.

<sup>2)</sup> Studien p. 228 v. v.

<sup>3)</sup> Vgl. Juynboll, Handbuch p. 194; Snouck Hurgronje, Z. D. M. G. 53 p. 161 v. v.

ving der godsdienstige wet en beval alle betrekkingen met niet-bekeerden af te breken en dezulken geen Moslimsche begrafenis waardig te keuren. Om aan zijn prediking nog de noodige suggestie bij te zetten beijverde hij zich, door gezette verspreiding der z. g. wasiat nabi 1), een zekere atmosfeer van zenuwachtige vrees voor den naderenden dag des oordeels te scheppen.

Het is te begrijpen, dat er onder de aanhangers der Oppositie der adatpartij ook stemmen opgingen tegen de campagne van Ahmad Chatib, die niet naliet aan al zijn landgenooten, welke tijdens de bedevaart aan hem, die onder de destijds te Mekka woonachtige Indonesiers als de meest begaafde en geleerde kon gelden hunne opwachting plachten te maken, zijne denkbeelden omtrent de ontoelaatbaarheid van het ..heidensche" adaterfrecht in te prenten. Vooral de vader van de Maleische journalis- Datoe' Soetan Matiek Datoe' Soetan Maharadja keerde in het in die dagen haradja. (1894) te Padang verschijnende blaadje genaamd: Pelita Ketjil<sup>2</sup>) de pen tegen Ahmad Chatib, wiens doopceel tevens met behulp van een in Mekka gevestigd correspondent op weinig hartverheffende wijze werd gelicht. Deze Datoe' Soetan Maharadja stamt af uit een zeer anti-"Padri"-gezinde familie. Zijn overgrootvader is tegen de ...Padri's" gesneuveld, terwiil zijn grootvader en vader 3) ook al niet van ijver voor den godsdienst blaakten. Tegen Ahmad Chatib's geschriften nu liet Datoe' Soetan Maharadia waarschuwende woorden hooren, waardoor hij het zelfgevoel en het chauvinisme trachtte te prikkelen. "Pas op, laat de "Padri"-tijd niet terugkeeren", zoo was zijn telkens herhaalde vermaning

adatpartij.

<sup>1)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Atjèhers II p. 185-187; id., Indische Gids Juli 1884. De bekende Sajjid 'Oethmân heeft ook een boekje (Arab. Mal.) tegen de wasiat nabi geschreven (Ali'lân bi'lnaçîhah almatloêbah fî bajân firjah alwaçijjah almakdhoêbah enz.).

<sup>2)</sup> Later (1895) in de "Warta Berita". Daarna nog in de Tjahja Soematra 1904-1910. Sindsdien Oetoesan Melajoe.

<sup>3)</sup> Deze gaf by, wel eens tijdens de vastenmaand een slametan om het meer godsdienstige deel zijner omgeving te ergeren. Zulks komt nog wel eens aan de Westkust voor.

Kongsi Adat.

en: "Wij Minangkabauers mocten er voor zorgen onze zelfstandigheid niet te verliezen door ous in handen van Mekkanen te stellen. Het goede land van Minangkabau met zijn schoone vrouwen is immers op zich zelf al het paradijs vergeleken bij het snikheete Arabië, waar de (minder begaafde) zwakke sexe zich terecht sluiert".

Bij den onvermoeid voortgezetten pennestrijd bleef het niet. Men richtte ook een geheime vereeniging naar het voorbeeld van de Vriimetselaren op "kongsi adat" genaamd, die zich ten doel stelde de verbreiding der z. g. "kongsi Padri" zooveel doenlijk tegen te gaan. Dit genootschap, als loges met broeders, officieren en een meester georganiseerd, trachtte zich zooveel mogelijk over de Westkust tot in Tapanoeli toe te verspreiden. Al spreekt het van zelf, dat bij het vermeerderge verkeer met Mekka een toenemend aantal Minangkabauers zich van de onvereenigbaarheid van het matriarchaic erfrecht met de godsdienstige wet bewust werd, toch waren er onder de godsdienstleeraren ook destiids nog meerderen, die zich met het onverzoenlijke standpunt van Ahmad Chatib niet konden vereenigen. Eén ervaa was de boven reeds genoemde Sjech Moengkar, die deze quaestie ook terloops in zijn Risâlah tanbîh al'awâmm (n. 11) 1) ter sprake heeft gebracht. Niet zoader hatclukheid wijst hij er daar op, dat indien alle bezit der Minangkabauers als harâm te beschouwen is, ook alle giften van dit volk afkomstig dat noodwendig moeten ziin. Toch ziin de Mekkanen en met name Ahmad Chatib zelf er niet afkeerig van dezulke hetzij in den vorm van badal hadji 2) hetzij van çadaqah of amânah aan te nemen!

Huidige schriftgeleerden over de harta poesaka. Thans maken vele inheemsche geleerden uitdrukkelijk onderscheid tusschen de "harta poesaka" en de "harta pentjarian" in zake het erfrecht »). De eerste stelt men

<sup>1)</sup> Zie boven p. 270 nt. 2.

<sup>2)</sup> Snouck Hurgronje, Mekka II p. 309-312

<sup>3)</sup> Van der Toorn, T. B. G. K. W. 26 p. 514 v. v; de Waal van Anckeveen, Adatrechtbundel I p. 85 v., 80 v. v.; van Hasselt, Volksbeschrijving Midden-Sumatra p. 247 v. v.

dan op één lijn met de "gelar" en acht ze niet tot den boedel te behooren. Men construeert ze dan wel als een soort van waqf-goederen: ze behooren niet aan een bepaalde persoon maar zijn van de geheele kaoem. Voor de tijdens het leven door handel enz. verworven bezittingen (harta pentjarian) stellen deze geleerden echter den eisch, dat zij na den dood van den eigenaar aan de "wettige" erfgenamen en niet aan de "kemanakan" overgaan. Een dergelijke regeling is o. a. in 1914 door Sjech Chatib Ali (boven p. 270), die te voren als een volijverig aanhanger van Ahmad Chatib in dit opzicht gold 1), in Moeara Laboeh tot stand gebracht. Doch zelfs in de kustplaatsen 2) wordt, óók ten aanzien van de harta pentjarian, nog door velen het matriarchale erfrecht gevolgd. Dit is niet onverklaarbaar, waar, zelfs al zou de vader bij zijn leven uit natuurlijken aandrang al geneigd zijn 3) zijne kinderen te bevoordeelen, bij zijn dood de kemanakans niet gaarne hunne adatrechten prijsgeven. Bovendien vormen, zooals zoo vaak elders, de vrouwen ook hier het conservatieve element, dat voor eene hervorming niet veel gevoelt.

Al is het hier besproken vraagpunt tegenwoordig in meerdere streken van Minangkabau dank zij het opkomen van andere quaesties minder actueel geworden, dit neemt niet weg 4), dat op andere plaatsen waar de nieuwe stroomingen zich nog niet doen gevoelen, de strijd tegen het matriarchale erfrecht ook thans nog telkens opduikt. Zulks was nog onlangs (1919) in de streek van Pajakoemboeh het geval, waar (o.a. in Soeliki) de actie van den ijverenden godsdienstleeraar op den hardnekkigen tegenstand van de adathoofden afstuitte.

<sup>1)</sup> In de volgende \u03a8 zullen wij zien waardoor deze ommekeer werd teweeggebracht.

<sup>2)</sup> Francis, T. N. I. 2e Jg. I p. 123.

<sup>3)</sup> Men haalt in dit verband ook gaarne de bekende spreuk: "anak di pangkoe kemanakan dibimbing" aan.

<sup>1)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Atjèhers II p. 349.

## § 3. Aanvang van de 20ste eeuw.

Het modernisme.

Overheersching van den "Atjèhschen" adel te Padang. In het tijdschrift voor Neerland's Indië van 1839 (2de Jg. I p. 123) schrijft Francis o. m. over den Padangschen "adel": de marah's en de soetan's het volgende. "Aan de stranden heeft men onder (hen) alsmede onder de vrouwen van geboorte, veel slecht volk; vele arme menschen worden door hen onderdrukt, gekweld en mishandeld; zij doen dit ongestraft, omdat niemand hen durft aanklagen."

Modern-democratische reactie.

Tegen de vexaties 1) van den Regent (Panglima) met ziin adeliiken kliek -- beide een restant van de voormalige Atjèhsche overheersching (de "adat tjalong") — ontstond in het begin van deze eeuw een reactie. uitgaande van een groep van bovenlanders onder leiding van Datoe' Soetan Maharadia, ons uit de vorige § bekend. Waar het standpunt door deze Jong-Maleiers ingenomen op voortreffelijke wijze door G. de Waal van Anckeveen (Adatrechtbundel I p. 114 v.v.) is uiteengezet, kan ik hier met een verwijzing naar diens opstel volstaan. Hoewel de beweging in schijn niets anders was dan een terugkeer tot de "echt-Minangkabausche" adat, gezuiverd van de "Atjèhsche" invloeden 2), was zij in wezen toch iets anders. De behoefte immers om zich aan de heerschappij van een pseudo-adel en pseudo-"geestelijkheid" te onttrekken, waaronder men zich eeuwenlang geschikt had, was een eerste symptoom van den veranderden tijdgeest.

Het was destijds (1905) de Japansch-Russische oorlog, die een pennenstrijd over de leuze "Azië voor de Aziaten"

<sup>1)</sup> Vgl. Adatrechtbundel I p. 125 v.

<sup>2)</sup> Over de Padangsche "adat" vgl. Francies, T.N.I. 2de Jg. I p. 111, 126, 123; S. Müller, Bijdragen tot de kennis van Sumatra (1846) p. 148 v.v.; de Stuers, Vestiging en Uitbreiding enz. I p. 97, 135; Netscher, Verh. Bat. Gen. XLI; B.K.I. p. 238 enz.; Westenenk, Minangkabausche Nagari p. 109 v.v.

had uitgelokt. De Kabar-Perniagaän (een Maleisch-Chineesch blad) pleitte voor aansluiting bij Japan als de sterkste macht in het Oosten en daartegen kwam Datoe' Soetan Maharadja op, die van geen "Aziaten"zelfs geen "Indiërs", maar - met Maleisch zelfbewustzijn - alleen van "Maleiers" wilde weten, die in bondgenootschap met Nederland groot konden worden. Het jaar 1906 deed hem daarop het initiatief nemen tot een herdenking van het feit, dat de Nederlanders het eerst voor Padang waren verschenen. Het moest een feest van burgers, niet De Jong-Maleiers. van ambtenaren worden. De Padangsche aristocratische kliek was in haar eer getast: zii was niet in het plan gekend en voelde daarom al niet veel voor deze actie, die van bovenlanders (oerang daré' bongkong) uitging en zich tot de lagere volkslagen — "oerang bano", "oerang băroeă' saè" = boeroek sadja - richtte. Hoewel Datoe' Soetan Maharadia werd beschuldigd een ..republikein" of "sociaal-democraat" te wezen en verdachtmakingen niet uitbleven 1), slaagde het feest niettemin. Het bloemencorso van 19 April 1907 gaf hem vervolgens aanleiding de traditioneele (boven p. 259) antagonie tusschen bovenlanders en "rantauers" te accentueeren. Kwam toen de "adel" met een "astana Djohor" voor den dag (wegens haar geringen omvang door de tegenstanders als

<sup>1)</sup> Uit dezen tijd dateert zijn bijnaam "Datoe' Bangkit" naar εen zekeren Bangkit ("Bangki"), die bekend was als krankzineen zekeren Bangkit ("Bangki"), die bekend was als krankzinnige. Tegenwoordig wil men dezen naam wel afleiden van de Minangkabausche uitdrukking: "mambangki' batang tarandam (of tabanam) = dingen, die in het vergeetboek zijn geraakt weer ophalen. Datoe' Soetan Maharadja had n.l. de wording van de kota Padang in herinnering gebracht: dat ze n.l. door de nu zoo gesmade bovenlanders was gesticht en dat zich later daar minderwaardige rassen als Niassers (slaven!), Bataks en Atjèhers hadden gevestigd, daar een mengvolk hadden veroorzaakt, Padangers genaamd, waartoe de z.g. adel ook behoorde. Deze kon toen niets anders doen dan verzekeren, dat zij van zuiver-bovenlandschen oorsprong was!!

Een onvriendelijker verklaring van "Datoe' Bangkit" hoort men echter ook wel: "degeen, die niet met den tijd mede gaat, doch maar oude koeien uit de sloot haalt". Een hem welgezinde interpretatie luidt: "de opheffer".

s.v.v. "kakoes Djohor" gequalificeerd), de groep van Datoe' Soetan Maharadja behaalde den eersten prijs met de voorstelling van een Minangkabausche balei (gemeentchuis). Onderwijl was er een heftige perscampagne gaande tegen den Regent en zijn trawanten. De z.g. "elfmannen" onder Datoe' Soetan Maharadja vergeleken zich met de Jong-Turken in hun strijd tegen 'Abdoelhamîd. Den Regent noemde men 'Abdoelhamîd en voor zich zelf bracht men den naam Kaoem-moeda in zwang. Niet zonder Schadenfreude zag men ook hoe spoedig na de oprichting de societeit van den adel: "Madjelis Bangsawan" genaamd, die als tegenhanger van de democratische "Mēdan Perdamaian Minangkabau laras nan doen invoest dienen, failliet ging.

De kaoem-moeda van 1905.

Met h-t entslag van den laatsten Regent en de opheffing van diens functie (Stbl. 1913 no. 321), de afschaffing van de wijkpanghoeloe's en de invoering van het districtsbestuur bloedde deze beweging dood 1). Inmiddels hadden ook weer andere vraagstukken de aandacht tot zich getrokken.

àziatisch Réveil.

Moest deze strijd al aan den veranderden tijdgeest worden toegeschreven, het Aziatisch Réveil werd hier weldra nog meer merkbaar. Dit laatste verschijnsel is tot dusverve, voor zoover mij bekend, nog steeds niet voldoende ontleed en beschreven. Ook dit is de plaats niet zullts te doen: slechts mogen hier eenige belangrijke factoren ervan worden aangestipt. In zijn bekend praeadvies (over de voertaalkwestie) voor het Bataviasche onderwijscongres van 1918 heeft Hoesein Djajadiningrat als "een der hoofdstrevingen" aangewezen: "de verwerving van gelijkwaardigheid met de Europeesche bevolkingsgroep", "(de) erkenning dier gelijkwaardigheid en (de) opheffing van hetgeen als achteruitstelling (gevoeld wordt)" (p. 14). Dezen

<sup>1)</sup> De hier geschetste strijd van de Padangsche kaoem-moeda tegen de "adat tjalong" kan dus vergeleken worden met de democratische beweging op Java tegen de "adat Modjopahit".

zelfden ondertoon 1) heeft men ook in de Japansche opleving waarvan het succesvol voorbeeld een schok door het Oosten deed gaan 2), waargenomen. Ook in het nabije Oosten en Voor-Indië is deze tendenz onmiskenbaar i).

Dit streven naar emancipatie deed eenerzijds in verband met de aanwezigheid van een Westersche overheersching (die trouwens direct en indirect zeer veel tot de wording van deze nieuwe idealen had bijgedragen 1) in verschillende der genoemde landen het nationaal be-. austrija herleven en uitte zich anderzijds in een reltherkenning (besef van achterlijkheid 5)), die tevens een ontwikkelingsdrang b) in zich hield. Vond alzoo de leuze: ..vrijheid, gelijkheid en broederschap" weerklank, het voldoen aan de behoefte naar Westersch onderwijs kweekte tegelijkertijd tot zekere hoogte een utmosteer van rationalisme 5).

Wilde de Islam ook deze kringen blijven bevredigen, De Islam en de dan moest er een hervorming plaats grijpen '): "Every nienwe tijd. new period in the history of civilisation obliges a religous community to undertake a general revision of the contents of its treasury" 9). De nieuwe idealea wil men (bewust of onbewust) ook in den godsdieust terug viaden. Zoo vindt de moderne Boeddhistische Chinees in het Boeddhisme "those elements which are most in barmony with the aspirations of an Oriental democra-

<sup>1)</sup> Questions diplomatiques et coloniales 8e Jg. 1904 T. 17 p. 266; Reinsch, Intellectual and Political Currents in the far east

<sup>2)</sup> Quest. dipl. l. c.; Reinsch, op. cit. p. 33, 36, 42; Khuda Bukhsh, Essays p. 275; Wilson, Modern Movements among Moslems p. 228.

<sup>3)</sup> Vgl. Reinsch, op. cit. p. 60, 71; Dunlop, Perzië (1912) p. 370

<sup>1)</sup> Vgl. Vambéry, Westlicher Kultureinflusz im Osten (1906); Wilson, Modern Movements among Moslems p. 149 v.

<sup>5)</sup> Wilson, op. cit. p. 151,

<sup>6)</sup> Dunlop, op. cit. p. 370.

<sup>1)</sup> Vgl. Reinsch, op eit. p. 99. Zie ook vooral Hell, Der Islam und die abendländische Kultur (1915).

<sup>8)</sup> Vambéry, op. cit. p. 303, 373, 348, 354 v. v.; vgl Khuda Bukhsh, Essays p. 173.

<sup>9)</sup> Snouck Hurgronje, Mohammedanism p. 138.

cy" 1). Van den religieusen gedachtengang van een modernen intellectueelen Moslim geeft het volgende getuigenis een voorbeeld 2):

Men zoekt in den Islam de moderne idealen terug te vinden. "Je ne puis croire que Dieu ait fermé les portes du progrès devant sa nation choisie pour parvenir au plus haut point où l'homme puisse atteindre. Je ne puis croire que Dieu veuille que toutes les nations, sauf les Musulmans, travaillent à rechercher les lois les mieux appropriées à l'espèce, à la religion, au temps, et que, tandis que leur puissance scientifique et littéraire grandit par cet effort, sa nation choisie se voit interdire tout recours au libre examen et à l'expérimentation: enfin qu' Il lui interdise tout moyen de briller dans la mêlée des nations".

Uitgaande dus van de tot overtuiging geworden praemisse, dat de Islam niet kulturfeindlich <sup>3</sup>) kan zijn, zoekt men zijne (moderne) idealen in den Islam terug te vinden. De vraag rijst nu evenwel: zijn in het Mohammedanisme elementen aan te treffen, waarbij het streven naar gelijkheid, het nationalisme, de ontwikkelingsdrang en het rationalisme kunnen aansluiten?

Inderdaad zijn die er, al zijn ze vaak door de historische ontwikkeling van den Islam hetzij verloochend hetzij op den achtergrond gedrongen. Zoo komt werkelijk in den ouden Islam de idée van de gelijkheid en broederschap aller Moslims tot uiting 4). Hierop voortbouwend heeft later de Sjoe ôebijjah-beweging, door Goldziher in het eerste deel van zijn "Muhammedanische Studien" zoo meesterlijk beschreven (p. 147 v.v.), tegen de superioriteitswaan van het Arabierendom gestreden 5). Het uitgangspunt van haar streven werd gevormd door het Qoer'ân-vers (49:13): O gij menschen! wij hebben U

Gelijkheid.

<sup>1)</sup> Reinsch, op. cit. p. 148.

<sup>2)</sup> Revue Mond. Mus. IX (1909) p. 104 vv. Het citaat is te vinden op pag. 105. Vgl. Khuda Bukhsh, Essays p. 284.

<sup>3)</sup> Vambéry, op. cit. p. 344.

<sup>4)</sup> Goldziher, Muh. Stud. I p. 50 v., 15, 73 v., 101 vv.

<sup>5)</sup> Trouwens ook de Charidjieten hadden reeds "die muhammedanische Lehre von der Gleichwertigkeit der Rassen und Stammen im Islam" (Goldziher, op. cit. p. 138) in toepassing gebracht.

geschapen uit man en vrouw en U gemaakt tot volken (sjoe'ôeban) en stammen, opdat gij elkander zult kenken. Voorwaar als de edelste onder U geldt bij Allah de de godsvruchtigste". Van deze uitspraak, waaraan de Sjoe'ôebijjah 1) tevens haar naam ontleende, leidde men af de leer van de gelijkheid aller geloovigen voor Allah en de conclusie, dat de godsvrucht de eenige maatstaf voor adeldom is met uitsluiting van geboorte 2). Deze laatste gedachte ligt, zooals we straks zullen zien, ook weer ten grondslag aan de tegenwoordige democratische beweging onder de Arabieren hier te lande, die zich tegen de vermeende superioriteit der Sajjids richt.

Het was noodig deze idee op te rakelen, want bij de historische ontwikkeling van den Islam was ze onder invloed van de Arabische hegemonie welhaast vergeten (Men denke o.m. aan de wettelijke voorschriften omtrent het imâmaat en omtrent de kafâ'ah, zoo ook aan de bijzondere en bevoorrechte positie van de familie van den Profeet in de Mohammedaansche samenleving.).

Voor de nationalistische idealen weet men evenzeer als Nationalisme en voor den drang naar wetenschap in de moslimsche tra- onderwijsdrang. ditie steun te vinden 3).

Doch zelfs het rationalisme kon in den ouderen Islam voldoende aanknoopingspunten vinden. Hier werden natuurlijk de bewijzen en texten aangevoerd, welke eeu-

Rationalisme.

Het is niet verwonderlijk, dat Khuda Bukhsh in zijn Essays Indian and Islamic een bewerking van Goldzihers bovengenoemde verhandeling heeft gegeven, want, zegt de schrijver (p. 126), "history repeats itself, and those very problems which confronted the Omayyad statesmen nearly a thousand years ago are now before us, different perhaps in their setting, but in their essence unchanged". Vgl. Sir Edwin Pears, Turkey p. 330. Ook in Spanje hebben indertijd gelijksoortige oorzaken als in Perzië en 'Irâq tot het ontstaan van een Sjoe'oêbijjah-beweging aanleiding gegeven. Zie Goldziher, Z. D. M. G. 53 p. 601 v. v.

<sup>2)</sup> Vgl. Goldziher, Muh. Stud. I p. 51.

<sup>3)</sup> Denken we aan de bekende overleveringen: "de liefde tot het vaderland behoort tot het geloof (îmâm)" en "zoekt de wetenschap, al ware het in China" enz. Vgl. Browne, Press and Poetry of Modern Persia p. XXXVII; Goldziher, Muh. Stud. II p. 176. (Id., Abh. Kg. Preuss. Akad. Wiss. Phil, hist. Cl. 1915 No. 8 is mij niet toegankelijk).

wen geleden onder gelijksoortige omstandigheden 2) door de *Moctatilieten* als strijdmiddel waren gebezigd 2)

Men gaat hierin zeer ver: "Wo immer man den Koran aufschlägt, wird man finden, dass er zich an denkende und vernunftbesitzende Menschen wendet. Eine Religion, die so auf der Grundlage der Logik und des Verstandes aufgebaut ist, bedarf eigentlich gar keiner Ernegerung; nötig ist Dur, sie von den ihr anhaftenden Verkleidungen und Enstellungen zu befrein, um sie wieder frisch und lebenskräftig zu machen" "). De historische juistheid van deze stelling liefst voor rekening van den schrijver latende, behoeven wij slechts naar Snouck Hurgronje, Mekka II p. 267 met de noot aldaar te verwijzen om te doen zien, welke onaanzienlijke plaats der logica in het huidige orthodoxe stelsel is toebedeeld. Toch zegt de zoo even aangehaalde schrijver (lc.p. 290): "Die islamische Lehre wendet zich in erster Reihe an den Verstand und hat deshalb auch in heutiger Zeit weder ihren Wert noch ihre Berechtigung verloren."

Het stelsel en de nieuwe tijd. Het is echter bekend (vgl. boven p. 263 v.), dat het stelsel van den Islam sinds de derde eeuw van de Hidjrah een door de leer van de onfeilhaarheid der Moslimsche gemeente afgesloten geheel vormt, dat niet meer voor vijziging vatbaar is. Dit systeem is uit de bronnen opgebouwd door de moedjtahids (degenen, die door eigen inspanning de wet uit de bronnen konden afleiden) en uitgebouwd door hunne gezaghebbende opvolgers; maar de autoriteit van moedjtahid kan het tegenwoordige geslacht zich niet meer aanmatigen: dit mag slechts "met gezag bekleeden" (taqlid) het tot in finessen uitgewerk-

<sup>1)</sup> Nicholson, Literary history of the Arabs p. 367.

vgl. Wilson, Modern Movements among Moslems (1916)
 p. 170; Sell, Faith of Islam<sup>2</sup> p. 194 vv. Vgl. Khuda Bukhsh, Essays
 p. 240; Macdonald, Muslim theology p. 286.

<sup>4)</sup> Hafis Abdul Hadi, Die Erneuerung des Islam in Kol. Rundschau 1917 p. 292. Behalve den straks nog te noemen 'Abdoch wijst hij op den vermaarden 'Abd al'Aziz Sjawisj, die in 1917—'18 redacteur was van "Die Islamische Welt".

 $<sup>^4)\,</sup>$  Vgl. bv. Snouck Hurgronje, Nederland en de Islâm 1<br/>e druk p. 28 v.

te stel voorschriften, dat de vroegere geleerden tot stand hebben gebracht. Tegen de huidige onmogelijkheid en ontoelaatbaarheid van idjtihâd en de onaautastbaarheid van het historisch geworden systeem, dat dank zij den consensus in den loop van den tijd veel elementen had opgenomen, die der oorspronkelijke prediking van Moehammad vreemd waren, is in de geschiedenis van den Islam meermalen geopponeerd o.a. door de Wahhâbieten, die, zooals wij in de eerste paragraaf reeds zegen (p. 254 nt. 1), voortbouwden op den arbeid van een Un Taimijjah. Weliswaar beoogde laatstgenoemde slechts een terugkeer tot het oude, maar toch is er veel in zijn beschouwingen, dat bij de modernisten weerklank vindt. Ook zij willen zich uit de kluisters van den verstijvenden consensus (idjmâ') en de verstarrende scholastiek losworstelen, doch om op deze wijze den godsdienst met de eischen van het moderne leven in overeenstemming te kunnen brengen. Naar deze opvatting kunnen er dus tegenwoordig nog moeditahids wezen 1). Voorts willen zij breken met allerlei, dat in hun rationalistisch denken geen plaats kan vinden b.v. de heiligen- en reliquien-vereering, die door den consensus (idjmå') in den Islam zijn opgenomen. In zooverre kan hun strijd dus ook parallel gaan met die der Wahhâbieten en van Ibn Taimijjah en diens leerlingen (zooals Ibn Qajjim alDjawzijjah), ook al is hun praemisse anders. Zoo laat zich eveneens verstaan hoe deze modernisten zich in Voor-Indië eenerzijds. zooals Sajjid Amîr 'Alî Neo-Moe'tazilieten noemen 2) en anderzijds zich de voortzetters van het Wahhâbitisme voelen 3) (Neo-Wahhâbieten). Evenals Sajjid Amîr 'Alî, wil de Britsch-Indische Islamhervormer Sajjid Ahmad

Overeenkomst en verschil tusschen de Wahhâbieten en de modernisten.

<sup>1)</sup> Khuda Bukhsh, Essays p. 288.

<sup>&</sup>quot;) Wilson, op. cit. p. 170. Het is echter te begrijpen, dat de op het modern denken berekende zelfstandige rationalistische Qoer'ânexegese niet altijd tegen een historische critiek bestand is. Vgl. Snouck Hurgronje, Atjèhers II p. 382; Goldziher, Vorlesungen p. 312.

<sup>3)</sup> Khuda Bukhsh, As. Quart. Rev. 3 XI (1901) p. 287.

Chân Bahâdur 1) tot de eenvoudige prediking van Moehammad terugkeeren, teneinde allerlei ingeslopen "bijgeloof" te kunnen uitbannen 2) en den Islam een vernieuwing te doen ondergaan 3). Dank zij de vrije exegese kan de Islam naar deze moderne opvatting de drager van allerlei (moderne) gedachten zooals de gewetensvrijheid 4), het parlementarisme 5) en de democratie enz. worden. Zoowel in Egypte als in Indië 6) zien wij de belangstelling voor geschriften van Ibn Taimijjah en zijn leerlingen met name Ibn Qajjim alDjawzijjah herleven.

Neo-Islam in Egypte.

In Egypte bracht met de prediking van het "vrijheid, gelijkheid") en broederschap" en van de nationalistische gedachte (zij het in panislamitisch kleed) de mysterieuse Afghaan Sajjid Djamaloeddin 8) den Islam in zijn modernistischen vorm. Zijn arbeid voor de emancipatie werd daar door *Moefti'Abdoeh* 9) en diens biograaf

Strachey, India (ed. 1894) p. 205 v.v.; Vambéry, op cit.
 p. 207, 252 v.v.; Khuda Bukhsh, l. c. p. 285 v.v. en vooral p. 139 v.v.

<sup>2)</sup> Khuda Bukhsh, As. Q. Rev. l. c. p. 285, 288; Hell, op. cit. p. 33. Voor Egypte, vgl. Leeder, Veiled Mysteries p. 248.

<sup>3)</sup> Vgl. Goldziher, Vorlesungen p. 319; Leeder, Veiled Mysteries p. 328 v.; Khuda Bukhsh, Essays p. 19 v.v.; Wilson op. cit. p. 160.

<sup>4)</sup> Leeder, Veiled Mysteries of Egypt (1915) p. 294. De Islam wordt zoo de meest tolerante aller religies: Goldziher, Vorlesungen p. 72; Pears, Forty years in Constantinople (1916) p. 249 v.v.; Giese, Die Toleranz des Islam. In dezen gedachtengang wordt de leer van den heiligen oorlog verloochend: Snouck Hurgronje, Nederland en de Islâm p. 12, 9. Vgl. die Welt des Islams Bd. I (1913) p. 156; Wilson, op. cit. p. 212, 267; Sajjid Amîr 'Alî, Critical Examination of the life and teachings of Mohammed (1873), p. 339 v.v., 206 v.v. (Het bekende werk, Spirit of Islam, van denzelfden schrijver is mij hier niet toegankelijk).

<sup>5)</sup> Goldziher, Vorlesungen p. 284, 319; Vambéry, op. cit. p. 354 v.v.

<sup>6)</sup> Goldziher, Z. D. M. G. 62 p. 23.

<sup>7)</sup> Khuda Bukhsh, Essays p. 188, 160.

B) Vgl. Leeder, op. cit. p. 332 v.v.

<sup>9)</sup> Browne, Persian Revolution p. 1—30, 401 v.v.; Revue Monde Mus. 25 (1913) p. 244; 2 (1907) p. 398 v.v., 539 v.v.

Moehammad Rasjîd Ridû voortgezet 1). Ook hier draagt de modernistische beweging hetzelfde karakter als in Voor-Indië. Men wil terugkeeren tot den oer-Islam om zich te ontworstelen aan de scholastiek en den godsdienst in overeenstemming te brengen met de eischen en de idealen van den nieuwen tijd. Daarvoor is noodig, dat de huidige geleerden het gezag van moeditahid hebben en er met den consensus zoo noodig gebroken kan worden. Ook hier doet het rationalisme zijn invloed sterk gevoelen, zoodat Goldziher<sup>2</sup>) in de beschouwingen van Moehammad 'Abdoeh een Moe'tazilitische opvatting van de functie van het verstand ('aql)) kon aanwijzen. Moehammad Rasjîd Ridâ stichtte het tijdschrift de Manâr, dat de drager van de modernistische gedachte in de Islam-wereld werd en o.a. door de publiceering van een nieuwen Qoer'ân-commentaar de resulaten van een "vrije" studie aan de Moslims voorlegde 3).

Ook in Nederlandsch-Indië bleef de invloed van den nieuwen tijdgeest op de Mohammedaansche wereld niet achterwege. Evenals in Egypte, Voor-Indië en elders uitte deze zich — voor zoover den godsdienst betrof 4) — in het betoog, dat de Islam goed beschouwd de drager van de nieuwe idealen was. Uit en te na kan men in de

De Islam in Nederlandsch-Indië en de nieuwe tijdgeest.

<sup>1)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Mohammedanism p. 166; Browne, op. cit. p. 3, 9; W. Scawen Blunt, Secret History; Leeder, Veiled mysteries p. 248, 342; Hartmann, Arabic Press of Egypt p. 61 v. (Vic. Ph. de Tarrazi, Geschichte der arabischen Presse — vgl. M. Hartmann in die Welt des Islams Bd. I p. 245 v.v. en Bd. III p. 66 nt. 1 — is mij hier ontoegankelijk); Goldziher, Vorlesungen, p. 284; Vambéry, op. cit. p. 294; Cromer, Modern Egypt (ed. 1911) p. 598 v.v.; Wilson, op. cit. p. 175, 158 v.v. en vooral Rev. Monde Mus. 25 (1913) p. 244, 246 v.v., 250 v.; Hartmann, Reisebriefe p. 110; Vollers, Z. D. M. G. 43 p. 108; Vambéry, op. cit. p. 294.

Leeder, op. cit. p. 386, 281; Hartmann, Reisebriefe aus Syrien (1913) p. 64, 92 v.v.; Margoliouth, Mohammedanism p. 224; Rev. Monde Mus. 12 p. 561.

<sup>2)</sup> Vorlesungen p. 127.

<sup>3)</sup> Vgl. Rev. Monde Mus. 25 p. 251; 2 (1907) p. 579 v.v.

<sup>4)</sup> Over de politieke en economische beweging vgl. Cabaton, Rev. Monde Mus. 21 p. 348—356 vgl. 330 v.v.; Rinkes, Indisch Genootschap November 1916 p. 55—78; Juynboll, Der Islam 5 (1914) p. 154 v.v.

Inlandsche pers artikelen en uitlatingen aantreffen. waarin, al naar gelang van de sympathiën van den schrijver, op het nationalistisch of democratisch, zelfs socialistisch karakter 1) van Islam de nadruk gelegd wordt. Tegenover hen, die de achterlijkheid van de Inlandsche wereld op rekening van den godsdienst willen stellen, wordt uittentreure betoogd, dat de Islam in het geheel niet kulturfeindlich is, integendeel de menschen tot "het zoeken van de wetenschap" opwekt. In dezen gedachtengang houdt de godsdienst de menschen ook niet van den "vooruitgang" in deze wereld af door eenziidig den nadruk te leggen op het hiernamaals, maar ligt in den Islam veeleer de drang tot vooruitgang. Daarom moet men zich zijn geloof ook niet laten ontnemen, doch met behoud van den Islam, die het onmisbare saamhoorigheidsbesef wekt en hooghoudt, zich de noodige ontwikkeling verwerven. Zoo vindt men ook in den Islam de kern van de coöperatie. Men zou zijn volk en het nationalistisch ideaal ontrouw worden, wanneer men den band van den godsdienst zou verwaarloozen 2). In het hier aangeduide milieu wordt zoodoende de Islam met het nationalisme vereenzelvigd. Zooals ook elders 3) onder gelijksoortige omstandigheden, wordt het Mohammedaansche zelfbewustzijn bij aldus gezinden er niet minder op 4). In Djogjakarta doet zich in den laatsten tijd zelfs het merkwaardige verschijnsel voor, dat deze

١

<sup>1)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Rev. Hist. Rel. 30 p. 158 v.v.; id., B. K. I. 4 VI p. 403.

<sup>2)</sup> Het spreekt van zelf, dat hier alleen de in deze gedachtensfeer tot uiting gekomen denkbeelden worden aangestipt: de daar buiten liggende voorstellingen en idealen moeten hier onbesproken blijven.

<sup>3)</sup> Vambéry, op. cit. p. 308; Hell, op. cit. p. 30 v.

<sup>4)</sup> Vgl. de Tentara Kandjeng Nabi Moehammad-agitatie van 1918 (die nu welhaast geheel tot het verleden schijnt te behooren), ontstaan naar aanleiding van een in ouderwetsch-mystieken geest geschreven artikel in de Djawi-Hisworo waarin men een beleediging van den Profeet meende te moeten lezen. In het in 1914 uitgegeven Wedosanjoto (p. 120) van Martodarsono (redacteur der voormalige Dj. H.) kwamen al soortgelijke uitlatingen voor (vgl. Not. Bat. Gen. 1918 p. 142).

Jong-Mohammedanen niet schromen aanvankelijk met Katholieke, daarna met Protestantsche geestelijken over de geloofswaarheden in debat te treden. Dat daarbij het bekende apologetische werk, de Izhâr alhaqq 1), het arsenaal der Mohammedaansche voorvechters vormt, laat zich gemakkelijk begrijpen 2).

De boven geschetste opvatting van de taak van den Islam in den tegenwoordigen tijd brengt natuurlijk de behoefte mede aan scholen, waarin naast algemeen ontwikkelend onderwijs het onderricht in den Islam een plaats vindt. Dit streven, aanvankelijk in Djogjakarta tot uiting gekomen, heeft langzamerhand ook elders meer en meer weerklank gevonden. Ook in de pers zocht deze gezindheid (mede als reactie tegen sommige uitlatingen in Zendingsgeschriften) zich te uiten en zulks leidde op Java o.m. tot de oprichting van de Mēdan Moeslimin om van andere minder belangrijke deels reeds weer verdwenen, periodieken te zwijgen. Het is na het voorafgaande begrijpelijk, dat er vooral ook onder invloed van jongeren, die in Egypte hunne opleiding hebben genoten, de geest van het bovengenoemde (p. 287) tijdschrift alManâr in merkbaar is. Ook de onderwijsmethodes 3) hebben in deze kringen een aanzienlijke wijziging 4) ondergaan en richten zich hoe langer hoe meer naar Egyptisch voorbeeld.

Onder de Arabieren deed zich de nieuwe tijdgeest ook gevoelen. Te Batavia, Soerabaja en elders werden scholen opgericht, waarin onder leiding van Egyptischgeschoolde leermeesters het godsdienstonderricht in nieuwe banen werd geleid en daarnaast aan het wereldsch onderwijs een plaats werd gegeven.

De Arabieren en

de nieuwe tiid.

<sup>1)</sup> Snouck Hurgronje, Atjèhers II p. 382 nt. 1; id., Rev. Hist. Rel. 44 p. 264; Hartmann, Der Islam I, p. 85 nt. 3.

<sup>2)</sup> Ook Hoesain alDjisr's alRisâlah alHamîdijjah (Snouck Hurgronje, Atjèhers, II p. 382 v.v.; id., Rev. Hist. Rel. 37 p. 191 v.) geniet in zulke kringen een zekere populariteit.

<sup>3)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Atjèhers II p. 1-11.

<sup>4)</sup> De behoefte daaraan is voor een niet gering deel het indirect gevolg van het meer algemeen gebruik maken van Europeesch enderwijs. Vgl. ook Crooke, North Western Provinces of India (1897) p. 262; Strachey, India <sup>2</sup> (1894) p. 206.

Het is echter niet te verwonderen, dat hier evenzeer als in andere Mohammedaansche landen 1) deze nieuwigheden door het ouderwetsche deel der Moslimsche gemeente met bezorgdheid werden gadegeslagen en ten deele zelfs op ernstigen tegenstand stuitten.

Bespraken wij tot dusver nog verschijnselen, die feitelijk het wezen van den tegenwoordig hier te lande meest gangbaren Mekkaansch-orthodoxen geloofsvorm tot op zekere hoogte niet raken, het Aziatisch Réveil liet ook in deze gewesten niet na den Islam meer intensief te beinvloeden. Op Java openbaarde zich zulks tot nog toe vooral onder de Arabieren. Ook daar had de leuze van de gelijkheid van allen ingang gevonden. Daarmede was van zelf sprekend de nimbus van heiligheid, die in anderer en eigen oog de familie van den Profeet siert, (vgl. van Arendonk, Opkomst van het Zaidietische Imamaat in Yemen: Inleiding), en daarmede haar bevoorrechte positie, verstoord. De niet-Sajjids 2) bij wie de democratische denkbeelden ingang vonden, schaarden zich achter den uit Soedan afkomstigen onderwijzer van de Irsjâd-school te Batavia (Ahmad Soêrkatî), wiens gemoderniseerd en eeniger mate aan de behoeften van den tegenwoordigen tijd aangepast onderwijssysteem bereids de waardeering had opgewekt van die vooruitstrevenden onder de Arabieren, welke de stem van het Aziatisch Réveil reeds hadden verstaan. De eerste uiting van dit gelijkheidsstreven was merkbaar in den strijd over de mogelijkheid van een huwelijk van een Sajjidsdochter met een niet-Sajjid 3), een vraagstuk. dat hoewel in dit geval van een zuiver theoretisch belang, in 1916 tot ernstige woelingen onder de Bataviasche Hadramieten en tot een heftige literaire pole-

<sup>1)</sup> Khuda Bukhsh, As. Quart. Rev. 3 XX (1901) p. 286; Vambéry, op. cit. p. 290, 82.

<sup>2)</sup> Snouck Hurgronje, T. B. G. K. W. 39 p. 395; id., Mekka I p. 56 v. en Atjèhers I p. 158 nt.

<sup>3)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Not. Bat. Gen. 30 (1892) bijl. XIV; id., Recht in Ned.-Indië 63 (1894) p. 737 v.v.

miek 1) aanleiding heeft gegeven. Van meer practische beteekenis is echter het weigeren van den tot nog toe gebruikelijken handkus aan de Sajjids, die zich hierdoor van hun voetstuk voelen gerukt. Tot dusverre had de vereering van de familie van den Profeet als het ware een deel van den godsdienst uitgemaakt. De taak van Soêrkatî en zijn geestverwanten was het nu om hun weigering van de handkus evenals hunne democratische denkbeelden met aan de godsdienstige teksten ontleende argumenten te staven. Zoo werden de Arabieren (niet-Sajjids), die zich bij de nu al op veel plaatsen op Java en daar buiten verspreide Irsjâdvereenigingen aansloten, eerder dan men bij deze tot voor kort traditioneel orthodoxe groep zou hebben verwacht in de modernistische gedachtenwereld ingeleid. Voor Soêrkatî en de zijnen toch bestaat de autoriteit der bekende scholastische gezaghebbende werken niet: men gaat rechtstreeks tot den Qoer'an en de overlevering 2) terug. die rationalistisch naar de behoeften van dezen tijd worden geinterpreteerd. Daarmede ontkomt men niet aan het verwijt van Wahhâbitisme 3). Richtte Soêrkatî zich aanvankelijk in zijn çoêrah aldjawâb (p. 291 nt. 1) reeds tegen de heiligenvereering en erkende hij alleen adeldom des geloofs (boven p. 283), tengevolge van de scheldcampagne tegen dezen voorman, dien de tegenstanders wegens zijn Soedaneesche afkomst niet voor "vol" aanzien, spitste zich de Irsjâd-polemiek hoe langer hoe meer toe; men trok zelfs de zuiverheid van de af-

<sup>1)</sup> Het boekje van Soêrkatî heet: Çoêrah aldjawâb. Over de naar aanleiding daarvan ontstane polemische literatuur vgl. behalve het Sajjidsblad: allkbâl, de Not. Bat. Gen. Februari 1920.

<sup>2)</sup> Ook bij hen staan de werken van Ibn Taimijjah c.s. (Ibn Qajjim alDjawzijjah) in hoog aanzien.

<sup>3)</sup> In de tegen Soêrkatî gerichte geschriften wordt hij overigens van verwerping van den idjmâ' en het aanspraak maken op idjtihâd moeţlaq (vgl. Snouck Hurgronje, Z. D. M. G. 53 p. 140 v.v.) beschuldigd.

stamming der 'Alawidische Sajjids 1) in twijfel 2) en toonde tot veler groote ergernis aan, dat niemand minder dan 'Abd alQâdir alDjîlânî ten onrechte met den Sajjidstitel getooid wordt 3).

Het modernisme ter Westkust.

De uitdrukking: kaoem moeda. Boven (p. 280) zeide ik, dat de belangstelling voor de actie van de Jong-Maleische partij te Padang langzamerhand afgetrokken werd naar andere, nieuw-opkomende vraagpunten: het godsdienstig-modernisme trok de aandacht.

Alvorens hier nader op in te gaan moet ik stil staan bij de beteekenis van het woord kaoem moeda. We zagen reeds (p. 278), dat de democratische bovenlanders, die opkwamen tegen de "Atjèhsche" overheersching van den Regent en zijn adellijke kliek, zich aldus noemden. Doch niet alleen op dit punt wilden zij de Minangkabausche adat in eere herstellen. In het aan het begin van deze paragraaf (p. 278) aangehaalde citaat uit Francis' verhandeling van 1839 heeft men ook kunnen lezen, dat er evenzeer onder de vrouwen van geboorte "veel slecht volk" voorkwam. Ook deze omstandigheid meende men op rekening van de "Atjèhsche adat" te mogen stellen. Men behoefde dus maar den bovenlandschen toestand in te voeren en.... de vrouw was gered 4). Nu zijn er echter jongeren, die van oordeel zijn, dat men er ook dán nog niet is. Inderdaad is er ondanks het matriarchaat, uit het oogpunt van een modern, in Westerschen geest opgevoed mensch, ook aan de positie van de vrouw in de bovenlanden nog heel wat te verbeteren 5). Deze

<sup>1)</sup> Snouck Hurgronje, T. B. G. K. W. 39 p. 395 v. (vgl. 42 p. 399 nt. 4). Inderdaad staat of valt de echtheid van het Sajjidschap der Ḥaḍramitische Sajjids met dat van Sajjid Aḥmad b. Sa, die in 317 H. (929 n. C.) naar Ḥaḍramawt verhuisde.

<sup>2)</sup> Vgl. Not. Bat. Gen. Februari 1920.

<sup>3)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, t.a.p. p. 394 nt.

<sup>4)</sup> Ook ging Datoe' Soctan Maharadja over tot het stichten van een kantschool om op deze wijze de vrouwen in staat te stellen op eerlijke wijze in haar levensonderhoud te voorzien. Vgl. Bataviaasch Nieuwsblad 1915 no. 167 waar men de geheele geschiedenis van dit instituut kan vinden.

<sup>5)</sup> Verkerk Pistorius, op cit. p. 65 v.v.; van Hasselt, Volksbeschrijving van Midden-Sumatra p. 253 v.; van Eerde, T. B. G. K. W. 44 p. 496 v.; James, Kol. Tijdschr. 1917 I p. 780 v.v.

jongeren wenschen in haar niet slechts het sexewezen en de arbeidskracht te zien, doch huldigen ten deze meer het modern-Europeesche ideaal. Verder vragen zij een vrijen omgang tusschen beide sexen, vrijer dan de adat die toelaat 1). Ook willen zij het gezinsleven 2) versterken en richten zich, al wenschen zij het matriarchaat geenszins prijs te geven, onbewust met dit streven tegen de adatpartij die in de eerste plaats de band tusschen den mama' en de kemanakan krachtig wenschen te handhaven. Doch ook in andere opzichten ondermijnt het jongere geslacht, dat aan de Gouvernements-scholen zijn opleiding heeft genoten, de adat. Al laat men langzamerhand ook de vrees varen, dat zij door die onderwijsinrichtingen, waarvan men veelal de onmisbaarheid in deze nieuwe tijden inziet. Christen zouden worden, toch ziet men hen behept met ideeën terugkeeren, die voor het behoud van de adat en het tradioneele respect voor de adathoofden fnuikend zijn 3). Dan treft men nog onder die jongeren velen aan, die idealen op politiek gebied huldigen, waarvan de ouderen nog niet droomden of waarvan zij de mogelijkheid van verwezenlijking binnen afzienbaren tijd niet erkennen of zelfs niet wenschen. Kortom dit jongere geslacht, tegenwoordig ook kaoem moeda genoemd, achten de ouderwetschen een groot gevaar voor de adat. De adatpartii houdt niet af van hen te bestrijden.

In engeren zin echter wordt de uitdrukking "kaoem moeda" gebruikt voor de modernisten op godsdienstig gebied 4) en het is in die beteekenis, dat men "kaoem

Kaoem moeda op godsdienstig gebied.

<sup>1)</sup> Zoo vindt men ter Westkust twee vrouwenbladen tegenover elkaar: Soeara Perempoean (het orgaan der vooruitstrevende jongeren) en Soenting Melajoe (het gematigde blad van Datoe' Soetan Maharadja).

Het laatste interpreteert het streven naar vrijheid der jongeren als neiging tot losbandigheid.

<sup>2)</sup> Tegenwoordig komt het reeds hoe langer hoe meer voor (vgl. boven p. 277), dat de vader i.p.v. de mama' het schoolgeld betaalt.

<sup>3)</sup> Het begrip: "time is money" is de dood voor talrijke gebruiken (de talrijke clametans, rapat's enz.). De adatkleeding gaat hoe langer hoe meer te loor.

<sup>4)</sup> Voor Priaman vgl. boven p. 264 nt. 3.

moeda" het meeste ter Westkust hoort gebruiken. Als oppositum van kaoem moeda wordt het Javaansche "kaoem koeno" gebezigd, waarvan men den zin niet geheel verstaat, doch dat door de betrokkenen in het algemeen als een scheldwoord wordt opgevat 1). Aangezien men voelt dat in "kaoem koeno" het odium van star conservatisme wordt gesuggereerd, opponeeren vooral de jongeren onder hen sterk tegen deze qualificatie. Inderdaad zijn er onder de "kaoem koeno" in godsdienstigen zin meerderen, die volstrekt niet van den vooruitgang (kemadjoean) afkeerig zijn, ook al is een overdreven radicalisme hen vreemd. Zoo zijn er velen onder hen, die de ontwikkeling van eigen volkscultuur, van nijverheid en landbouw voorstaan, opdat niet alle woeste gronden in handen van den vreemden ontginner vallen, doch de winsten er van vooral door de Maleiers worden getrokken. Omgekeerd zijn lang niet alle "kaoem moeda" vooruitstrevend te noemen, vooral niet in hunne houding ten opzichte van de emancipatie der vrouw 2). De politieke overtuiging van meerdere vooraanstaande "kaoem moeda" (igama) wijkt van die van velen der "kaoem koeno" niet zoozeer af, al zijn er bij beide groepen

<sup>1)</sup> De uitdrukking "kaoem toea" klinkt minder onvriendelijk. De onwelwillende tegenhanger van kaoem koeno voor de kaoem moeda is "malim baroe". (Men vermijdt het meer vereerende "oelama" terwijl "baroe" hier met "pril" zou kunnen worden weergegeven.

<sup>2)</sup> Onder de modernistische theologen is er hier nog geen die zoo ver gaat als Kasim Amin in Egypte (vgl. o.a. der Islam VI p. 298 v.) of Sajjid Amir Ali in Voor-Indië (Critical Examination p. 216 v.v.; vgl. Khuda Bukhsh, Essays p. 253 v.v.; der Islam III p. 200). Over het vrouwenvraagstuk in het Turksche Rijk, zie die Welt des Islams VI p. 72 v.v. Wel wordt de nadruk gelegd op de voorwaarden voor de polygamie. Zie H. Abdoellah Ahmad's Pemboeka Pintoe soerga p. 27 v.v. - In een zeer uitvoerig werk, dat over het huwelijksrecht volgens de verschillende madhhab's zal handelen, maar dat nog niet uitgegeven is, getiteld: allfçâh spreekt Hadji Rasoel (zie het extract in Moenîr VI No. 4) zich uit voor eene verplichte gedeeltelijke sluiering (haren en nek), terwijl hij overigens ten deze taqlîd naar de Hanafitische rechtschool doet. Vgl. Hadji Mhd. Zain's Kasjf alghoemmah (Padang 1918) p. 172 v.v. - In de Ittif. Iftir. I No. 5 vindt men Sajjid Amîr 'Alî's meening over het vrouwenvraagstuk weergegeven.

natuurlijk uitersten aan te wijzen. Doch zelfs in het koeno-blad alMizân vindt men naast beschouwingen over de kemadioean de democratische gedachte van het "sama rata sama rasa" herhaaldelijk op den voorgrond gesteld.

Ik qualificeerde daar juist de kaoem moeda-beweging De kaoem moeda op godsdienstig gebied als modernistisch. Ofschoon het feit, dat zij sinds jaren 1) ter plaatse door haar theologischen tegenstander met Wahhâbitisme en Moe'tazilitisme bestempeld wordt - een aantijging, die de kaoem moeda met verontwaardiging afwijzen (vgl. b. v. H. Abdoellah Ahmad's Moegaddimah p. 47 v., 61 v. v. en Itt. Ift. I No. 3) — zulks al zou doen vermoeden, vereischt mijne diagnose toch nog eenige nadere toelichting. Hadji Abdoellah Ahmad 2), een der voornaamste leiders der "kaoem moeda", zeide mij eens, dat het toch wel eigenaardig zou zijn, indien men op ieder gebied van het verstand, dat toch een gave Gods is, gebruik zou mogen maken, behalve op dat van den godsdienst. Blijft het geloof een aannemen op gezag van den onderwijzer of van een of andere autoriteit. - voor den taglid heeft men slechts minachtende qualificaties dan heeft het geen waarde. Menschen met verstand moeten den cultus begrijpen en daartoe is de studie van de "wortelen der wet" (oeçôel alfigh) noodig (vgl. Itt. Ift. I No. 3). Hoe zeer in de religie het verstand ('agl) een plaats inneemt, blijkt, volgens H. Abdoellah Ahmad. wel uit den eisch, van 'âqil-bâligh zijn, die aan den moekallaf gesteld wordt. (Vgl. Hadji Rasoel's Soellam p. 39, Itt. Ift. I p. 62 v.v. (No. 4). In een redevoering heeft

modernistisch.

<sup>1)</sup> Vgl. Trophisch Nederland, maandblad uitgegeven met medewerking van het Bestuur der groep Nederl.-Indië van het Alg. Ned. Verb. 2de Jg. 1914.

<sup>2)</sup> Vgl. Not. Bat. Gen. 1918 p. 94 en p. 142.

Ook de hier over het wezen der religieuse kaoem moeda-beweging gegeven beschouwingen zijn ontleend aan gesprekken met de leiders en de tegenstanders en brieven van Hadji Abdoellah Ahmad, aan mij gericht. Ten overvloede verwijs ik hier af en toe nog naar publicaties van deze richting. Zie verder § 4 die een overzicht geeft van de bibliografie.

dezelfde geleerde eens opgemerkt, dat zijn kennis van de geschiedenis hem geleid had tot de conclusie, dat in andere religies een categorie van atheisten en onverschilligen is ontstaan, doordien de godsdienst geen gelijken tred had gehouden met de intellectueele ontwikkeling (vgl. Itt. Ift. I p. 63). De Islam moet zich in dezen tijd van vooruitgang aan dat voorbeeld spiegelen, want ook daar dreigt van een côterie van behoudzuchtige godsdienstleeraars gevaar, die vasthouden aan allerlei in den loop der tijden ingeslopen ketterijen en bijgeloovigheden, welke aan het oorspronkelijk karakter van den Islam vreemd zijn.

Religie en verstand.

Kan men reeds in het hier opgemerkte een nadruk leggen op het *verstand* waarnemen, nog sterker treedt dat op den voorgrond waar als middel tot onderscheiding tusschen goed en kwaad niet slechts de openbaring, maar ook het *verstand* wordt genoemd, een leerstuk dat als gronddogma van de Moe'tazilieten kan gelden en o.m. bij *Nazzum* wordt aangetroffen 1) (vgl. Hadji Abdoellah Ahmad's Titian kesoerga p. 13 v. v., 23).

De kaoem moeda tegen de bid'ah's. In hun zuiveringsijver richten de kaoem moeda zich ook tegen allerlei bid'ah's. Uitgaande van de beschouwingen van Ibn Ḥadjar alḤaitamî in zijn: alFatâwî alḥadîthijjah ²) (p. 109,200) onderscheidt men tusschen bid'ah in het wettelijk (sjar'ijjah) en in het taalkundig (loeghawijjah) spraakgebruik (vgl. Ḥadji Rasoel's Fawâ'id p. 4 v.v.). Volgens deze opvatting bevat het eerste genus slechts één species n.l. de dwaling (ḍaiâlah), waarmede iederc religieuse nieuwigheid naar een bekend gezegde van den Profeet "in de hel" behoort ³).

Vgl. Goldziher, Vorlesungen p. 127. Het leerstuk is waarschijnlijk onder invloed van de Stoa ontstaan: zie Horovitz, Z. D. M. G. 57 p. 188

<sup>2)</sup> Voor dit beek, dat in den tegenwoordigen tijd hier en in Egypte veel wordt gebruikt, zie Br. II p. 389 No. 25. Het is o.a. in 1325 in Egypte gedrukt De passage erin, die over de mystiek handelt (p. 208 v.v.) heeft ook in den strijd over de Naqsjibandijjah een rol gespeeld

<sup>3)</sup> Vgl. Goldziher, Muh. Stud. II p. 24. Voor de houding van den orthodoxen Islam tegenover opkomende nieuwigheden vgl. nog Goldziher, Z. D. M. G. 28 p. 304 v.; id., Vorlesungen p. 281 v.;

(Men wijst in dit verband ook gaarne op: "man ahdatha fî amrinâ — verklaard als i'tiqâd en 'ibâdah — hadhâ ma laisa minhoe, fa hoewa radd" en "fa 'alaikoem bisoennatî wa soennah alchoelafa' alrasjidîn almahdijjîn"). Op de bid'ah loeghawijjah zijn daarentegen alle viif wettelijke categoriën van toepassing, zoodat zij dus verplicht, aanbevelenswaardig, geoorloofd, afkeurenswaardig en verboden kan wezen. Onder de bid'ah loeghawijiah rangschikt men zoo by, de beoefening van de grammatica, de oprichting van godsdie istscholen, van manârah's enz. omdat deze allen als aan den tijd aangepaste hulpmiddelen tot het voldoen aan een bevel van den profeet als: "zoekt de wetenschap" en dergeliike kunnen worden beschouwd. Ook allerlei hedendaagsche nieuwigheden als het publiceeren van godsdienstige texten in het latvnsch letterschrift, het dragen van Europeesche kleeding, het genieten van Europeesch onderwijs en dergelijke worden op dezelfde manier gesanctioneerd, ook al waren ze ten tijde van den profeet in het geheel niet bekend. Op deze wijze opent men den weg voor den "vooruitgang". Evenmin als in Egypte ziet men er tegenop om b.v. de loterij, door de ouderwetsche geleerden naar analogie van het verboden maisirspel als hasard veroordeeld, in bescherming te nemen 1).

Kata kaoem koeno: membeli atawa mendjocal sepotong kertas sematjam lot loterij itoe betoel tidak berhalangan menoeroet sepandjang sjar', akan tetapi membeli lot loterij itoe sama keadaannja

id., Zâhiriten p. 201; Snouck Hurgronje, T. B. G. K. W. 42 p. 393 v.v.  $\,$ 

<sup>1)</sup> Vgl. alBajân I No. 10. — Uit een brief van Hadji Abdoellah Ahmad: Jang dikatakan main djoedi jaitoe samatjam permainan jang mensjaratkan pembajaran oeang atawa harta dari pada jang kalah dibajar kepada jang menang, sedang taroeh itoe hendaklah dari kedoea belah pihak jang bermain. Begitoelah keterangan jang didapat dari pada kitab ta'rifat atawa kitab-kitab fiqh sehingga djika taroeh itoe dari sebelah pihak sadja, maka tiada djoega dinamakan djoedi. Menoeroet pendapatan saja penarikan loterij atawa pendjoealan lot loterij itoe sekali-kali tidak sama dengan bermain djoedi menoeroet sebagaimana jang telah dita'rif-kan itoe.

Tegenover de bid'ah sjar'ijjah staat men echter onverzoenlijk (vgl. Itt. Ift. I No. 9. p. 133 v.) en men gaat daarom bij alles na of de gebruikelijke godsdienstige practijk of de geldende opvatting wel berust op een "açl", één der zuilen van de wet (Qoer'ân, soennah, idjmâ', gijâs, alsmede, de istichâb 1)) of een "dalîl" (Juynboll, Handbuch p. 46). Zoo zulks niet het geval is, dan qualificeert men ze als ze althans als een geloofsquaestie (bid'ah pada i'tiqâd als tegenstelling van bid'ah pada 'amalan) kunnen worden uitgelegd — (b.v. het luid uitspreken van de nijjah vóór de çalât, omdat dit is: menambah 'ibâdah dengan barang jang tidag berasal) principieel met de door tegenstanders als kwetsend gevoelde term <sup>2</sup>): bid'ah dalâlah. Wordt den kaoem moeda tegengeworpen, dat blijkens de overlevering zelfs de cahâbah niet zulk een onverzoenlijke houding tegenover allerlei bid'ah's aannam 5), dan wordt met een beroep op Ibn Hadjar's boven aangehaalde Fatâwî, alSoejoêtî's alAsjbâh wa'lnazâ'ir 4) enz. betoogd, dat ook in zulke gevallen een bid'ah loeghawijjah bedoeld moet zijn, want hoe zoude de çahâbah dingen kunnen prijzen, die door den Profeet uitdrukkelijk zijn veroor-

dengan mengirimkan wang kepada seorang jang hendak pergi bermain kepada satoe koempoelan tempat bermain djoedi.

Kata saja tidak sama, karena wang jang dibelikan kepada lot loterij itoe telah bertentangan dengan lot jaitoe membeli lot sedang waktoe menarik nomor boeat menentoekan prijs poen tidak djoega diperolēh permainan djoedi jang terlarang menoeroet sepandjang hoekoem sjar tadi, betapa akan disamakan halnja dengan berkirim wang kepada tempat perdjoedian.

<sup>1)</sup> Vgl. Goldziher, W. Z. K. M. I p. 230 en Snouck Hurgronje, Litt. bl. Or. Phil. I p. 419. Goldziher, Zahiriten p. 206.

<sup>2)</sup> Vgl. ook Hadji Rasoel's alFawâ'id al'alijjah p. 5. Is deze kaoem moeda-richting dus geenszins kulturfeindlich, "liberaal" kan ze niet genoemd worden. Vgl. trouwens Goldziher, Z. D. M. G 52 p. 158 nt. 1 en id., Vorlesungen p. 117 (over de onverdraagzaamheid der Moe'tazilieten).

<sup>3)</sup> Vgl. Goldziher, Muh. Stud. II p. 26. De daar aangehaalde onderscheiding van Sjâfi'î is in de Westkustsche polemiek nog niet ter sprake gebracht; wel het gezegde van 'Oemar.

<sup>4)</sup> Br. II p. 152 no. 170 vgl. Z. D. M. G. 32 p. 5 v.v.

deeld <sup>1</sup>)? Aan de modern-wetenschappelijke overlevering-critiek is men dus kennelijk nog niet toe! (Vgl. Hadji Rasoel's Soellam p. 81 v.v.) Trouwens ook overigens blijkt maar al te zeer, dat men geenszins radicaal met het historisch geworden systeem vermag te breken.

Het is duidelijk, dat dit streven der kaoem moeda een groote belangstelling voor de oeçõelwetenschap met zich medebrengt <sup>2</sup>). Naast alSja'rânî's Mîzân is het met name de ook aan de Azhar <sup>3</sup>) populaire Djam' alDjawâmi' van 'Abd alWahhâb alSoekbî <sup>4</sup>), die veel gelezen wordt.

Ook alSjâfi'î's Risâlah 5) heeft vooral om haar ouderdom als oeçôel-werk de aandacht getrokken en is daarom in het kaoem moeda-tijdschrift, dat zich bij voorkeur met oeçôel-quaesties bezighoudt, alIttifâq wa'lIftirâq genaamd, druk geciteerd en geëxcerpeerd. Het meest gebruikelijk is echter de Bidâjah almoedjtahid wa nihâjah almoeqtaçid van den "Imâm Ibn Roesjd" (Abôe 'lWalîd Moeḥammad b. Aḥmad b. al-Imâm Abôe 'lWalîd Moehammad b. Ahmad b. Roesjd alQoertoebî 6) al-

De kaoem moeda en Oeçoel-wetenschap.

<sup>1)</sup> Vgl. beneden p. 303 v.

<sup>2)</sup> Hadji Rasoel's Maleische werk over deze wetenschap (Soellam alwoeçoêl) dateert dan ook reeds van 1914 (gedrukt 1915). De daarin verkondigde meening over de idjtihâd was de schrijver in 1910 nog niet toegedaan bij de samenstelling van zijn Izhâr asâţîr p. 70 v.v. (beneden § 4).

<sup>3)</sup> Enc. Isl. I p. 559.

<sup>4)</sup> Br. II 89. Deze wordt in allerlei uitgaven gebruikt vooral in die met de glossen van alBannânî op de commentaar alMaḥallî ed. 1332 (2 deelen in één band). Vgl. nog Schreiner, Z. D. M. G. 52 p. 492 en 53 p. 60 nt. 4; Goldziher, Z. D. M. G. 38 p. 675.

<sup>5)</sup> Sinds een aantal jaren (1312) in Cairo gedrukt. Vgl. Goldziher, W.Z.K.M. I p. 228 v.; Muh. Stud. II p. 83. Țabarî's door Kern uitgegeven ichtilâf-werkje is hier nog niet bekend. Ook Sjâfi'î's andere fighwerken hebben alle belangstelling.

<sup>6)</sup> In Cairo (1335) herdrukt naar de editie Fez van 1327. — Ontbreekt bij Br., vgl. aldaar I p. 461 v. (Goldziher's Livre de Mhd. b. Toumert, Alger 1903, waarin dit werk, naar ik mij meen te herinneren, genoemd wordt, is mij evenmin als Renan's Averroes toegankelijk). Vgl. de Goeje, Z.D.M.G. 58 p. 465 (over de verhouding van Ibn Tôemart tot de oeçôel alfiqh) en Goldziher, Z.D.M.G. 41 p. 85 v.v.; 77 v. Het is m.i. niet toevallig, dat Averroes, wiens philosophie in deze rationalistische kringen ook invloed

sjahîr bi 'lHafîd geb. 520 H; overl. 595; "Averroes"). Het is licht begrijpelijk, dat deze belangstelling voor de oeçôel-wetenschap gepaard aan de bid'ah-jacht de achterdocht van de ouderwetsche wetgeleerden heeft opgewekt en dat deze hen vaak beschuldigen van zelf aanspraak te maken op idjtihåd. De kaoem-moeda loochenen zulks echter en verklaren slechts "moettabi" (ahl alnazar) te willen zijn. Aan het einde van zijn Soellam alwoecoêl verklaart Hadji Rasoel echter uitdrukkelijk, dat de idjtihâd na den dood van de stichters der vier rechtscholen geenszins is afgesloten, maar dut er tot den dag van de opstanding nog steeds moeditahids zullen ijn (Soellam p. 197-201). De Qoer'ân met de commentar en en de traditieverzamelingen bestaan nog steeds e 's Heeren gunst is wiid en niet aan een bepaalden 1d gebonden (p. 198, vgl. id. in Moenîr VII p. 116 v.). Den taqlîd verwerpen zij echter gedecideerd (vgl. Itt. Ift. I No. 9). Zij kunnen zich wat dat betreft zelfs o.a. op niemand minder dan alGhazâlî 1) beroepen, die den taglîd alleen goed genoeg voor de leekenmassa achtte.

Moedjtahid, moettabi' en moegallid. Zoo zegt Goldziher (Streitschrift gegen die Bâţinij-jah p. 1): Als eine der charakteristischen Eigentümlichkeiten der alten Theologie des Islams kann hervorgehoben werden, dass sie nur Worte der Misbilligung dafür hat, dass die Lehrer des Volkes in Fragen, über die die Grundquellen der islamischen Doktrin (der Koran, die Sunna und der Konsensus) keine verpflichtende Entscheidung bieten, sich bedingungslos der

oefent,, eene zekere populariteit geniet. Hij toch vertegenwoordigt in de moslimsche wereld Aristoteles, den vader der wetenschap en der logica. Ook Moefti 'Abdoeh heeft aan Ibn Roesjd een studie gewijd. Vgl. nog Margoliouth, Mohammedanism p. 189; Goldziher, Vorlesungen p. 129.

<sup>1)</sup> Gairdner, Der Islam V p. 131; Goldziher, Streitschrift u s.w. p. 3. Voor de geschiedenis van het spraakgebruik t a.v. idjtihâd en moedjtahid zie Goldziher, Z.D.M.G. 53 p. 649; Snouck Hurgronje, Z.D.M.G. 53 p. 141 v.; id., Rev. Hist. Rel. 37 p. 176 v.v.; Goldziher, Streitschrift des Ghazâlî gegen die Bâţinijja-Sekte (1916) p. 55 v., 103. Ibn Tôemart over taqlid zie Goldziher, Z.D. M.G. 41 p. 92 v., vgl. verder nog Snouck Hurgronje, Litt. bl. f. O. Phil. I p. 426.

Meinung einer angesehenen Lehrautorität oder Lehrpartei anheimgeben, was man mit dem terminus technicus taklîd bezeichnet".

De kaoem-moeda vatten dat moettabi'-schap echter nog al ruim op. Zoo ziet men hen het (Moenîr VII p. 75 en Itt. Ift. I No. 2 en 3) voor de Zâhiritische opvatting van Qoer'ân 56 v. 78 opnemen, zoodat zij ritueele reinheid voor het aanraken van het heilige boek niet strikt noodig achten (Goldziher, Zâhiriten p. 51), ook al verwerpen zij de gebruikelijke Sjâfi'itische opvatting persoonlijk niet. Elders sluiten zij zich aan bij den Hanbaliet Ibn Qajjim alDjawzijjah en zijn betoog 1) over het bid'ah-zijn van het hardop zeggen van de nijjah vóór de çalât, hoewel dit sinds Nawawî in de Sjâfi'itische rechtschool vrijwel algemeen als soennah geldt. Zoo zien wij de kaoem moeda dus ook een eigenaardige zelfstandige positie ten opzichte van den taglîd naar een andere rechtschool<sup>2</sup>) innemen, we shalve hunne tegenstanders hen van het invoeren van andere rechtscholen meenen te mogen beschuldigen. Inderdaad bepalen de kaoem moeda zich bij hun onderzoek geenszins tot de Sjâfi'itische rechtschool. (Zie H. Abdoellah Ahmad's Moegaddimah p. 15—16, vgl. b. v. l. c. p. 16: apakah jang dikehendaki dengan madhhab imâm Siâfi'î itoe? madhhabnja jang manakah? madhhabnja jang sedjatikah atau madhhab-

<sup>1)</sup> Over dezen auteur (die hier algemeen "alDjawzî" evenals op het titelblad van het eerste deel der Caireensche editie van 1324 van zijn Zâd alma'âd wordt genoemd) zie o.a. Schreiner Z.D.M.G. 53 p. 59 v.v.; vgl. Z.D.M.G. 52 p. 562; Goldziher, Z.D.M.G. 52 p. 156, 62 p. 25 v.v.; Enc. Isl. I 200, 201. Over hem moet ook handelen Goldziher in Kobak's Jeschurun Bd. IX Heft 1 (1873) p. 18—49. Zie verder Steinschneider, Polem. u. Apologet. Literat. (Abh. D.M.G. VI) p. 108. Aan zijn Zâd alma'âd (Br. II p. 106) lennen de kaoemmoeda hier en in Egyple groote waarde toe. Vgl. boven p. 286. Zie nog H. Abd. Ahmad's Moeqaddimah p. 44 v.v. over Ibn Qajjim, Voor zijn leermeester Ibn Taimijjah nam men het in 1914 reeds op (Moenîr IV p. 62 v.; vgl. Macdonald, op. cit, p. 285).

<sup>2)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Z.D.M.G. 53 p. 134; id., Atjèhers I p. 376 v.v.

nja jang diperboeatkan orang sadja?" ....; p. 15 maka adakah jang haqq itoe madhhab Sjâfi'î sadja dan madhhab jang lain tidaq haqq?" enz. vgl. Moenîr VII No. 1 p. 10 v., No. 2 p. 26 v., No. 3 p. 42 v., No. 4 p. 61v., No. 5 p. 77 v. enz., H. Mhd, Zain, Kasjf p. 267 en al-Bajân I, waar hun standpunt uitvoerig besproken wordt). Reeds in de Moenîr van 15 October 1913 (III No. 16) p. 254 v. kan men reeds lezen, dat het verbieden van taqlîd naar eene andere madhhab is een "keberatan jang sekali² tidaq bersetoedjoe dengan 'aql dan tidaq bersetoedjoe dengan perasaan manoesia jang sedjahtera pikiran, sedang dengan kemaoean igama dan Sjarî'ah kita" (Men lette op de volgorde! — Vgl. Tropisch Nederland 1914 p. 26,37).

Taqlid naar andere rechtscholen.

Wij kunnen de tegenstelling tusschen de houding, die deze modernisten in de besproken quaesties aannemen en de opvatting van de ouderwetsche orthodoxie dienaangaande niet beter doen uitkomen dan door te citeeren de karakteristiek die Snouck Hurgronje van de taak der geleerden van dezen tijd heeft gegeven in Het Recht in Nederlandsch-Indië 63 (1894) p. 727 1):

De Siâfi'itische wetgeleerde van onzen tijd heeft dus geen anderen arbeid dan de beide genoemde werken (Toehfah en Nihâjah) van nieuwe commentaren of glossen te voorzien, of daaruit en uit de supplementaire boeken volgens de regelen der kunst nieuwe compilalaties te vervaardigen. Wat in den Minhâdi door Nawawî of in Râfi'îs Moeharrar (waaruit de Minhâdi hoofdzakelijk werd getrokken) bedoeld is, mag de geleerde van heden alleen door tusschenkomst van de Toehfah en de Nihâjah beoordeelen, laat staan dan de bedoeling van hetgeen te lezen staat in de onmiddellijke bronnen van den Moeharrar, werken van Ghazâlî en van den Imâm al-Haramain, of de uitspraken van Boewaitî, den leerling van den stichter der Sjâfi'itische school, welke uitspraken den schakel vormen, die Ghazâlî en den Imâm al-Haramain verbindt mot alSjâfi'î.

<sup>1)</sup> Vgl. Juynboll, Handbuch p. 38.

Men zal nu geen oogenblik meer verwonderd zijn, te vernemen, dat geen enkel Sjâfi'itisch geleerde het recht heeft, alSjâfi'î naar den Qoer'ân, de gewijde Overlevering, of eene eigene opvatting van den consensus of redeneering bij analogie, te verbeteren. Voor de Sjâfi-'ieten is de kennis van hetgeen uit de "vier grondslagen der Wet" (Qoer'an, Soennah, Idjma', Qijas) mag worden afgeleid, "vermittelt" door alSjâfi'î, gelijk voor de Hanafieten door Aboê Hanîfah, voor de Mâlikieten door Mâlik, voor de Hanbalieten door Ahmad ibn Hanbal. Maar verder is hun de kennis van hetgeen alSjâfi'î zelf leerde, alweder op gebiedende wijze "vermittelt" door de zooeven genoemde jongere auteurs ..." 1).

Uit dit citaat kan men zien hoe zeer de verhouding van de kaoem moeda tot de oecôel alfigh van die der traditioneele geleerden afwijkt. Doch ook in de definieering van de wortels der wet is er verschil te constateeren. Zoo beperken zij de kracht van de redeneering bij de analogie (Soellam p. 157) zooals de Zâhirieten en anderen 2) dat reeds oudtijds gedaan hadden. Waar de aan Snouck Hurgronje ontleende teekening van de be- De kaoem moeda voegdheid der tegenwoordige geleerden geheel op het en de idjmâ'. dogma van den idjmâ' (consensus ecclesiae) zooals deze zich historisch ontwikkeld heeft, berust 3), is het reeds zonder meer duidelijk, dat deze Westkustsche modernisten ook een andere opvatting ten aanzien van den idimâ' moeten huldigen dan die hunner traditioneel-orthodoxe tijdgenooten (Soellam p. 138, vgl. 129 v.v.; Fawâ'id p. 61 v.v.; Faw. p. 67-68: tiada kebilangan orang tâbi'în menjalahi akan idjmâ' maka apalagi orang jang kemoedian dari pada tâbi'în).

De taak van den traditioneelen Sjâfi'itischen geleerde van thans.

<sup>1)</sup> Stel tegenover deze aanhaling Soellam p. 193 v.v., waar men de kaoem moeda opvatting vindt.

<sup>2)</sup> Goldziher, Zâhiriten p. 90 v.v., 207 v. en Z.D.M.G. 41 p. 88 v.v., 93. Practisch komt de qijas der kaoem mocda nogal eens op den zg. qijas djalijj neer. Vgl. Zahiriten p. 36, 71 v.v., 110, 122; Snouck Hurgronje, B.K.I. 4 VI p. 412 v.v.; id., Litt. bl. f. O. Phil. I p. 427.

<sup>3)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Z D.M.G. 53 p. 132 v.v.; id., Recht in Ned.-Indië l. c. p. 725 v.; id., Rev. Hist. Rel. 37 p. 15 v.v., 174 v.v.; B.K.I. 4 VI p. 399 v.v.

Zii erkennen slechts den idimâ' der moeditahid's 1) van een bepaalde periode voorzoover deze op Qoer'ân en Soennah berust (Hadji Rasoel's Soellam p. 105 v., 199). terwiil aan die der cahâbah een bijzondere waarde wordt toegekend (ibid. p. 110 en Fawâ'id p. 66 vgl. Itt. Ift. I No. 7)). De Idimâ'moet n.l. volgens hen gebaseerd zijn op Qoer'ân en soennah (Soellam p. 118 v.v.; "idjmâ' itoe ta'dapat tidag bahwa bersendi ia kepada Kitâb atau soennah", ibid. p. 134; hingga barang jang idimâ' mareka itoe (scl. moeditahid) atasnia poen tidag kebilangan bila tidag bersendi beralasan kenada Kitâb dan soennah" p. 199 2); idjmå jaitoe persetoedjoean 'oelamâ<sup>2</sup> moeditahid tentana ketetanan pik.ran memfahamkan kandoengan ajah² atau soennah, H. Abd. Ahmad's Moegaddimah p. 6-7), omdat de moeditahids alleszins feilbaar zijn (Soellam p. 121, vgl Goldziher. Z. D. M. G. 53 p. 649; id., Streitschrift p. 103, 106 v.). Het contact met de bronnen der Goddelijke wet mag daarom niet verloren gaan. In verband met deze opvatting kennen de kaoem moeda een ruimere plaats aan de soennah t c goodat zij ook ähâderadities laten gelden 3) (Hadji Rasoel's Soellam p. 86).

De kaoem moeda en het tarîqahwezen. De beperking van de werkingssfeer van den idjmâ' is principieel, want op deze wijze kunnen zij breken met allerlei elementen, die de Islam in zijn ontwikkelings-

<sup>1)</sup> Vgl. Goldziher, Z.D.M.G. 41 p. 94. De loca probantia (vgl. Snouck Hurgronje, Rev. Hist. Rel. 37 p. 16 v.v.), die men gewoonlijk voor den idjmâ' aanhaalt worden ôf afgewezen ôf anders geduid. Vgl. Goldziher, Muh. Stud. II p. 139, S6; id., Zâhiriten p. 32 v v., vooral p. 34; Snouck Hurgronje, Litt. bl. f. 0. Phil. I p. 421 (Goldziher in Nachr. Kgl. Ges. d. Wiss. Göttingen Phil. hist. Kl. 1916 is mij ontoegankelijk). Zie Hadji Rasoel's Soellam 119 v.v.

<sup>2)</sup> Telah diterangkan didalam kitab² oeçoêl bahwa perkataän orang² moedjtahid tiada sekali² mendjadi alasan sjar' ja'nî tiada mendjadi alasan jang berkendiri — melainkan baharoelah ia mendjadi alasan (hoeddjah) apabila idjmâ' itoe beralasan poela kepada alQoer'ân atau kepada alsoennah — ... Ittif. Iftir, I No. 5.

<sup>3)</sup> Goldziher, Z.D.M.G. 41 p. 86 en id., Zâhiriten p. 6 v.v. 46. Over alles wat hier in den text gezegd is, vergelijke men de eerste nummers van de boven reeds genoemde alIttifâq wa 'IIftirâq. Ook de nieuwerwetsche Theosofie vindt hoe langer hoe meer bestrijding ook van deze zijde. Vgl. b.v. Moenîr VI afl. 8.

gang heeft ongenomen, zooals b.v. de heiligenverecring 1) en het tarîgahwezen 2).

Met dit laatste verloochenen zij echter de ethiek niet. On dit gebied geniet het werkie van Moehammad al alTarïgah almoehammadijiah wa. Birkawî: alahmadijiah 3), dat in alIttifâq wa 'lIftirâq I. (boven p. 290) in bewerking verschijnt, een zekere populariteit.

Na het bovenstaande is het wel duidelijk, dat de geleerden van den ouden stempel, die in hoofdzaak tot de Nagsjibandijjah behooren, van al deze nieuwlichterij niets moeten weten. Als geleerden willen zij de kaoem moeda bovendien niet geheel au serieux nemen omdat deze niet over zulk een statige reeks van idjâzah's beschikken als zij zelve en grootendeels hun wetenschap niet zooals behoort van een leermeester zouden hebben opgedaan, doch slechts uit de boeken samengelezen 4). Verder beschuldigen zij er hunne modernistische tegenstanders van, dat zij feitelijk maar napraten wat in de Manâr te lezen staat of door Egyptische nieuwlichters wordt beweerd. In deze verwiiten schuilt in zooverre eenige waarheid, dat b.v. Hadii Abdoellah Ahmad wel eenigen tijd onder leiding van Ahmad Chatib te Mekka heeft gestudeerd, maar toch eerst later, voornamelijk ook door zijn aanrakingen met Moehammad Tahir in De "Imâm" te de Straits en Hadji Rasoel te Padang Pandjang, zijn wetenschap heeft vergaderd. Deze Moehammad Tahir. die nu als leeraar aan een school voor Mohammedaansche rechtskundigen in Djohor verbonden is, is een Minangkabauer van origine n.l. de broeder van Ahmad Chatib. tevens achterkleinzoon van Sjech Djalaloeddin, wiens werkje over den Padrioorlog in de twee eerste paragrafen van dit opstel zoo dikwerf werd aangehaald. In Mekka heeft hij aanvankelijk gestudeerd en fungeerde toen

Kaoem koeno contra kaoem moeda.

Singapore.

<sup>1)</sup> Vgl. Goldziher, Muh. Stud. II p. 284, 368.

<sup>2)</sup> Vgl. Goldziher, Rev. Hist. Rel. 37 p. 314 v.v.; id., Vorlesungen p. 139 v.v.

<sup>3)</sup> Gedrukt in Egypte 1327. Vgl. Br. II p. 441 no. 15. alBirkawî staat voor Birgewî of Birgîlî (vgl. Enc. Isl. I p. 756).

<sup>4)</sup> Vgl. ook Hadji Rasoel's Soellam p. 193.

als correspondent der Pelita Ketjil (p. 275); daarna heeft hij zijn studie in Egypte voortgezet. Later in de Straits gevestigd heeft hij het tijdschrift de  $Im\hat{a}m^{-1}$ ) opgericht, dat als eerste modernistische periodiek in deze gewesten indertijd nogal veel opschudding heeft veroorzaakt. Het spreekt van zelf, dat zoowel de Imâm als de Manâr niet weinig hebben bijgedragen om in het Minangkabausche land aan de modernistische gedachte meerdere bekendheid te geven.

We kunnen hier voorloopig de bespreking laten rusten van die onderwerpen, welke tot dusverre de brandstof voor het vuur van den partijstrijd hebben geleverd, omdat deze in onze vierde paragraaf bij de bibliografie van zelf ter sprake komen. Slechts worde hier nog het een en ander over de verdere ontwikkeling van de partijen en partijgroepeering, waarmede men in het voorafgaande kennis maakte, medegedeeld.

Oprichting Sarikat Islam te Padang.

Omstreeks het jaar 1916 had de nieuwlichterij zulk een voortgang gemaakt, dat de ouderwetsche geleerden in Padang de behoefte gevoelden aan een organisatie ten einde krachtiger stelling te kunnen nemen. Dit streven leidde - zooals zulks ook elders pleegt te geschieden, waar locale behoeften tot samengaan van gelijkgezinden in een of andere richting nopen - tot de oprichting van een afdeeling der Sarikat Islam, die natuurlijk zoowel door de adatpartij als door de modernisten met wantrouwen werd gadegeslagen. Eerstgenoemde duchtie onmiddellijk gevaar voor het matriarchaat, rakelde de oude tradities der kongsi adat (p. 276) op en ging onder leiding van Datoe' Soetan Maharadja over tot het stichten van de Sarikat Adat Alam-Minangkabau, die evenals de S. I. langzamerhand ook in de Bovenlanden voortdringt. Voor den Padangschen adel, die door de opheffing van de functie van Regent en wijkpanghoeloe's uit haar bevoorrechte positie was geraakt (p. 280), vormde deze Sarikat Adat een heele uitkomst, ook al moest men zich met zijn voormaligen doodsvijand Datoe'

Verbroedering van Padangschen adel met Datoe' Soetan Maharadja's S. A. A. M.

<sup>1)</sup> Vgl. Rev. Monde Mus. 2 (1907) p. 398 v.v.

Soetan Maharadja verzoenen. Al hadden laatstgenoemde Padangsche democraat en de zijnen, zooals men kon verwachten, aanvankelijk met de modernisten van het type van Hadji Abdoellah Ahmad kunnen samengaan, niettemin leek deze verbintenis op den duur onhoudbaar. Meer en meer zag men in, dat deze nieuwlichters, hoewel in andere richting werkende en tot dusverre de adat niet rechtstreeks bestrijdende 1), toch feitelijk als de geestverwanten moesten worden beschouwd van het jongere geslacht (p. 292), dat van de adat vervreemdde. Toen daarop de politieke constellatie van Padang door de bestuursreorganisatie (p. 280) veranderde, kon met Hadji Abdoellah Ahmad c.s. gebroken worden <sup>2</sup>). Middelerwijl hadden de kaoem-moeda van Padang in medio 1916 een staatsgreep in de locale Sarikat Islam weten te provoceeren en zich van de leiding meester gemaakt. De ouderwetsche orthodoxen vereenigden Oprichting van een zich daarop weer tot een nieuwe afdeeling van de Sarikat Islam, waarin vooral Sjech Chatib Ali (boven p. 270) de leiding had en die ter onderscheiding van de andere, welke witte lidmaatschapsbewijzen had, roode kaartjes uitreikte. Het behoeft niet gezegd te worden, dat de adatpartij deze verdeeldheid in het godsdienstige kamp niet ongaarne zag. Waar echter de ouderwetsche orthodoxie de leiding in godsdienstige zaken in handen wilde houden 3) en in de adat daartoe het middel meende te zien, en de Padangsche "adel" zich de leiding in de plaatselijke Sarikat Adat had weten te verzekeren ten einde op deze wijze tot de herleving van de oude adat-

tweede Sarikat Islam in Padang.

<sup>1)</sup> Een uitzondering hierop wordt gemaakt door een rechtstreekschen aanval op het matriarchale erfrecht in de Moenîr VII No. 5 p. 70, vervolgd in No. 6 p. 84, No. 7 p. 101 v. enz.

<sup>2)</sup> Hier worden, evenals boven geschied is, (voornamelijk persoonlijke) details, die tot het wezen van de zaak niet afdoen, weggelaten. Op verzoek van Sjech Koempoelan (p. 266 nt. 4) nam Datoe' Soetan Maharadja in 1907 in de Tjaja Soematra geen stukken tegen de Naqsjibandijjah meer op, doch bleef neutraal.

<sup>3)</sup> Zie hierover de volgende paragraaf p. 319 v. (vaststelling einde der vastenmaand).

S. A. A. M. en S. I.

functies te komen, had er te *Padang* een toenadering tusschen deze beide groepen plaats <sup>1</sup>). Trouwens reeds vroeger was Sjech Chatib Ali een handlanger van den "adel" geweest.

Het gevolg van het samengaan der Padangsche SA. A.M. en der Sarikat-Islam (roode kaartjes) is geweest, dat deze gezamentlijk de oude panghoeloefuncties weerhebben "ingesteld" (vgl. boven p. 280). Het behoeft nauwelijks gezegd te worden, dat deze z.g. adat-penghoeloe's noch door de overheid noch door hunne tegenstanders worden erkend. Bovendien is er uit een oogpunt van adat (zelfs "Padangsche adat" vgl. boven p. 278 nt. 2) nogal het een en ander op de aanspraken van deze usurpatoren op de door hen "bekleede" ambten af te dingen Toen op deze wijze de penghoeloe's in eere hersteld waren, werden op 2 April 1919 in een "rapat" door hen aangewezen eenige ,oelama nagari Padang madhhab Sjáfi'î goena akan memberi pitoeah (fatwâ) sepandjang sjarak dalam hal nikâh talâg roedjôe' dan lain², sepandjang sjarak jang lâzim nan disandi olēh adat jang qawî". Bovendien werd er bij bepaald, dat als deze oelama "doedoek rapat": "hendaklah di moeka rapat Penghoeloe<sup>2</sup> adat menoeroet adat jang dilindoengi olēh R.R. Art. 124".

Om kort te gaan: men stelde dus naast de bestaande godsdienstige rechtspraak <sup>2</sup>) een nieuwe in, omdat in de officieele "rad oelama" ook kaoem moeda zitting hadden en Sjech Chatib Ali indertijd als lid ervan ontslagen was.

Tot Juli 1919 (vlak na de vasten) merkte men echter van het bestaan van het nieuwe lichaam niets. Toen

<sup>1)</sup> In de Bovenlanden ziet men de adatpartij echter nog wel tegen de S. I. of de Sarekat Hindia (d.i de oude "Indische Partij" alias "Insulinde") ageeren. Het deel der S. A. A. M. in de Bovenlanden (door het Inlandsch Bestuur wel gepropageerd om zich een zeker overwicht te geven) is voornamelijk om de macht in handen van de adathoofden te houden.

<sup>2)</sup> Het reglement hiervan datcert van 1880. Men vindt het afgedrukt in de Oetoesan Melajoe van 29 September 1919 no. 180. Dit is een ander dan wat men vindt in Adatrechtbundel X p. 339 v.v.

echter ontsloegen op zekeren dag de "penghoeloe's", in rapat met de "oelama's" en anderen samengekomen, een imam van de masdiid, omdat hij kaoem moeda was en dus de nijjah niet luide reciteerde ...... ten einde op deze wijze hunne erkenning te forceeren. Het ontslag werd natuurlijk noch door den betrokkene noch door de overheid geaccepteerd. Toen later na de groote vergadering van 15 Juli, waarop de beide partijen onder leiding over de brandende quaesties een dispuut hielden 1), de hartstochten weer feller dan ooit oplaaiden, verklaarde Sjech Chatib Ali, dat een Vrijdagscalât door dezen imâm geleid niet geldig was, weerhield de zijnen ervan om eraan deel te nemen en organiseerde na afloop ervan een nieuwen dienst, waarbij hij zelf voorging. Ik behoef hier niet uit te weiden over de beroering, die een en ander in Padang veroorzaakte: genoeg zij het hier op te merken, dat een deel van de ouderwetsche orthodoxie zich met het fanatieke drijven van Sjech Chatib Ali niet kon vereenigen en onder Sjech Bajang (zie p. 318) een nieuwe groep vormde. Ook al keurde deze het niet luide reciteeren van de nijjah af, het betrof, goed beschouwd, slechts het nalaten van een soemah-handeling en zulks kan den Vrijdagsdienst niet ongeldig maken.

Ook in de Bovenlanden kan men naast felle partijgangers meer gematigden aantreffen. In April 1919 had er te Padang Pandjang een bijeenkomst plaats van godsdienstleeraren, die ten docl had tot de oprichting van een soort universeele vakvereeniging (Perkoempoelan Goeroe Igama Islam Hindia Blanda) over te gaan. Deze zoude dan een min of meer missionair en apelegetisch?) karakter krijgen en o.m. het godsdienstonderwijs uniformeeren. Waar het initiatief echter van de kaoem moeda uitging, wilden de kaoem koero er ni t aan deel nemen. Deze richtten toen eenigen tijd later (Juni 1919)

Sjech Bajang en de gematigde groep.

Vereenigingen van godsdienstleeraren.

<sup>1)</sup> Zie volgende § p. 315 v.v.

<sup>2)</sup> Men wilde er ook de Mohammedaansche theologen in de Bataklanden in opnemen, ten einde dezen een ruggesteun tegenover de invloedrijke Christelijke Zending te geven.

Gematigden.

een eigen bond, genaamd Persatoean Oelama Soematra op, die nog al een Bovenlandsch karakter draagt. Naast een aantal geprononceerde partijmannen zitten in beide vereenigingen een aantal meer gematigden. Zelfs hebben in beide besturen eenige personen tegelijkertijd zitting. Eén ervan is Sjech Soetan Ibrahim te Parabé' (Fort de Kock), die tusschen beide partijen een bemiddelende houding wil aannemen. Dezelfde neiging vertoont het door zijne leerlingen uitgegeven blad al-Bajân 1), welks richting men het best met "gematigd moeda" zou kunnen karakteriseeren. Als zoodanig kunnen ook gelden Hadji Moehammad Tajjib en diens oom en schoonvader Hadji Moehammad Zain te Fort van der Capellen, die beiden de godsdienstige literatuur ter Westkust met eenige kleurlooze werkjes 2) hebben verrijkt. Het bekendste daarvan is een Maleische preekenbundel van Hadji Moehammad Tajjib, die des Vrijdags op meerdere plaatsen gebruikt wordt. Daar is men er n.l. hier en daar evenals op Java (Solo, Djogjakarta, Poerworedjo, Madioen enz.) toe overgegaan om de preek bij den Vrijdagsdienst 3) ondanks het verzet van ouderwetsche lieden in de landstaal te houden,

Doch ook alle kaoem koeno volharden niet principieel bij het oude, zoodat ook daaronder meer vooruitstrevenden worden aangetroffen, die b.v. de noodzakelijkheid van meer ontwikkelend onderricht inzien. Zij willen echter, ook al zijn ze er niet afkeerig van het gods-

<sup>1)</sup> Vgl. ook § 4 p. 315.

<sup>2)</sup> Sirâdj alGhoelâm (elementair leerboekje over fiqh en dogmatiek) in één bandje verschenen met het verhaal van Moehammads hemelvaart door Moehammad Zain, die nog twee andere risâlah's aan een populaire behandeling der dogmatiek gewijd heeft (Irsjâd al'awâmm ilâ 'IIslâm en 'Aqîdah alîmân in één band 3e dr. 1918). Een dergelijke verhandeling is ook zijn vragenboekje getiteld: Sirâdj almoenîr ilâ 'IIslâm, dat met een beknopt ichtilâfwerkje (Kasjf of Kâsjif alghoemmah) in 1918 in één band is verschenen. Hadji Moeh. Zain is de zoon van Sjech Laboeh (boven p. 267) alias 'Abd alḤalim alChâlidī. Van Hadji Moehammad Tajjib's hand is afkomstig een moraliseerend geschrift, getiteld: alNaçâ'iḥ aldinijjah (Padang 1918).

<sup>3)</sup> Mede naar aanleiding daarvan is het moskeebezoek toegenomen.

dienstonderwijs te moderniseeren 1), aan de traditioneel orthodoxe religieuse practijk volgens de Sjâfi'itische rechtschool vasthouden 2). Naar het leersysteem op de Gouvernementsscholen begint zich ook in deze kringen hoe langer hoe meer de methode van godsdienstonderricht te vervormen.

Trouwens, al draagt de godsdienststrijd in de Boven- De landen niet dat verbitterde karakter, waardoor de Bovenlanden. Padangsche tegenstellingen zich sinds eeuwen (boven p. 259) kenmerken 3), niettemin kan het ook daar zeer fel toegaan. Meermalen wil men zich in de masdjid niet achter een bepaalden imâm scharen, omdat deze tot de andere partij behoort. Dergelijke tweespalt leidt dan soms weer tot pogingen om een nieuwe Vrijdagsmoskee op te richten (vgl. boven p. 265). Ook het vaststellen van het einde der vastenmaand door hiscib (berekening) in stede van door het zien van de maan (roe'jah) brengt jaarlijks ook in de Bovenlanden de gemoederen in opschudding. Hoewel dus daar de hartstochten niet zoo geprikkeld worden als aan de kust wel het geval is, toch blijft ook hier nog steeds, zij het ook onder andere verhoudingen, het woord van Michiels boven p. 249 en p. 259) van toepassing dat in het land van Minangkabau groote oneenigheid heerscht en dat de ouders tegen de kinderen en de kemanakan's tegen hunne mama"s verdeeld zijn, want in het familieleven zelf heeft de strijd vóór en tegen het modernisme ingegrepen.

strijd in

<sup>1)</sup> Zoo deelde mij een der koeno-leiders met voldoening mede, dat, terwijl het vroeger vijf jaren kostte, vóórdat een kind tot chatam Qoer'an gekomen was, zulks tegenwoordig bij kinderen, die het lager onderwijs op de Gouvernementsscholen genoten hadden, slechts één jaar duurde. Dit is een ervaring, die men ook elders heeft opgedaan.

<sup>2)</sup> Van het modernisme duchten zij afbrokkeling van den positieven godsdienst. Zij vreezen het hoûvast te verliezen.

<sup>3)</sup> In de Bovenlanden schrijft men zulks gaarne toe aan de omstandigheid, dat de Padangers geen echte Minangkabauers zouden zijn (boven p. 278 en 279 nt.) en dat de broodnijd den geleerden aan de kust parten speelt.

### § 4 Bibliografie.

In de practijk loopt de strijd over punten van ondergeschikt belang.

In onze vorige paragraaf hebben wii trachten aan te toonen, dat er tusschen de Westkustsche kaoem moeda en hunne tegenstanders een principieel verschil van ouvatting bestaat. Al ontgaat zulks den meer theologisch geschoolden geleerden natuurlijk niet, toch ziet men in het gewone leven den strijd zich met alle felheid op meer ondergeschikte punten richten. Dit verschijnsel staat trouwens niet op zich zelf, want vele voorbeelden zijn er van in de geschiedenis van den Islam aan te wijzen. Zoo is b. v. het al dan niet luid uitspreken van de basmalah 1) aan den aanvang van de calât ...culturgeschichtlich ziemlich beachtenswerth" geworden tengevolge van ce rol, die deze onbeduidende quaestie in den strijd van de 'Omajiaden tegen het opkomende Silitisme gespeeld heeft. Ook het aanvankelijke onderlinge antagonisme tusschen de verschillende rechtscholen heeft oudtiids meermalen tot bloedige conflicten geleid, waarvan de aanleiding door een vraagpunt van zeer ondergeschikt belang werd gevormd 2). Een kleine afwijking in het formulier van de Adhân kon op deze wijze het siibboleth van de Siî'itische partii worden 3).

Beroecallî.

Zoo gaat het ook min of meer ter Westkust. Een van de vragen waarover nu reeds sinds jaren gestreden wordt betreft n.l. het al dan niet luid uitspreken van de nijjah vóór het begin van de ritueele godsdienstoefening (kort uitgedrukt door de formule: "sembahjang beroegallî"). De ouderwetsche orthodexen stellen zich op het standpunt, dat sinds Nawawî door alle gezaghebbende geleerden van de Sjâfi'itische rechtschool gehuldigd wordt, die het voor "soennah" (aanbevelenswaardig) verklaren, terwijl de kaoem moeda er slechts de qualifi-

<sup>1)</sup> Goldziher, S.W.A.W. Phil. Hist. Cl. 78 (1874) Heft VIII—X p. 451 v., 522 v.; id., Muh. Stud. II p. 14; vgl. id., Z.D.M.G. 38 p. 671.

<sup>2)</sup> Snouck Hurgronje, Rev. Hist. Rel. 37 p. 178 v.v.; Goldziher, Zâhiriten p. 96 v.v.; id, Muh. Stud. II p. 186.

<sup>3)</sup> Juynboll, Enc. Isl. I p. 141 1e kol.; Snouck Hurgronje, Mekka I p. 63; cf. Goldziher, Vorlesungen p. 272.

catie "bid'ah dalâlah" (boven p. 296 v.) voor over hebben. In de polemische geschriften, die over de Nagsjibandijjah handelen zien wij dit vraagpunt o.a. ook aangestipt 1). Zulks is wel te begrijpen, aangezien men aan De kaocm moeda Naqsjibandijjah-kant van oordeel was, dat de strijdschriften van Ahmad Chatib (boven p. 268) waren uitgelokt door een vraag van Hadji Abdoellah Ahmad (boven p. 295). De bewoordingen van de bedoelde vraag doen inderdaad vermoeden, dat zij door een der kaoem moeda gesteld is: er wordt n. l. met nadruk gevraagd of het tarîqahwezen als in de huidige Naqsjibandijjah belichaamd al van den tijd van den Profeet dateert. Ontkwam Ahmad Chatib, gebonden als hij in de beantwoording aan de hem voorgelegde vraag was, door zijn betoog tegen het bid'ah zijn van den tegenwoordigen tarîqah-vorm al niet geheel aan het odium van Wahhâbitisme bij zijn tegenstanders, nog veel meer wierp men dezen smet op het geschrift of liever de twee geschriften in één band, die Hadji Rasoel alias Abdoelkarîm b. Moehammad Amroellâh alDânawî<sup>2</sup>), getiteld: "Izhâr asâtîr almoedallîn fî tasjabboehihim bi 'lmoehtadîn" en alSoejoêf algâti'ah fî 'lda'âwî alkâdhibah" 3). In deze twee Maleische verhandelingen vindt men nog scherper het kaoem-moeda-standpunt (boven p. 304 v.) ten deze uitgedrukt, aangezien Hadji Rasoel zich erin ten doel gesteld heeft in den vorm van een felle bestrijding van Sjech Chatib Ali's boven genoemde (pag. 270 v.) werkjes aan de hand van Ahmad Chatibs geschriften eene zuivere beantwoording te geven van de aan bedoelden geleerde voorgelegde vragen 4).

en de Nagsjibandij-

Desbetreffende striidliteratuur.

Sjech Moengkar (1910) in zijn Risâlah tanbîh al'awâmm (zie boven p. 270) p. 84 v.v.

Naar zijn woonplaats aan het meer van Manindjau. Afgeleid van Danau.

<sup>3)</sup> Tegen de strijdschriften van Ahmad Chatib contra de Nagsjibandijjah richt zich ook Sjech Bajang in zijn Kitâb tarâghoeb ilâ rahmah Allâh vgl, beneden p. 318.

<sup>4)</sup> Ook de Singaporesche Imâm (1907 2e Jg.) mengde zich in den strijd tegen de Naqsjibandijjah.

Vgl. ook Hadji Rasoel's: Qâti' riqâb almoelhidîn fî 'aqâ'id almoefsidîn tegen de populaire pantheistische mystiek, zooals die in

Sembahjang-beroeçallî-literatuur.

Het laat zich dus verstaan, dat er in de polemische geschriften over de Nagsjibandijjah mede over de andere uitingen van de kaoem moeda-beweging gesproken wordt Hadden de kaoem moeda Ahmad Chatib tegen hunne tegenstanders uitgespeeld, in dit opzicht betaalden de "kaoem koeno" hun tegenstanders met gelijken munt. Ook zij noodigden Ahmad Chatib tot het schrijven van een boekje uit en wel tegen de opvatting van de kaoem moeda aangaande de nijjah vóór de calât. In zijn 1) "alChoettah almardijjah fî radd sjoebhah man gâla bi bid'ah altalaffoez bi 'lnijjah" nam hij het krachtig op vóór het soennah zijn van het luid uitspreken van de nijjah en beschuldigde de kaoem moeda van Wahhâbitisme, mede omdat zij ten deze de meening van Ibn Qajjim alDjawzijjah zouden volgen (boven p. 301). Tegen het daar juist genoemde werkje van Ahmad Chatib heeft diens leerling Hadji Rasoel de penopgenomen en het in zijn "alFawâ'id al'alijjah fî 'chtilâf al'oelamâ' fî hoekm altalaffoez bi 'lnijjah'' weerlegd 2). Het spreekt vanzelf dat dit vraagpunt ook in godsdienstige de godsdienstige tijdschriften de noodige bespreking heeft gevonden. In 1910 werd te Padang alMoenîr 3)

tijdschriften.

de Sjattârijjah belichaamd is, afgedrukt in een verzamelbandje, waarin oa. ook twee korte dogmatische handelingen (één van Hadji Rasoel en één van wijlen Moehammad Jocnoes van Pajakoemboeh) en een aantal fatwa's voorkomen (over fotografie vgl. ook Moenîr VII — enz.). De titel van dit werkje is Kitâb lima risâlah. Gedr. Fort de Kock 1915.

Tenslotte trekt Hadji Rascel nog in zijn gedicht: Sjams alhidâjah (Padang 1332), waarvan reeds de derde druk is verschenen, o.m. ook tegen de tariqah's te velde.

- 1) Gedrukt te Mekka 1327 H.
- 2) Gedr. Padang Pandjang (1331 = 1914, opgesteld in 1328). Het werkje richt zich (p. 38) mede tegen de bovenaangehaalde (p. 313 nt. 1) uitlating in Sjech Moengkar's Risâlah tanbîh al'awâmm (1910).

Trouwens reeds tevoren had Hadji Rasoel een boekje genaamd: Dar' almafâsid tegen een desbetreffende fatwâ van Sjech Moengkar gericht.

3) Uit de oude Moenir is door H. Abdoellah Ahmad een bloemlezing gemaakt, die in vier deeltjes te Padang verschenen is onder den titel: Ilmoe sedjati. Het is apologetische literatuur van dogmatischen aard.

als het orgaan der kaoem moeda opgericht. In 1915 wegens oorlogsnoodzaak gestaakt is deze periodiek in 1919 weder herleefd. Ook de uitgifte van alAchbâr, dat van gelijke strekking in 1912 het licht begon te zien, moest op den duur om dezelfde reden ophouden. Tegen beide genoemde bladen verhief zich in 1913 de Soeloeh Melajoe, later Coelh Melajoe, wier bestaan door den oorlog ook onmogelijk werd gemaakt en eerst in 1918 (1336) in de door de koeno-vereeniging Sjarîkah alIhsân te Manindjau uitgegeven alMîzân eene voortzetting vond. In 1919 werd naast alMoenîr, die nu te Padang Pandjang verschijnt, te Padang opgericht allttifåq wa waarvan in onze vorige paragraaf reeds 'lIftirâg. eens sprake was en waarin door aan meer dan de oecôel alfigh-literatuur gewijde verhandelingen een groote plaats wordt ingenomen. Voorts verschijnt er momenteel nog een derde godsdienstig tijdschrift ter-Westkust, (en wel te Fort de Kock), dat min of meer tusschen de beide richtingen wil bemiddelen, alBajân genaamd 1), waarin evenzeer als in alMîzân en alMoenîr een groote plaats voor fatwâ's naar aanleiding van door de lezers gestelde vragen wordt ingeruimd. Afgezien van deze periodieken vinden brandende vraagpunten, Debatingavonden, die tegenwoordig de geesten op godsdienstig gebied bezig houden, nog bespreking op openbare debatingbijeenkomsten 2), waarin de voormannen van beide richtingen hunne meeningen met bewijzen staven. Het bezwaar ervan is, dat daarmede nooit een blijvend resultaat wordt bereikt, omdat geen van beiden zijn tegenstander overtuigt. Zulk een bijeenkomst had o.a. op 15 Juli 1919 onder neutrale leiding to Padang plaats.

De vergadering te Padang van 15 Juli 1919.

<sup>1)</sup> Een vierde tijdschrift, alImâm genaamd, wordt te Padang Djapang (Soeliki) uitgegeven. De redactie stelt zich ook op het moettabi'-standpunt (boven p. 300) en is dus gedecideerd van kaoem moeda richting. Het heeft echter evenzeer als de Bajân een harmoniseerend streven en wil dus den partijstrijd doen verdwijren. Een vijfde periodiek, alIrsjâd, te Manindjau (en dus waarschijnlijk tegen de Mîzân) opgericht, kreeg ik nog niet in handen (vgl. Moenir VII No. 6).

<sup>2)</sup> Vgl. de soortgelijke vergaderingen in en vóór den "Padri" tijd, waarvan Djalaloeddin ons verhaalt (boven p. 263).

De bedoelde vergadering, waar naast een aantal geleerden van beide partijen meer dan duizend toehoorders zich verdrongen, wordt hier afzonderlijk genoemd, omdat ze weder tot nieuwe strijdliteratuur aanleiding heeft gegeven en de gemeenschappelijk opgestelde en daarna gedrukte en verspreide notulen tot in Tapanoeli (Sibolga) de gemoederen beroerd hebben. De onderwerpen van bespreking vormden de nijjah-quaestie en een ander vraagstuk, dat in dezen tijd ook de Arabieren van Java in opschudding heeft gebracht: het opstaan tijdens het reciet van de mawlid-geschiedenis 1). Hadji Abdoellah Ahmad had voor dit debat als voorwaarde gesteld, dat de besprekingen door de woordvoerders qua "moettabi" (boven p. 300) zouden worden gehouden en zich zouden bepalen tot het bewijs, dat het soennah-zijn der genoemde gebruiken al dan niet op een açl of dalîl (vgl. boven p. 298) was gebaseerd. Wat het hardop uitspreken van de nijjah vóór de calât betreft, gaf de voorman van koeno-zijde (eerst Sjech Chatib Ali, later de redacteur van alMîzân Hadji Hasan Basri) toe, dat de Profeet zulks nog niet had gedaan, doch dat het als bid'ah hasanah niettemin soennah was, omdat Moehammad gezegd heeft: man sanna soennah hasanah enz. (vgl. Goldziher, Muh. Stud. II. p. 26). Toen daarop gevraagd werd, waarom het als een soennah hasanah beschouwd moest worden, werd dit verklaard met de uitspraak van Nawawî, die het vooral voor de afwering van "waswâs" nuttig achtte. Hiertegen werd ingebracht, dat een uitspraak van Nawawî nog geen "açl" was en dat men het bewijs dus nog steeds schuldig bleef. Daarop werd slechts met de verzekering volstaan, dat het soennahzijn van "beroeçallî" toch in de aangehaalde traditie opgesloten lag.

Even weinig vruchtbaar was het debat over het "berdiri mauloed". De kaoem moeda-man ging daarbij uit (zooals men dit onder de Arabieren op Java ook doet) van het betoog van Ibn Ḥadjar in zijn: alFatâwî al-

<sup>1)</sup> Juynboll, Handbuch p. 130 met de aldaar in nt. 1 genoemde literatuur.

hadîthijjah (boven p. 296) p. 58 (ed. 1325). Nadat ook hier weer de traditie: man sannah soennah hasanah in het vuur gebracht was, voerde Hasan Basri een overlevering aan, waarin het heet, dat de Profeet eens is opgestaan, toen iemand op hem toekwam. Ook nu kwam men niet tot elkaar, omdat men reeds aanstonds van meening verschilde over de toepasbaarheid van qijâs in dit geval 1). Hadji Abdoellah Ahmad, die voor een oogenblik de bedoelde traditie eens als echt wilde aanvaarden, zag daarin slechts een opstaan ter verwelkoming, maar achtte zich in het geheel niet gerechtigd daaruit tot een soennah zijn van het opstaan op het hooren van den naam van Moehammad in het mawlidreciet te concludeeren. De andere groep was van oordeel, dat hier wel gijâs aanwendbaar was.

Spoedig na deze bijeenkomst heeft Sjech Chatib Ali een brochure het licht doen zien onder den titel: Risâlah maw'izah wa tadhkirah, die de meening van 13 geleerden op Java zoude wedergeven 2) en waarvan de aanmerkelijk vermeerderde tweede druk een nog grootere mate van onbeschaamdheid en fictie te aanschouwen geeft. Aan die actie tegen de kaoem moeda, die behalve het epitheton Wahhâbieten ook dat van Kâfir kregen toegevoegd, werd druk door de koeno-kranten (Oetoesan Melajoe, Warta Hindia) deelgenomen 3). Hadji Abdoellah Ahmad publiceerde echter kalm de officieele Notulen, waaraan hij een Moegaddimah toevoegde (Padang 1919), waarin hij verslag doet van en critiek geeft op hetgeen door de tegenpartij sinds de bijeenkomst van 15 Juli 1919 is verricht, terwijl hij bovendien zijne meening nopens beide vraagpunten met een reeks van bewijsplaatsen staaft 4). Volledigheidshalve

De polemiek naar aanleiding van de 15 Juli-vergadering.

<sup>1)</sup> Vgl. ook Hadji Rasoel's Soellam p. 157.

<sup>2)</sup> Deze waren althans ten deele van het verschijnen ervan ten eenenmale onkundig.

<sup>3)</sup> In een klein ongeregeld verschijnend blaadje genaamd "Loeroes" werd door de kaoem moeda tegen deze polemiek opgetreden.

<sup>4)</sup> Vgl. overigens reeds: de Moenîr 1913 III afl. 17 en 1915 V afl. 13 v.v. Zie ook de Egyptische Manâr naar aanleiding van een

Eenige andere koeno geschriften. noem ik hier nog een tweetal koeno-schrijvers, die zich in hunne geschriften ook over de nijjah-quaestie hebben uitgelaten n.l. Sjech Soeleiman Tjandoeng in zijn in 1912 (1330) te Fort de Kock gedrukt, een zestal risâlah's bevattend verzamelwerkje, waarvan de vierde (risâlah Oeçallî jang petjah chabar di Minangkabau), in 1327 opgesteld, over dit veel besproken onderwerp handelt 1) (p. 103 v. v. Arabisch) en Sjech Bajang in zijne moraliseerende geschriften, getiteld: Kitâb tarâghoeb ilâ raḥmah Allâh (gedr. 1334 H = 1916, vervaardigd 1328 H) p. 58 v., 86 v., 84 v. v. 2) en het veelgelezen en herhaaldelijk herdrukte Kitâb Madjmoê', dat met de Dâr almaw'izah alias Miftâḥ alḥaqq in één band is uitgegeven 3).

Ten slotte wordt het strijdpunt over het luid uitspreken van de nijjah nog gesproken in Sjech Chatib Ali's (in het begin van 1919 verschenen): Boerhân alhaqq (p. 34 v. v.) waarin achtereenvolgens alle geschillen met de als Wahhâbieten aangeduide kaoem

desbetreffende vraag uit Sumatra (Manâr Safar 1332). Ook in de Moenîr VI afl. 12 p. 188 v. wordt de nijjah-questie nog eens besproken door H. Rasoel's meest verdienstelijken leerling Zainoeddin Labai, die er reeds vroeger een mij nog onbekende brochure aan moet hebben gewijd. De meest recente verhandeling van koenozijde is die in het tijdschrift alMîzân Jg. III.

<sup>1)</sup> De andere handelen o.a. over de mi'râdj, over "meminta beras atau lainnja", over "perkara ngadji tafsir tjara Minang-kabau" enz., meestal in sjairvorm.

<sup>2)</sup> Vgl. ook boven p. 313 nt. 3. Ook het "berdiri mauloed" wordt er p. 58 v. in behandeld (gedateerd 1327).

<sup>&</sup>quot;) De eerstgenoemde verhandeling is een zeer beknopte handleiding over den fiqh. De tweede is in de eerste plaats een geversifieerde apologie voor de Naqsjibandijjah en richt zich voorts tegen de kaoem moeda met een aanhangsel over de nijjah-quaestie Dezelfde schrijver heeft ook een populair vragenboekje over fiqh en dogmatiek samengesteld (3e dr. 1335, samengesteld 1333, 2e dr. 1334): Inilah soe'âl dan djawâb bagi segala anak enz. Een ietwat uitgebreidere moeda tegenhanger hiervan is het in 1330 te Fort de Kock gedrukte boekje van Hadji Haroen b. 'Abd alGhanijj van Toboh (Priaman) getiteld: Falâḥah (sic) almoebtadî. Achter dit geschrift van "Angkoe Moeda" alias Hadji Haroen vindt men nog afgedrukt een korte Arabische verhandeling, getiteld: Țarîqah chalwâtijjah. Een opsomming van andere dergelijke handboekjes

moeda worden behandeld. Sjech Chatib Ali verdedigt daarin dus ook de Nagsjibandijjah (p. 54 v. v.) tegen de aanvallen der "malim baroe" en richt zich tegen hunne z. g. pretentie van idjtihâd 1) (p. 5 v. v.), hun taglid naar andere rechtscholen (p. 50 v. v.) en andere straks nog te noemen meeningen.

Hier moge ik alleen nog vermelden een brochure van Literatuur over Hadji Rasoel over het tweede vraagpunt, dat op de bij- "berdiri mauloed". eenkomst van 15 Juli 1919 te Padang een onderwerp van discussie vormde: het z. g. "berdiri mauloed" 2). Het al dan niet geoorloofd zijn van het opstaan bij het mawlid-reciet had, toen dit werkje verscheen, reeds sinds eenige jaren de belangstelling tot zich getrokken. Bereids in 1906 had n. l. Hadji Abdoellah Ahmad een desbetreffende vraag bij de Singaporesche Imâm (vgl. boven p. 305) ingediend, die ook daar natuurlijk in kaoem moeda zin beantwoording vond (1906 dl. I p. 150).

Niet alle kaoem moeda leiders zijn echter zoo vrucht- Sjech Djamil baar als Hadji Abdoellah Ahmad en Hadji Rasoel. De Djambé'. derde groote voorman Sjech Djamil Djambé' bepaalt zich hoofdzakelijk tot mondeling onderricht, al hebben eenige kleinere tijdrekenkundige werkjes van zijn hand het licht gezien 3). Hij pleegt ook met de idjtimâ' ge-

<sup>(</sup>ook over grammatica en Tadjwid) wordt hier achterwege gelaten omdat ze geen deel uitmaken van de strijdliteratuur.

<sup>1)</sup> Vgl. § 3 met het daarin meermalen aangehaalde eerste Maleische oeçôelwerk van Hadji Rasoel, genaamd Soellam en het tijdschrift allttifåg wa 'llftiråg,

<sup>2)</sup> Iqâz alnijâm (Padang 1331). Vgl. ook reeds de Moenîr van 1914 III afl. 24.

<sup>3)</sup> In 1329 verscheen zijn Dijâ'alnîrîn fî mâ jata'allaqoe bi 'lkawkabin. In 1333 publiceerde deze auteur de daarbij hoorende tabellen onder den titel: Dijâ'alnîrîn almoeta'alliq bi'lkawkabîn. Een andere reeks tijdrekenkundige tabellen verscheen later (z.j.) genaamd: Hadhâ djadwal alsittînijjah li 'stichrâdj aldarb wa 'lqismah. Voorts vervaardigde Sjech Djamil Djambé' rog zijne Natidjah, een zeer elementair zakboekje over de tijden voor de ritueele godsdienstoefeningen (2e druk 1918). Van zijn hand verschenen ook tijdrekenkundige en astronomische mededeelingen in de Moenîr. Ook heeft hij eenige malen een almanak het licht doen zien.

naamde methode het begin en einde van de vastenmaand vast te stellen 1) (vgl. Moenîr 1915 No. 10).

De strijd over de vaststelling van Ramadân. Hiermede zijn wij tot een vierde brandende quaestie gekomen, die nog jaarlijks een groote opschudding teweeg brengt. De ouderwetsche orthodoxie houdt krampachtig aan het zien van de maan vast (roe'jah) — tenzij men haar niet kan waarnemen, in welk geval men de maand "vol" moet maken —, terwijl de kaoem moeda in strijd met de bekende huidige opvatting in de Sjâfi- 'itische rechtschool berekening (ḥisâb) toepassen 2) (vgl. Chatib Ali's Boerhân alḥaqq p. 65 v. v.) 3), waartoe zij door hunne oeçoêl-studie meenen gerechtigd te zijn.

De kaoem moeda tegen de tahlîl. Ten slotte moge ik nog een punt aanstippen, dat nog steeds een onderwerp van discussie uitmaakt t.w. de bijeenkomsten in het sterfhuis op den sterfdag en de daarop volgende dagen, waarbij maaltijden worden georganiseerd en Qoer'ânreciet en litanieën (Tahlîl) 4) ten gehoore gebracht 5). Deze bijeenkomsten worden door de kaoem moeda ten sterkste afgekeurd 6) als strijdig met de soennah. In zijn Izhâr asâtîr (boven

<sup>1)</sup> Volgens deze methode (dus niet de bekende içtilâhî genaamde) heeft Sjech Djamil Djambé' zijn almanakken ook samengesteld.

<sup>2)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Tijdschr. Binn. Best. Jan. 1912.

<sup>3)</sup> Het onderwerp is van beide kanten het meest breedvoerig toegelicht in de Moenîr van 1914 en 1915 door Hadji Rasoel eenerzijds en Hadji Moehammad Ja'qôeb (Soemani) andererzijds. Ook in de vorige jaargangen is het reeds meermalen ter sprake gebracht (b.v. Moenîr 1913 III afl. 11 p. 172 v.) — Vgl. ook de Singaporesche Imâm 1906 I p. 86 v.v. en H. Mhd. Zain, Kasjf alghoemmah (boven p. 310) p. 249 v.v. Vgl. Tropisch Nederland 1914 p. 26.

<sup>4)</sup> Vgl. Snouck Hurgronje, Atjèhers I p 474.

<sup>5)</sup> Een en ander wordt in de wetboeken aangeduid met de woorden wahsjah, kaffârah en sabh, van welke woorden in Izhâr asâţîr p. 81 v. op gezag van wijlen Sajjid Dahlân eene definitie wordt gegeven.

In Padang is (z.j.) verschenen een risâlah kaifijjah menjembahjangkan majjit dan doe'ânja (menjembahjangkan majjit serta mendoe'âkan dan mentahlîlkan itoelah pertoeloengan jang memberi pahala kepada majjit).

<sup>6)</sup> Vgl. Tropisch Nederland 1914 p. 26.

p. 313) heeft Hadji Rasoel een aantal bladzijden (p. 80 v. v.) aan de bestrijding ervan gewijd 1). De opvattingen van de kaoem moeda worden echter weerlegd in Sjech Chatib Ali's Boerhân alhaqq p. 44 v. v. De gewoonte treft men ook elders in den Archipel aan, o.a. in Soerabaja

Toen een Minangkabausche godsdienstleeraar (Fagîh Hâsjim) daar dan ook in het laatst van 1917 de "tahlîl majjit" veroordeelde, bracht dit onder de plaatselijke hadji's zulk een groote opschudding teweeg, dat zij zich oogenblikkelijk tot eene vereeniging (Tasjwîr alafkâr) organiseerden, die zoowel de bestrijding van den met ..tahajjoel" gequalificeerden ouderwetschen mystico-magischen geloofsvorm van den Islam hier te lande als die van het van de zijde van Fagîh Hâsjim dreigende "Wahhâbitische" modernisme krachtig ter hand zoude hebben te nemen 2).

Aan het einde gekomen van mijn bibliografisch over- Het rapport van zicht van de huidige modernistische beweging in het Minangkabausche land gevoel ik het als een behoefte dankbaar gewag te maken van het Rapport betreffende de godsdienstige verschijnselen ter Sumatra's Westkust, samengesteld door den ambtenaar voor de beoefening der Indische talen Dr. Ph. S. van Ronkel (1916) alsmede van het daar achter afgedrukte advies van den toenmaligen adviseur voor Inlandsche Zaken Dr. D. A. Rinkes. Dit belangrijk geschrift, waarmede ik mijne bestudeering der religieuse verschijnselen op West Sumatra aanving, werd in het voorafgaande niet geciteerd, omdat het als uitgave "voor den dienst" niet inhanden is van het meerendeel der lezers van dit tijd-

De strijd over de tahlîl in Soerabaja.

Ronkel.

<sup>1)</sup> Een interessante fatwâ over Priamansche doodengebruiken vindt men Moenîr 1914 IV Afl. 7 p. 119 v.v.

<sup>2)</sup> Volledigheidshalve vermeld ik hier, met verwijzing naar p. 296, 314 nt. 3, 294 nt. 2 nog eenige werkjes deels van dogmatischen, deels van moraliseerenden en apologetischen aard, die in het voorafgaande reeds ter sprake kwamen n.l. de Titian kesoerga, de Pemboeka pintoe soerga (beide ook in het Soendaneesch vertaald) en de Sjair Peroekoenan, alle drie van H. Abdoellah Ahmad.

schrift. Mochten mijne beschouwingen hier en daar afwijken van die der beide zooeven genoemde geleerden, dan is zulks waarschijnlijk toe te schrijven aan het feit, dat thans allerlei elementen in de bestudeerde verschijnselen meer op den voorgrond zijn getreden of zich verder hebben ontwikkeld of geprononceerd, die, toen zij (1914) hunne meeningen te boek stelden, nog niet of niet in die mate aanwezig waren.

Welterreden, Februari 1920.

#### Addenda.

- p. 250 nt. 1. Over de ethymologie van "padri" is thans verder nog te vergelijken het artikel "Padri's" in het pas verschenen IIIde deel der Enc. Ned. Indië <sup>2</sup>. Voorts ook van Ronkel, B. K. I. 75 p. 370 v. In dit laatstgenoemde, tijdens het afdrukken hier te lande ontvangen opstel wordt ons eene belangrijke bijdrage tot de kennis van de geschiedenis van den Islam op Sumatra gegeven. Vgl. ook "Het heiligdom van Oelakan" van denzelfden schrijver in T.B.G.K.W. 56 p. 281 v. v. Naast de Haan's opstel in T.B.G.K.W. 39, enkele verspreide opmerkingen in Kielstra's boven meermalen aangehaalde B. K. I.-artikelen en Marsden's History of Sumatra (vgl. boven p. 256 v.) moet in deze ook en vooral gewezen worden op het begin van Djalaloeddin's relaas over den Padrioorlog (p. 255 nt. 4).
- p. 252, 260. (Revolutie van den tweeden stand). Duidelijkheidshalve wordt hier nog geconstateerd, dat de uitdrukking "tweede stand" t.a.p. niet zoo zeer betrekking heeft op de traditioneele Minangkabausche volksindeeling: oerang nan tigo djinih, doch met name de feitelijk buiten het adatverband staande z.g. "vrije geestelijkheid" beoogt. Onder eersten stand vat ik dan diegenen samen, die een vooraanstaande adatpositie innemen. Vgl. nog boven beneden p. 265 nt. 2, p. 307 v.
- p. 254 nt. 1. Over Ibn Taimijjah zie nog Goldziher, Rev. d. Ét. Juives XXVIII p. 88 nt. 3; XXX p. 11; LX p. 38; Zâhiriten p. 189 v. v.; Steinschneider, Pol. Apol. Lit. p. 442.
- p. 255. (Padri's geen Wahhâbieten). Vgl. nu ook E. B. Kielstra, Onze Eeuw October 1919 p. 13.
- p. 259 nt. 1. Voeg nog bij: Kooreman, Indisch Genootschap (3 December) 1901 p. 153 v.; De Rooy, Ind. Gids 1890 I p. 154. Zie verder nog: Prins, "De Adat en hare

beteekenis voor het Indisch Bestuur" in het Koloniaal Weekblad van 27 December 1901 en Kooreman over hetzelfde onderwerp aldaar in het nummer van 14 Maart 1901; Willinck, Rechtsleven bij de Minangkabausche Maleiers (1909) p. 291 v. v. en daarover Juynboll in Onze Eeuw 1912 XII p. 49—72.

- p. 260 nt. 4. (Boedi tjaniago Kota piliang) Zie nog Indische Gids 1888 X I p. 315.
- p. 262 v.v. Over den volksgodsdienst in Minangkabau vindt men het een en ander in Ind. Gids. Januari 1895 en 1896 p. 585—598, 821—836, 961—964.
- p. 265 nt. 4. Voeg bij: De Rooy, Ind. Gids 1890 I p. 647-8, 671; Kooreman, Indisch Genootschap (3 December) 1901 p. 151 v. v. (Zijn standpunt vindt men weerlegd bij Snouck Hurgronje in het reeds aangehaalde opstel uit Adatrechtbundel I).
- p. 267, Zie over Sajjid 'Oethmân thans ook: Enc. Ned. Indië  $^{2}$  III p. 69 v.
- p. 269 Zie nog: Goldziher, Le rosaire dans l'Islam in Rev. Hist. Rel. T 21 p. 295 v.v. Het gebruik der steentjes bij wijze van primitieve rozekrans vindt men aldaar p. 300. De door Goldziher p. 298 v. v. aangehaalde tradities worden in de Sumatraansche polemiek tegen de Naqsjibandijjah aan deze orde ook voorgehouden. De apologetische geschriften loopen over dit argument heen.

Over deze en andere in den text genoemde practijken zijn nog verder te vergelijken: Kinn, Marabouts et khouan (1884) p. 283 v. (de chatm chawâdjkân = alchatm almoebârak vgl. id. p. 287 v. met von Kremer, Streifzuige p. 46 v.v. vgl. Rinn op. cit. p. 285 v.); le Chatelier, Les Confrèries musulmanes du Hedjaz (1887, vgl. Snouck Hurgronje, Deutsche Litteraturzeitung van 14 Januari 1888 en Rev. Hist. Rel. 20 (1889) p. 68 v.v.)—voor de steentjes zie p. 140 v.—. Vgl. nog Lane, Manners and Customs of the modern Egyptians (ed. Everyman's Library) p. 249; Herklots, Qanoon e Islam 2de

ed. (1863) p. 195. Het bekende werk van Depont en Coppolani (vgl. Snouck Hurgronie, Rev. Hist Rel. 44 p. 262-281) is mij hier helaas evenmin als H. Thorning's in de Turkische Bibliothek als Bd. 16 (1913) gepubliceerde "Beiträge zur Kenntnis des islamischen Vereinswesens auf Grund von Bast Madad et-Taufîq" (vgl. P. Kahle, Zur Organisation der Derwischorden in Egypten in "der Islam" VI p. 149 v. v.) en R. P. Louis Petit, Les confrèries musulmanes (1902), alsmede E. H. Palmer, Oriental Mysticism (1867) toegankelijk, zoodat ik daarnaar niet kan verwijzen. Zie echter ook Brown, The dervishes or oriental spiritualism (1868) p. 124 v. v., 77 vgl. 210, 227, 230 enz. (over de chatm en de steentjes p. 212 v., 57; vgl. d'Ohsson, Tableau général de l'Empire Ottoman folio-editie van 1790 p. 298: "khatm khodjeakiann").

p. 270 nt. 2. alSoejoêf almasloêlah van Sjaich Hoesain Ahmad alHindî (1326): Sjech Moengkar's Risâlah tanbîh (boven p. 270) is er naar bewerkt.

De op p. 270 genoemde,  $Irgh\hat{a}m$  getitelde verhandeling van Sjech Moengkar is nooit gedrukt.

p. 286 r. 4. v.o. Schrap <sup>7</sup>); de daarachter volgende verwijzing behoort nog bij noot 6. Daarmede wordt noot 8 noot 7 en noot 9 noot 8. Dienovereenkomstig moet r. 16 v.b. <sup>9</sup>) achter Moefti 'Abdoeh vervallen.

p. 307 nt. 1. Ook in Hadji Rassel's *Izhar asatir* p. 84 troft men een aanval tegen het matriarchale erfrecht en andere adatgebruiken aan.

p. 315 nt 1. De juist ontvangen Moenîr VII No. 10 bericht, dat naast de Irsjâd, die nog niet verschenen is, in Manindjau nog alltqân wordt opgericht. In het Fort van de Cappelensche wordt de uitgave van alBasjîr voorbereid. Alle drie zullen "moeda" zijn.

p. 318 nt. 1. Vgl. ook Hadji Rasoel's *Izhûr* p. 75 v. v. (tafsîr), 79 v. v. (wang nikah vragen).

# Jîrnnoddhâra.

## Mededeeling

van

Dr. F. D. K. BOSCH.

In de eerste aflevering van de Bijdragen van het Koninklijk Instituut van verleden jaar heeft Prof. Dr. N. J. Krom aangetoond 1), dat de uitdrukking jirnnodhara (lees jirnnodhara), voorkomend in de bekende Singosari-inscriptie van 1273, niet zooals op het voetspoor van Brandes' vertaling is aangenomen, de eigennaam is van een overigens onbekenden rijksbestierder, maar is op te vatten als een epitheton ornans met de beteekenis "hersteller van het vervallene", toekomend aan den uitvaardiger der oorkonde, den beroemden patih Gaja mada, "Dat men jirnnodhhara een toepasselijk epitheten heeft gevonden — aldus verder Dr. Krom — maakt het waarschijnlijk, dat de stichting geheel of gedeeltelijk in een restauratie bestond".

Ter bevestiging van Dr. Kroms onderstelling wijzen wij er op, dat *jirnnoddhara* als technische term wordt aangetroffen in de inhoudsopgave van een Zuid-Indischen *Çilpaçâstra* <sup>2</sup>) en daar volgens Burnell beteekent: "repairs of dilapidated temples and images".

Jirmoddhara is dus een uitdrukking met een scherp omlijnde beteekenis, waarmede een bepaald soort verdienstelijk werk — de herstelling van vervallen tempels of beelden — wordt aangeduid. Met Dr. Krom zijn wij van oordeel, dat zoo'n uitdrukking niet zonder reden in de inscriptie van 1273 gebruikt kan zijn, dus dat naar alle waarschijnlijkheid de stichting van Gajamada en zijn opdrachtgevers geheel of gedeeltelijk in de restauratie van een bestaand bouw- of beeldhouwwerk bestaan heeft.

<sup>1)</sup> Epigraphische Bijdragen III, De Singosari-inscriptie van 1273, Dl. 75 p. 19 sq.

<sup>2)</sup> A. C. Burnell, Classified Index to the Skr. Mss. in the Palace at Tanjore, I p. 61 sq.

# Jan Pietersz. Coen.

Bescheiden omtrent zijn bedrijf in Indië, verzameld door Dr. H. T. Colenbrander. Uitgegeven door het Koninklijk Instituut voor de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indië. Eerste deel. 's Gravenhage, Martinus Nijhoff 1919

door

### Dr. F. de Haan.

Door het bestuur van het Koninklijk Instituut voor de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indië uitgenoodigd tot het schrijven eener aankondiging van het eerste deel der prachtuitgave, waarmede het Instituut ter gelegenheid der herdenking van Batavia's stichting de natie aan zich heeft verplicht, mogen wij zeker wel namens velen onzen dank betuigen voor deze kloeke en zoo schitterend ingezette onderneming.

Een deftige band, papier dat elk klimaat en elken tijdsduur zal trotseeren, eene nieuwe en heldere letter, een magnifiek portret van Coen met handteekening en zelfs een van Eva Ment, 800 bladzijden brieven van Coen, eenige Aanteekeningen aan het slot, drie registers van namen en eene geruststellende lijst van drukfouten — meer kan niemand verlangen. Zelfs zou men van overdaad kunnen spreken, want bij drie naamregisters heeft de gebruiker steeds twee kansen tegen ééne om een verkeerd register op te slaan.

De nog te verwachten vier deelen van dit werk zullen niet enkel de verdere bescheiden geven omtrent Coen's verblijf in Indië, maar ook die aangaande zijne verrichtingen in Nederland in den tijd tusschen zijne beide

Gouverneur-Generaal te worden uitgezonden. Hij is nog in zijne volle kracht en zijne stichting Batavia heeft hem noodig. Hij wil dus zijne eervolle demissie in een buitenlandsch verlof veranderen. Daartoe heeft hij een program noodig, dat niemand dan hij zelf kan uitvoeren. Hij moet zich onmisbaar maken. En met eene aan het onbeschaamde grenzende vrijmoedigheid verandert Coen van richting, gaat Coen over stag. verloochent Coen zijn gansche verleden en geeft hij een volkomen démenti aan zijne tallooze brutale aansporingen tot grooter krachtsinspanning. Hij begint zijn gang naar Canossa met de verklaring (bl. 755), dat thans ..de saken seer licht (let wel: seer licht!) daertoe gebracht connen werden, dat de Compagnie jaerlijcx (sonder eenich gelt van Nederlandt) waerdve van ontrent hondert tonnen gout aen goede retoeren in wel getrocken waren van Indien become". Ook de uitzending van schepen acht hij voorshands onnoodig en "met goede menage", verklaart hij (bl. 792), kan het nadeelig saldo "seer licht (alweder: seer licht!) verwonnen werden". Hij voegt daaraan een program van actie toe, dat althans in sommige opzichten zoo tastbaar ongerijmd is, dat men zich afvraagt, welk idee de afgetreden Gouverneur-Generaal eigenlijk wel had van het inzicht der Bewindhebbers, wien hij zulke enormiteiten durfde voorleggen. Het geheel doet denken aan Raffles' eerste en fantastische begrooting van inkomsten en uitgaven, die door den Accountant General in Bengalen zoo meedoogenloos werd uiteengeplukt en weerlegd. Maar Raffles (met wien Coen wezenlijk veel overeenkomst heeft) begon destijds zijn bestuur pas, had allerlei illusies en was in het minst geene financieele kracht, terwijl Coen tot in zijne vingertoppen zakenman was met eene veeljarige ondervinding van bestuursaangelegenheden. En als men nu ziet, dat Coen's nieuwe richting ook den vrijen burgerhandel in Indië bedoelde (op den laatsten dag van zijn bestuur had hij al vast de vaart op de Kust van Cormandel en

daarmee den allerbelangrijksten handel in lijnwaden en zijden stoffen voor de Bataviasche burgerij opengesteld, dezelfde burgerij, die hij een jaar tevoren nog zoo volkomen verklaarde te wantrouwen), dan komt men tot een begrip van zijne door De Jonge zoozeer opgehemelde vrijzinnigheid en tot de erkentenis, dat ten opzichte van Coen's brieven en rapporten in het algemeen eenig voorbehoud volstrekt niet ongewettigd is. Hij had weinig dunk van de bekwaamheid zijner chefs en meende hun veilig dingen op de mouw te kunnen spelden, die den toets der kritiek niet verdragen, zelfs thans na driehonderd jaar niet, en andere zaken van belang voor hen te kunnen verzwijgen, totdat de Heeren voor een voldongen feit zouden staan. Tot eene volkomen waardeering van zijn beleid is daarom, naar ons wil voorkomen, zelfs de uitgave van deze vijf zware deelen bescheiden niet voldoende. Men zal niet enkel hem en zijne lastgevers moeten hooren, maar ook zijne ondergeschikten, de uitvoerders zijner bevelen, buitenstaanders en vijanden. En daarom zou men zelfs kunnen volhouden, dat eene rijk gedocumenteerde beschrijving van Coen's leven en bedrijf beter aan het oogmerk zou voldoen om Coen's persoonlijkheid ten voeten uit voor het nageslacht te schilderen, dan de uitgave van deze, uiteraard toch beperkte, massa van bescheiden, die slechts zeer enkelen kunnen verwerken.

Doch het is de taak van den recensent niet, om in te gaan op de in dit eerste deel vervatte stof. Wij zullen ons bepalen tot de uitgave als uitgave, den tekst van Coen's brieven en niet den inhoud.

Als zakenman schrijft Coen in den regel zeer zakelijk en verstaanbaar. Het is maar eene enkele maal, dat men zich achter de ooren krabt en vraagt: Wat bedoelt hij nu eigenlijk? Zoo op bl. 161 (regel 11 e.v.), waar hij, naar aanleiding van de uitzending van onbekwame en onwillige schippers, schrijft: "Voorwaer de goetheyt selven (soo daer geen couragie by en ware om

met authoriteyt te commanderen ende de quaden te straffen) en soude de Compagnie alhier niet beter dienen dan de droncken beesten ende veel onbequame lieden, die de heeren haer schepen ende goederen vertrouwende syn". Dit lijkt een raadseltje. Men zou zeggen: voor ,,de goetheyt" moet: ,,de duyvel" worden gelezen en de beide ontkenningen en en niet moeten weg. Maar dat hoeft niet. De oplossing is aldus: "niet beter dienen dan" beduidt: evenzeer schaden als; de "goetheyt" is die der Heeren Principalen, die uit medelijden die "droncken beesten" aan een baantje helpen; de "couragie" en "authoriteyt" zijn die van Coen, en de bedoeling is: de Heeren in Holland zouden, als ik er niet was, door de uitzending van zulk personeel de Compagnie evenzeer schaden, als dat onbekwame personeel zelf het doet.

Op bl. 148 regel 6 v.o. staat: "noch de noot en heeft is, noch en sal soo groote dispence niet verheysschen als wel gedaen syn". Dit oogenschijnlijk abracadabra is niets dan een voorbeeld van de toenmaals geliefde kortheid van uitdrukking, om eene herhaling van hetzelfde woord te vermijden. De bedoeling is: de nood heeft zulke groote onkosten niet vereischt, als wel gedaan zijn, is die niet vereischende noch zal die vereischen.

Zoo hebben wij op bl. 703 tweede alinea eene uiteenzetting, hoe Coen de door de Engelschen te betalen
bijdrage tot onze onkosten in de Molukken wil regelen,
"mits conditie dat maentlijck sooveel betaelen, als haere
nagelen, noten ende foelie sullen coopen ende uutvoeren,
als lasten betaelen". Hoe langer men daarop tuurt,
hoe minder men er uit wijs wordt. Gelukkig blijkt op
bl. 786, dat die "lasten" de tollen zijn op de waren,
die de Engelschen zullen uitvoeren, en dat dus in onze
aangehaalde "conditie" moet worden gelezen: "als haere
nagelen, noten ende foelie. [die] (sij) sullen coopen
ende uutvoeren, als lasten betaelen". Hier is dus, na

foelie, het daarop gelijkende woordje die in de pen gebleven, doordat het oog van den copiist is afgedwaald.

Wij zijn daarmede op het terrein der tekstkritiek geraakt en willen hierop verder blijven.

Er zijn verschillende wijzen van tekstuitgave.

De Indischman zal het volgend recept geven. Men heeft een oud papier; men schrijft dat over; men laat het afschrift drukken; men vergelijkt de proef met de copie — en dan is men klaar; dat kan ik óók wel.

Ongetwijfeld — dan is men klaar, op zijn Indisch. Ieder Indischman kan dat, evenals elk Inlander geboren wordt met het talent om een horloge uit elkaar te nemen en weer in elkaar te zetten. Maar zal daarna het horloge loopen, dan moet het toch naar den reparateur.

Zoo ook met het uitgeven van Indische brieven van driehonderd jaar geleden. Het is lastig, om die zoodanig te publiceeren, dat de gewone lezer den inhoud in het algemeen (duisterheden zullen er altijd blijven) kan volgen en opnemen. De schrijver immers leeft in eene wereld, die ons slechts zeer onvolledig bekend is; hij spreekt voortdurend over personen, zaken en plaatsen, waarnaar men raden moet en drukt zich uit in eene taal, die in hoofdzaak wel de onze, maar in hare finesses ons vreemd is, zoodat alleen een langjarig verkeer in die verdwenen wereld den lezer in staat stelt om bij benadering te gissen, hoe de schrijver zich in een bepaald geval zal hebben uitgedrukt. Zekerheid daaromtrent bezit men zelden. Een goed Nederlandsch woordenboek, eene deugdelijke historische spraakkunst der Nederlandsche taal, om in twijfelachtige gevallen te raadplegen, bestaan niet. Men moet er dus maar met de muts naar gooien.

Hadden wij bijvoorbeeld een goed woordenboek, wij zouden terstond kunnen opspeuren, welke soort vaartuigen op bl. 107, regel 7 en 11, met "gaingen" wordt bedoeld; het is niet aan te nemen, dat daar tweemaal eene zelfde fout zou zijn gemaakt. Zoo schrijft Coen op bl. 216 regel 1, dat men "niet mecanick" moet handelen.

Hij schijnt te bedoelen: niet tiranniek, of, zooals hij op bl. 284 spelt, niet "tiranick", maar of "mecanick" nu bepaald verkeerd is, kan niemand zeggen zonder het handschrift te hebben vergeleken. Op bl. 250 regel 18 v.o. zegt hij: "Wy hebben ons de saecke niet aengetaen". De bedoeling is: niet aangetrokken, en waarschijnlijk heeft hij geschreven: niet aengetogen, maar eene spraakkunst, die ons zegt of "aengetogen" in het Oud-Hollandsch ook "aengetaen" kan luiden. hebben wii niet. Op bl. 359 regel 19 v.o. gaat hij iets ..counincklijck verhalen". Wij gissen dat hij geschreven heeft: sommierlijck, evenals hij dit op bl. 396 alinea 2 doet, maar de mogelijkheid is niet uitgesloten, dat hij bedoeld heeft: koninklijk, royaal, openhartig, en er is geen woordenboek dat ons zegt, of "koninklijk" vroeger in dien zin gebruikt werd. De spelling lijkt ons echter verdacht. Op bl. 371 regel 13 zegt iemand, dat zeker persoon ...corts voor haer vertreck in 't gevangenhuys by hem gevonden worden mach", wat geen zin geeft, want hij spreekt over iets dat reeds gebeurd is. Met eenige stoutheid opperen wij de gissing, dat er geschreven is geweest: corts voor haer vertreck in 't gevangenhuvs hy hem gesond en in orden sach, wat een goeden zin geeft, ofschoon dat "in orden" onszelven te modern voorkomt en geen woordenboek ons verzekert, dat in Coen's tijd aldus gesproken werd. Op bl. 579 regel 4 v.o. wordt het woord "overcloect" gebruikt. In den regel zegt Coen, zooals op bl. 592 regel 12: vercloucken, waar hij bedoelt: iemand te slim zijn; maar of hij ook niet "overcloecken" kan hebben gezegd, wij weten het niet. Op bl. 606, eerste alinea, lezen wij: "D'Engelsen weten .... langs de voorz. custe van Sumatra ..... seer wel op te stoppen, maer het schijnt dat het d'onse soo niet puningen off de wal te seer schouwen". Wat hij met "pyningen" bedoelt, of dat verkeerd is en hoe het dan veranderd moet worden, is ons niet bekend; "bijbrengen" zou goed zijn (in den zin van: teweegbrengen, in iets slagen), maar wij durven dit niet in den tekst zetten. Op blz. 581 regel 3 v.o. staat: "als ons". Wij onderstellen dat bedoeld is: also ons. Maar op bl. 591 regel 7 v.o. staat weder: "als wy", waar men verwacht: also wy, en geen woordenboek leert ons, of als kan worden gebruikt in den zin van: alzoo. Zelfs oefening in het lezen van oude stukken baat hier niet; men zou eene reeks van voorbeelden moeten verzamelen om de zaak uit te maken.

Dan komt er nog dit. Onze oude Indische Hollanders gebruiken Indische woorden, die aan Hollandsche schriivers evenmin bekend zijn als aan de hedendaagsche Indische spreektaal. Op bl. 385 regel 18 wordt te Jacatra een "groot macka" vermeld. Wij vermoeden dat de "groot djaksa" wordt bedoeld, hetwelk door Coen kon worden geschreven: groot ziaksa, en door een copiist zou kunnen zijn verknoeid. Maar hij zou misschien geschreven kunnen hebben: groot niacka, want wij meenen ons te herinneren, dat bij De Jonge sprake is van niaka's in zekere ambtelijke betrekking op Java. 1) Op bl. 134 regel 7 lezen wij: ,12 touwen vygen ende 4 a 5 potten boter". Wellicht zou een heetgebakerd lezer dit willen veranderen in "12 tonnen vygen", maar er is nooit van den uitvoer van vijgen uit Cormandel gehoord; hij zal vijgertouwen bedoelen (Priangan II, 329 noot 1) en dit geschreven hebben: touwen vyger, zooals men dat in cargalijsten placht te doen, met het hoofdwoord voorop tot een gemakkelijker overzicht.

Op bl. 427 eerste alinea beginnen de Engelschen te Jacatra een "wal oft baterye" te maken met "oude cabels", die het eenige zijn, wat in hunne loge voorhanden is. Wij begrijpen niet hoe zij dat aanlegden en waarom hunne loge heel niets anders zou hebben bevat

<sup>&#</sup>x27;) Ook J. A. Doornik, Resident van Japara, spreekt 6 Sept. 1813 in een rapport over het inlandsche rechtswezen van "niukas of raadsheeren". In eene lijst van personeel Grissee 6 Jan. 1814: "4 niokos or members of the Javanese justice". Rapport over Banjoewargi 1813: de wedono's heeten in sommige districten niaka's of groot mantri's.

dan oud touwwerk. Wij gissen dat "oude cadels" bedoeld zijn; cadel is eene brits, zooals men in Priangan II bl. 769 kan zien; britsen waren een eerste vereischte in eene woning en Coen fabriceerde wel een wal van planken, met aarde daartegenaan. Maar de lezing "oude cabels" is in elk geval zeer oud, want ook Valentijn spreekt van die uit touwwerk vervaardigde batterij.

Zoo wordt soms gesproken van personen, omtrent wie wij niets naders vernemen. Ook dit kan aanleiding geven tot moeielijkheid.

Op bl. 6 lezen wij, hoe Theunemans zijn best doet om niet van Jacatra, waar hij als hoofd onzer loge fungeert, te worden verwijderd, "nemende van zijn boeck verscheyde ongerechtige attestatien denselven tegens ons assisterende". Dit denselven kan alleen op Theunemans slaan. Er moet dus een tweede persoon zijn, die attestaties, d.i. getuigenverklaringen, afneemt en verzamelt om hem te helpen. Wij gissen, dat de naam van dezen persoon is: Van den Broek, en dat de copiist hiervan gemaakt heeft: van zijn boeck, maar wie deze Van den Broek dan wel mag wezen, blijkt ons niet.

Met plaatsnamen is het al even naar. Als Coen de bocht van Patani wil aanduiden, dan zal hij die toch wel niet "de bocht van Batavia" noemen, zooals hij op bl. 695 regel 2 v.o. doet, maar dat een klerk dit er van maakt, is wel te verklaren. Zoo is er eene indigosoort, die uit het Bengaalsche Biana komt. Wanneer wij dus op bl. 372 regel 4 v.o. lezen van indigo "van Biema", welke over Sourate wordt geëxporteerd, dan begrijpen wij wel, dat deze niet van Bima komen kan, ofschoon het register van plaatsnamen dit zegt; de geniepige klerk heeft ons weder willen bedotten.

Die registers van plaats- en persoonsnamen zijn altijd een kruis voor den uitgever. Kan hij bij het drukken van zijn tekst zich nog achter zijn handschrift verschuilen, in het register moet hij voor het voetlicht verschijnen met zijne kennis van een dozijn Aziatische talen, die noodig zijn tot de vaststelling der juiste

schrijfwijze. Chineesch. Perzisch. Arabisch. Hindostani enz. En ik bid U. wat is er te beginnen met een zoon van den Grooten Mogol, die (op bl. 722) paradeert onder den carnavalsnaam van .Soltan Chroom"? Hoe heette die kwibus in het dagelijksch leven? Waar is. in het Ambonsche, de op bl. 566 regel 4 vermelde "custe van Morrissina" te vinden? Wordt soms "Morisma" bedoeld, het Moorenland, waar enkel Mohammedanen wonen (Priangan II, 778)? Op dezelfde wijze schijnt op bl. 599 3e alinea en 600 de ..custe van Moro" gezegd te worden. Wat moet men nu in het naamregister zetten? Er zit niets anders op, dan of de namen te copieeren zooals men die vindt (zoo lezen wii in dit register: Paddigiaran, Syngaranouw, voor: Padjadjaran, Singaranoe) of ze terecht te brengen, zoo goed dat gaat, evenals hier het Bantamsche Tanara in eene bevlieging van purisme Tanahara wordt betiteld.

Men moet niet vergeten, door hoeveel handen het geschreven woord is gegaan, voordat het den lezer bereikt.

Daar is eerstens Coen, die de concepten opstelde, welke niet meer bestaan; tweedens de klerk, die deze verdwenen concepten heeft afgeschreven voor verzending naar Nederland; derdens de klerk, die deze in het Rijksarchief berustende copie heeft overgeschreven voor den uitgever: vierdens de zetter, die deze tweede copie heeft gezet; viifdens de uitgever, wiens oog over alles is gegaan, wat te 's Gravenhage met het archiefstuk is geschied, en die zelfs de in Indië gemaakte fouten heeft trachten te verbeteren. Van deze vijf personen is de zetter, als algemeene zondenbok, de rampzaligste. Aan hem is ieder lezer geneigd de schuld te geven, wanneer iets niet in den haak schijnt te zijn. en heeft de man onverdroten het heele boek klaargekregen, dan wordt hij gesommeerd, ook nog eigenhandig zijn zondenregister op te stellen in eene lijst van zoogenaamde drukfouten, waaraan hij dikwijls part noch deel heeft gehad. Het is waar, hij maakt het er

soms naar. Zoo betitelt hij in het naamregister den President onzer loge te Bantam, Coteels, als "predikant der lage" aldaar. Doch naar zijne billijke klacht, dat de uitgever het toezicht heeft en dus de verantwoordelijkheid mee moet dragen, wordt niet altijd geluisterd. Hij is trouwens voor den lezer vrijwel eene abstractie, een onmisbaar doch ongenoemd en onzichtbaar individu. dat zijne tegenwoordigheid alleen pleegt te verraden door stommiteiten. Soms echter, als gezegd, heeft de arme man aan die stommiteiten part noch deel. Geen zetter is zoo slof, dat hij eene p zet, waar eene x moet staan, of eene u, waar ri wordt vereischt. Ongelukkig lijken in Oud-Hollandsch schrift die letters veel op elkaar, en zoo komen in dit boek de namen Pula en Ouxa voor, die Xula en Orixa moeten wezen. Dit zijn dan geene echte drukfouten, maar vergissingen van een der beide afschrijvers.

Ieder maakt wel eens fouten, en Coen zal daarvan in zijne conceptbrieven evenmin vrij zijn geweest als een ander. Er zijn echter dingen, die hij onmogelijk kan hebben geschreven. Zoo vaart hij op bl. 9, 2e alinea, uit tegen de burgerij van Ambon, "wandt niet en doen dan beestelijck leven, croes ende cuss houden". Dat men te veel met den kroes aan den mond zit, is zeker afkeurenswaard; maar dat men een gegeven kus houdt. zonder dien terug te geven, wat steekt daar voor "beestelijcks" in? Het zal wel moeten zijn: croeg ende cuff houden, want kuf en kroeg zijn synoniem, en een kroegbaas lust ook wel een "beestelijck" slokje. Er is blijkbaar eene schrijffout in het spel met eene oolijke poging om van iets onverstaanbaars wat terecht te brengen. Men heeft "cuss" gelezen en dit gecompleteerd met "croes", want Trijntje gaat arm aan arm met Wijntje. Dezelfde schrijffout (f en s zijn in oud schrift kwalijk te onderscheiden) vindt men op bl. 29 regel 14 (diffengerende voor: dissegnerende, zie bl. 165 onderaan); op bl. 232, regel 4 (stille suiten, voor: stille finten, het Fransche feinte); bl. 238, regel 17 v.o. (met een

castille, lees: caffille, cafila, karavaan); bl. 695 regel 4 v.o. (geconsedereerde, voor: geconfedereerde).

Evenmin kan Coen, als hij van de witte parlementaire of vredevlag spreekt, deze hebben aangeduid als "een breed vaentien", zooals hij op bl. 1 regel 5 v.o. doet en tweemaal op bl. 2; hij moet hebben gezegd: een vreedvaentien, en dat doet hij op bl. 469 regel 14 v.o. inderdaad. Zoo kan hij ook kwalijk zeggen (bl. 14 regel 4): "waerdoor by ons niet eens tott geboden is"; hij zal wel geschreven hebben: bott geboden, d.i. een bod gedaan. En wanneer hij (op bl. 81 regel 4) zou hebben gezegd: "is de vloote in zee gaen cruyssen, ende heeft het eene met 't ander aldus in de scheede gehouden", dan vraagt men: Hoe is het mogelijk, dat eene vloot iets "in de scheede" houdt? Hij bedoelt zeker: het eene mes heeft het ander in de scheede gehouden, zooals hij op bl. 770, tweede alinea zegt, dat is: onze offensieve actie heeft eene dergelijke actie van den vijand verhinderd.

Een andermaal is men geneigd aan Coen's nuchterheid te twijfelen, als men hem hoort klagen (bl. 337 regel 13): "Daer en wierd niet gespaert om ons van dien terne te dinckteeren". Maar we vinden gelukkig het woord teem op bl. 348 regel 2 v.o. voor: thema, iets dat men volhoudt, en op bl. 661 regel 16 het woord diverteeren, iemand van iets afbrengen, zoodat wij kunnen zeggen dat hij zal hebben geschreven: om ons van dien teme te diverteeren, wat een goeden zin geeft. Op bl. 25 regel 6 zegt hij: "d'opendatie, alsnu gecreghen"; hij bedoelt vast: de opening, d.i. opheldering of inlichting, evenals op bl. 385 onderaan. Hier is onze correctie wat gewelddadig, maar soms kan alleen het mes helpen. Zoo zetten wij ook het operatiemes in het appendix op bl. 43, regel 11: "weygerden mede uut opstinaetheyt met apendix .... geringhe dingen"; wij maken daarvan: wel opentlick. Soms ontvalt zelfs het mes aan onze handen. Op bl. 312 alinea 1 lezen wij: "Een schoonen schijn heeft gehadt de vertooninge, die U. E.

gedaen is, omme by uutbanninge van de realen, soo men 't noemde, den handel der inlantse vreemdelingen van de Molluccos te weeren. Den glans scheen de gevoechelijcke middel te wesen", maar ook dat middel baatte niet. Die "uutbanninge van de realen" is hetzelfde, wat indertijd in Deli de uitdrijving van den dollar heette. Zoo staat op bl. 332 onderaan: "de casjes (ook eene muntsoont) uut het lant te bannen" Maar of met "glans" eene andere muntsoort wordt bedoeld, of wel de burgerhandel of iets anders, kan alleen blijken uit den patriaschen brief, dien Coen hier behandelt.

Meestal echter is het mes onnoodig en een zalfje voldoende.

Zoo lezen we (bl. 367 regel 16 v.o. en bl. 394 regel 7) van "'t ordonnari quaet" en het "quaet volck" op Ambon. Coen hield niet van Amboneezen, maar om nu te spreken van "'t ordonnari quaet" is toch wel wat kras, als hij den heerendienst en de heerendienstplichtigen bedoelt, het "kwartsvolk", zooals Valentijn het noemt, en het "quaert werck", zooals Coen zelf op bl. 446 regel 9 zegt.

Nu en dan komt er eenig overleg bij te pas. Zoo zegt Coen op bl. 286 regel 15 v.o.: "Door mijn vertreck" naar Holland hoop ik de Compagnie een goeden dienst te bewijzen. Dat is toch de bescheidenheid (Coen leed niet erg aan die kwaal) te ver drijven! Hij zal wel bedoelen: voor mijn vertrek. En als we weten, hoeveel tijd toenmaals eene zeereis kostte, dan kan hij toch (bl. 737 alinea 3) kwalijk hebben geschreven, dat "anderweeck" een gezant naar Palembang is gegaan. van wien hij nu reeds tijding heeft. Hij zal wel bedoeld hebben, dat die persoon, op reis naar elders, ..onderweech" Palembang heeft aangedaan. Een dergelijk kijken naar den kalender overkomt ons op bl. 1 regel 7 v.o., waar onze wakkere matrozen in zes dagen tijd op een vijandig eiland den grooten mast van hun schip "vervanghen". Met de onnoozelheid van den buitenstaander vragen wij: Kon dat in zes dagen? Zij moesten

een boom zoeken en vinden, daar een grooten mast van maken en dien mast in het schip zetten. Of zijn ze den mast enkel gaan "wangen", dat is spalken, door het aanzetten van zijstukken, die daarna met touw worden omwoeld? En wat voor "sware, rechte, ysere stucken" bedoelt hij toch op bl. 131 regel 10? Kende hij ook kromme stukken geschut, waarmee hij om een hoek kon schieten? Of bedoelt hij "hechte"? Of heeft een der afschrijvers de letters re dubbel geschreven, wat eene hinderlijke gewoonte van hen is, en heeft daar het aantal "ponden bals" gestaan, dat die kanonnen schoten?

Zulke puzzles op te lossen is eene soort sport, die voor liefhebbers dezelfde attractie heeft als het oplossen van schaakproblemen.

Sommige uitgevers van oude papieren zijn echter geene sportvrienden. De meesten hebben hunne eigen methode en die methoden zijn zeer verschillend. De verdienstelijke uitgever van het Daghregister des Casteels Batavia en van het Nederlandsch-Indisch Plakaatboek wilde het den lezer zoo gemakkelijk mogelijk maken en achtte het zijn plicht, en tevens zijn recht, om "kennelijke schrijffouten" te "verbeteren", zonder hem te vervelen met de manier waarop hij dat deed. Nu is dat wel eene overmaat van hulpvaardigheid, want daarmee stelde hij zich gelijk aan de schrijvers dier stukken, wier bedoeling hem niet altijd duidelijk kon zijn en wier taal evenmin steeds verstaanbaar was. Dat werd echter alles zoowat pasklaar gemaakt, met het gevolg dat degenen die deze uitgaven wat te veel of te attent lezen, in twijfel komen of dat er nu wezenlijk wel zoo staat, een twijfel, die soms tot betreurenswaardig maar verklaarbaar wantrouwen leidt ook daar, waar de tekst zuiver is. Een tweede uitgever vervalt in het ander uiterste, bekreunt zich niet om den hulpeloozen lezer en geeft hem ruwweg een tekst in handen, die zóó overgedrukt is naar de stukken op het Riiksarchief, met alle fouten, die de oude Indische copiisten gemaakt hebben. Wii herinneren ons een zeer lang en zeer vervelend rapport van een Gouverneur van Ambon, waarin nagenoeg alle leesteekens verkeerd stonden. Die klerken van driehonderd jaar geleden hadden namelijk de gewoonte, om de leesteekens over het papier te strooien, zonder op den zin te letten. Drukt men nu een dergelijken tekst uit te ver gedreven voorzichtigheid klakkeloos af, dan bezorgt men den lezer noodeloozen overlast. Immers, de kooper en gebruiker van de uitgave hebben niet alleen recht op een tekst, die aan geene verborgen gebreken lijdt, maar ook op de voortdurende hulp en bijstand van des uitgevers ervaring, kennis en beter inzicht. Dit geldt vooral oude Indische stukken. Niemand zal die immers lezen om den vorm, om de taal, zooals men onze Nederlandsche klassieken leest, die bijna alleen in handen komen van hen die een examen in de Nederlandsche taal moeten doen of reeds gedaan hebben en die dus niet enkel weten, dat de tekst vele fouten bevat, maar bovendien eenigermate in staat zijn om die fouten te verhelpen. Onze oude Indische stukken daarentegen worden uitsluitend gelezen om den inhoud en niet zelden geraadpleegd door personen, die geen flauw vermoeden hebben, dat de juistheid van den tekst vaak zeer betwistbaar is, en die niet in staat zijn om de aanwezige fouten te verbeteren, ja zelfs niet om datgene, wat toch goed is, te begrijpen. Ons zelven is het in onze betrekking meermalen voorgekomen, dat bijvoorbeeld een advocaat. die een proces had te voeren, het Plakaatboek raadpleegde en eene totaal onjuiste verklaring gaf van daarin overeenkomstig de oorspronkelijke hetgeen stukken te lezen was. Gebeurt dit met een zujveren tekst, hoeveel te eerder zal het gebeuren met een tekst vol verkeerde leesteekens en schrijffouten! Daartegen te waken en daarvoor te waarschuwen, is de plicht van den uitgever. De schrijffouten te verbeteren, is, zooals hierboven reeds bleek, niet altijd mogelijk; de leesteekens echter kan men in den regel wel rechtzetten en dat mag men ook, aangezien dit meestal enkel eene zaak van gezond verstand en logica is, waarin de klerken van een paar eeuwen geleden niet uitblonken. Bovendien behoort men de woorden, die zij willekeurig uiteenrukken of aan elkaar koppelen, zooals hun dat in de pen komt, te verbinden en te scheiden, zooals een hedendaagsch lezer dat verlangt en verwacht. Ook dit is zuiver eene kwestie van goeden smaak en logica. Verder mag men voorzeker de hoofdletters niet zoo willekeurig weglaten als men dat vroeger deed, of ze midden in een stukgehakt woord plaatsen; men moet die zetten zooals het behoort en thans gebruikelijk is.

Dit alles lijkt uiterst eenvoudig. Onze Indischman zal herhalen: Dat kan ik óók wel. Het is echter lang niet altijd gemakkelijk. Zoo lezen wij op bl. 7 regel 5 v.o.: "met weynnich rijs; na 't ghene van hun verhoopt hadden brochten omtrent 94 lasten". De bedoeling is hier, dat die 94 lasten beneden de verwachting bleven. en niet, dat zij daaraan beantwoordden. De interpunctie moet derhalve aldus zijn: ..met weynnich (dat is in het Oud-Hollandsch: te weinig) rijs, na 't ghene van hun verhoopt hadden: brochten omtrent 94 lasten". Op bl. 60 regel 10 lezen wij: "van 't ouwen seyldoeck en spijckers". Aangezien "seyldoeck" onzijdig is en geen bijvoegelijk naamwoord in het mannelijk geslacht kan hebben, moet men lezen: van touwen, seyldoeck en spijckers". Op bl. 117, regel 20 v.o.: "Dit compt van den grooten tol, welck alleen aen een trots, gierich mensch gegeven wort, even gelijck de heeren hare vyanden in Banda leeren oorlogen. De Spaignaerden ende Tidoresen in de Molucques genoech gedrongen hebben hare plaetsen te fortificeren. Alsoo mede sijn hier nyet alleen haren vyant voedende, maer zijn hoochmoet opblasende". Hier is in den eersten zin eene vergelijking tusschen twee zaken, die niets met elkaar gemeen hebben. Blijkbaar slaan de woorden ..even gelijck" niet op hetgeen voorafgaat, maar op hetgeen in den derden zin volgt en ingeleid wordt met: Alsoo. Dus de interpunctie moet aldus zijn: Dit compt .... gegeven wort. Even gelijck .... oorlogen, de Spaignaerden .... te fortificeren, alsoo enz. Daarbij heeft "genoech" de beteekenis van: genoegzaam, of: als het ware. Op bl. 164 regel 20: "Jae, al waere het, dat men d'onvaerne goede instrumenten ende materie gave ofte een prodige, ende d'onwetenden veel gelt, wat soud het baten?" Hier is het woord prodige opgevat als: wonder. De verbinding van werktuigen en materiaal met een wonder is echter ongerijmd. Blijkbaar beduidt prodige: een verkwister, Portugeesch: prodigo (Priangan II bl. 779); de leesteekens moeten dus worden veranderd en bovendien een paar schrijffouten verbeterd, zoodat het wordt: dat men d'onervaerne goede instrumenten ende materie gave, ofte een prodige ende onwetende veel gelt". Op bl. 185 regel 9 v.o.: "de tocht na de Maccaus voorders". Macao heet echter nooit: de Maccaus; men moet lezen: de tocht na de Maccausvaarders, d.i.: "de tocht na de Maccause craecken", zooals het hooger op dezelfde bladzij heet. Op bl. 259 regel 3 v.o.: "is licht ombinden"; lees: is licht om (d.i. te) vinden. Op bl. 409 staat in de laatste alinea: "omme daer (dat is op Onrust) off daerna aen 't vastelandt collonie te planten". Hier wil dus de schrijver eerst eene kolonie planten op dat eiland, of daarna eene op het vasteland. Waarom: of? Wij zouden liever lezen: omme daer off daer (d.i.: daar of elders), na aen 't vastelandt, collonie te planten. Op bl. 458 regel 3: "35524 catti Bandanooten". Bedoeld zijn echter Bandasche kati's, zooals bijvb. op bl. 634 regel 6 blijkt, en afgekapt moet worden: 35524 catti Banda nooten. Dat de noten van Banda komen, spreekt immers vanzelf. Op bl. 550 laatste regel: ,.het aenstaende voorder mousson", lees: noordermousson, zie bl. 672 regel 5. Op bl. 628 regel 11 v.o.: "Lontor was lange. in dat" enz. Waarom was het plaatsje Lontor lang? Men moet immers lezen: Lontor was lange in, dat enz., hetgeen beduidt: Lontor was al lang binnen, was al lang ingenomen, toen enz.

Zoo zouden wij meer voorbeelden kunnen geven van verkeerde interpunctie en afkapping of verbinding van woorden, maar het vorenstaande zal wel voldoende wezen om aan te toonen, hoe voorzichtig men daarmee moet zijn en dat een lezer, dit zijne oogen gebruikt en naar eene goede beteekenis zoekt, de vrijheid heeft om in gedrukte archiefstukken deze zaken naar beter inzicht te regelen, aangezien de oude copiisten daarin zonder eenig overleg te werk gaan.

Met schrijffouten is dat anders; daar behoort men routine te bezitten èn van de spreekwijze in vroeger dagen èn van de manier, waarop schrijffouten ontstaan. Hier dient dus de uitgever den weg te wijzen, niet de lezer zelf een uitweg te zoeken.

In het boek, dat wij bespreken, zijn verbeteringen nagenoeg alleen aangebracht in de lijst van zoogenaamde "drukfouten". Er zijn wel in de "Aanteekeningen" een half dozijn tekstverbeteringen opgenomen, maar niemand zal die daar zoeken en zij zijn zelfs, bij den ineengedrongen druk dier "Aanteekeningen", moeielijk te vinden. Eene enkele maal is eene tekstverbetering verborgen in de naamregisters. Zoo is de plaatsnaam Dien (bl. 109 regel 6 v.o.) bij het opmaken van de drukfoutenlijst over het hoofd gezien; de goede schrijfwijze werd pas gevonden, toen dat verkeerde "Dien" naast het goede Diu onder de plaatsnamen kwam te staan en men zag dat dit hetzelfde was.

Daarenboven is, wat aanbeveling verdient, in den tekst zelven tusschen vierkante haken hier en daar een woordje ingevoegd, dat blijkbaar door een afschrijver overgeslagen was. Noten om den tekst te verbeteren ontbreken. Daar is inderdaad wat voor te zeggen. Noten nemen veel plaats, geven het boek een onaangenaam en pedant uiterlijk, en dikwijls is de verbetering zoo onbelangrijk of de fout zoo in het oog vallend, dat men niet weet, of men daar nu weer eene noot aan zal wijden en kostbare ruimte vermorsen. Men zou dus alle tekstverbeteringen wel onder de "drukfouten" kunnen

zetten; maar niemand, die het boek koopt, heeft den lust om, voordat hij het raadpleegt, alle "drukfouten" met de pen te verbeteren, en als men het opslaat, denkt men niet altijd aan die lijst van "drukfouten". In het onderhavige geval bestaat die lijst nagenoeg geheel uit onschadelijke of tamme drukfouten. Geen lezer is zoo onattent, die niet raadt dat "gtoot" moet zijn: groot, of dat "veschillende" beduidt: verschillende. Echte schrijffouten echter, die, bij gebrek aan noten, evenzeer onder de "drukfouten" konden worden geplaatst, zal hij daar niet veel aantreffen.

Deze kunnen van diverse pluimage zijn.

Ieder, die wel eens omvangrijke stukken heeft laten afschriiven of drukproeven heeft gecorrigeerd, weet bij ondervinding, dat het oog van den copiist en den zetter soms van een woord afdwaalt naar datzelfde woord een eind hooger of lager, zoodat hij hetgeen daartusschen staat, herhaalt of overslaat. Dit geeft dan meestal zulk een vreemden zin, dat men bij het nazien terstond bespeurt, dat er iets niet in den haak is en het naar het origineel verandert. In ons boek troffen wij zoo iets niet aan: was dat wel gebeurd, dan hadden wii toch het origineel niet kunnen vergelijken. Maar onder op bl. 740 is iets dergelijks geschied. In regel 7 v.o. staat daar: ..in 't huys van de gouverneur van Succadana gebracht". Twee regels verder: "heeft den oppercoopman Gouverneur van Succadana gebracht". Wij durven er eene pijp tabak om verwedden, dat die opperkoopman niet Gouverneur heette, zooals het naamregister hem noemt, maar dat het oog van een der twee afschrijvers onwillekeurig is teruggekeerd naar de vier gecursiveerde woorden, zoodat hij die tweemaal geschreven heeft.

Eene andere gewone fout is het overslaan van een woord. Zoo op bl. 370 regel 6: "wat deucht is de Tarnatanen gedaen"; lees: van de Tarnatanen. Op bl. 650 regel 11: "Soo onse macht alleene tegen den vyandt sufficant is"; lees: niet sufficant is (zie bl. 667 onder-

aan). Op bl. 583 regel 1 staat: "Hier zijn verschevde lieden vry geworden die wevnich aen den heer hebben. ende evewel ses maenden opgehouden wort". De bedoeling is: verscheiden personen zijn uit onzen dienst ontslagen en burger geworden, die niet veel traktement hadden te vorderen en van welke toch zes maanden salaris volgens gewoonte wordt ingehouden als een waarborg voor goed gedrag. Men moet dus lezen: die weynich aen den heer [te goed] hebben. Op bl. 714 regel 18 wordt gezegd, dat men bij gebrek aan medicamenten zich behelpen zal met "de simplices van dese landen die Europa wel mogen derven"; men zal moeten aanvullen: die (wij) [uijt] Europa wel mogen derven. Eene dergelijke uitlating komt natuurlijk het lichtst voor, wanneer dezelfde letters na elkaar volgen, zooals op bl. 582, tweede alinea, waar na: Palleacatte het woordie te is uitgevallen. Soms staan dezelfde letters tweemaal na elkaar. Zoo bl. 369 regel 21 v.o.: "De boosen en quaet van haer gedoogende"; dit tweede en moet weg. Nu en dan is een woord verzet. Zoo op bl. 218 regel 6 v.o. "alsoo hem op de reyse seer wel gecomporteert hadde ende niet dat de Compagnie is tegen hem voorcoomen sv". De woorden: niet dat de Compagnie is. hebben immers geen zin; het moet zijn: niet dat de Compagnie tegen is, d.i. niets wat tegen het belang der Compagnie is.

De cijfers geven vaak aanleiding tot groote moeielijkheid. Er is eene 1, die precies eene 4 is; eene 5, die eene 8 lijkt; eene 4, die men zou zweren dat eene 9 was; andere cijfers lijken op vreemde krullen of haakjes. Vergissingen in zulke cijfers zijn bijna onmogelijk te ontdekken. Twijfelt men aan de juistheid van een cijfer, dat kan men alleen in het handschrift zelf nagaan, hoe de copiist dat cijfer pleegt te schrijven, want ieder houdt er zijne eigen manier op na. Zoo staat op bl. 778 regel 13 v.o.: "4 a 21000", en ofschoon nu in de Aanteekeningen wordt gezegd, dat het handschrift werkelijk deze fout vertoont, is er haast niet aan te twijfelen of daar zal hebben gestaan: 1 a 2000.

Soms heeft de copiist in den Haag eene gebruikelijke afkorting verkeerd begrepen en het afgekorte woord onjuist aangevuld. Op bl. 181 regel 12 v.o. lezen wij: "van Pattana door *U. E.* straet na de Custe gepasseert". De straat van Malaka was immers geen eigendom van Bewindhebberen; er heeft blijkbaar gestaan: door ges. (d.i. geseyde) straet. Op bl. 308 regel 7: "der gemelde ende particuliere missiven". Er is echter van geene missiven gesproken, dus er moet in het handschrift gestaan hebben: der gen. (of: genn.) ende particuliere missiven, wat eene gewone afkorting is voor: generale, of: gennerale, welke afkorting verward is met: gem., hetwelk: gemelde beduidt.

Eindelijk krijgen wij de gewone schrijffouten, die soms zeer licht te veranderen zijn en soms meer heroïsche middelen vereischen. Van dit laatste geeft bl. 1 regel 14 een voorbeeld: "wat Godt voorder toucherende den staet door ons voor dees tijdt sal gelyeven te geven". Als wij het wel hebben, sprak men destijds niet, zooals tegenwoordig, van: den Staat, tenminste niet wanneer men Indië bedoelde, maar van: den staat der Comp. Hiervan vindt men op bl. 603 verscheiden voorbeelden, waar het woord: staet verkeerdelijk met eene hoofdletter is gedrukt; wij onderstellen, dat op bl. 1 dit: der Comp. is verschreven tot: door ons.

Op bl. 11, eerste alinea regel 9, lezen wij: "all soude hy 100 realen van achten per bhaere hebben", waar de zin vereischt: geven; evenzoo op bl. 12 regel 12 v.o.: eene boete "hebben". Op bl. 397 onderaan: "De monopolie .... geeft soo grooten onderstut aen de dierte van peper die in China is". Bedoeld wordt blijkbaar, dat het monopolie, zooals Coen het opdrijven van den prijs te Bantam noemt, in de hand wordt gewerkt door den hoogen prijs der peper in China, die de Chineesche opkoopers in staat stelt om aldaar toch nog op die

dure peper te verdienen. Dus het monopolie "heeft" een "grooten onderstut" aan die duurte.

Tot de eenvoudigste soort fouten behooren wel de 'volgende: hun (hem); degen (cregen); op staet (op straet); incoopen (incoops); tyrannen (tyrannie); steeden (stellen); elken (enkel); U (nu); tot supra (als supra); verteert (vertiert); geen (een); trachten (achten); niet een (niet eer); de stadt (de raedt); voor (door); gecomen (genomen); van de rest (van de best); verstieren (vertieren); swack (swaer); voeten (vaeten); formiert (forniert); int (niet); ons (omt); behouden (souden); nacht (macht); geroemde (geraemde); gepluckt (gepleecht); daen (doen); laet (leert); vervoert (verovert); zij (wij); geapporteert (geapposteert); leven (leenen); vercocht (verhoocht); onmittelijck (onnuttelijck). 1)

Lager dan de schrijffouten van deze klasse willen wij het niet zoeken. De wezenlijke drukfeilen laten wij voor rekening van den rampzaligste der stervelingen, den zetter. Het zou vitten heeten, wanneer wij tot dat peil afdaalden, en vitterij heeft noch het bestuur van het Koninklijk Instituut, dat ons eene beleefdheid bewees, aan ons verdiend, noch de uitgever, voor wiens wetenschappelijke prestaties wij sedert lang de hoogste achting koesteren.

Wellicht komen wij met onze "aankondiging" dezer uitgave achteraan en is het boek reeds in een of ander Nederlandsch tijdschrift uitvoeriger besproken en behandeld, dan in ons vermogen lag. De nachtschuit

<sup>1)</sup> Respectievelijk zijn deze fouten te vinden op bl. 16 regel 8. 23 regel 8 v.o.; 28 regel 17 v.o.; 28,3 v.o.; 32,3 v.o.; 53,2; 115,3e alinea regel 8; 126,8 v.o.; 129,3, vergeleken met 121 onderaan; 141,15; 163 9, zie de volgende alinea; 186,5; 206,16; 250,1; 251,9; 270,8. 282,2 v.o.; 317,14; zie 322 onderaan en 331 onderaan; 331,1; 367,8 v.o.; 376,2; 376 in het midden; 386 8 v.o.; 401 alinea 2 regel 7; ibidem 8; 453,3e al. 2; 482,4; 523,2; 523,9 v.o.; 655,3 v.o.; 709,6; 747,6; vergeleken met 778,15 v.o.; 762,5; 787,3 v.o.; zie de volgende bl regel 9; 792,5.

begint echter in onzen tijd van zenuwoverspanning veel aantrekkelijks te krijgen, en het zoo smadelijk verworpen "Haast u langzaam" verdient meer en meer in zijne vroegere plaats onder de gulden lessen der levenswijsheid te worden hersteld. Vooral wanneer het een man als Coen geldt, dien men bij de herdenking van den oorsprong zijner grootsche stichting heeft willen eeren, en wiens woord eene gezette overweging en eene zuivere wedergave ten volle verdient.

Batavia, Paschen 1920.

## Fetwa van den Moefti voor Egypte over het Bolsjevisme

door

## E. Gobée.

Sjerīf Sajjid Hasan Mohammad <sup>1</sup>) heeft de vraag gesteld:

Wat is Uwe uitspraak — Uwe voortreffelijkheid zij bestendig — over de leer der Bolsjevisten, die zich in dezen tijd heeft verspreid en wier kwaad algemeen is geworden? Hun leer komt daar op neer dat zij aanzetten tot anarchie en verderf, tot het verwerpen der godsdiensten en het tot gemeen gebruik geven van wat onschendbaar is verklaard, tot het zich niet aan banden laten leggen door een godsdienstige overtuiging en het zich vergrijpen aan andermans goed. Zij ontkennen het recht van den mensch op wat hij bezit en zij zijn er van overtuigd dat een elk zich alles wat hij wil van wien ook met geweld mag toeëigenen. Zij verklaren bloedvergieten geoorloofd en zij ontkennen de rechten van den echtelijken staat tusschen elken gehuwden man en zijn vrouw, zooals zij ook de betrekking tusschen de kinderen en hun vaders loochenen, ja, zij beschouwen ze alleen met betrekking tot den staat en zij vernielen de intimiteit van het gezinsleven. Zij maken geen onderscheid tusschen geoorloofd en verboden want elke vrouw is aan elk hunner geoorloofd ook al is er geen

¹ Deze dubbele titel, Sjerif en Sajjid valt zóó te verklaren dat in Egypte het elders als titel gebruikelijke Sajjid vaak een deel van den eigennaam is geworden, terwijl bovendien daar en in de meer Westelijk gelegen Arabische landen de titel Sajjid geen voldoende aanwijzing is voor de afstamming van 'Alī bin Abi Sālib.

huwelijk tusschen hen gesloten en zij mogen elke vrouw, die hare eer beschermt tegen een hunner, wien ook, dooden. Zeer velen dwingen de vrouwen tot het prijsgeven harer eer wanneer zij ongetrouwd zijn of tot het bezoedelen harer eerbaarheid en die harer echtgenooten en kinderen wanneer zij gehuwd zijn en kinderen hebben. Samengevat: zij verklaren hetgeen door de goddelijke wetten onschendbaar verklaard is voor allen geoorloofd. Geef ons antwoord, het zal U vergolden worden. Moge Allah U beloonen.

Wij zijn van meening dat deze leer oud is en dat zij de godsdienstleer was van een leugenaar onder de Perzen afkomstig van Fasā, Razādasjt 1) genaamd. Hij bedacht die nieuwe leer in den tijd der vuuraanbidders, waarop de menschen hem in zijn ketterij volgden. Zijn macht werd groot in die secte. Onder degenen. die de menigte tot toetreden tot die secte aanspoorde was iemand van Madzriah, genaamd Mazdaq bin Bāmidāz en onder hetgene wat hij de menschen beval en hun aanlokkend voorstelde en waartoe hij hen aanzette was het gelijkmaken van hunne rechten op elkanders goederen en vrouwen. Hij zeide hun dat die gelijkmaking tot de vrome werken behoorde, die Gode welgevallig zijn en waarvoor Hij de schoonste belooning geeft; en indien dat wat hij hun beval niet tot den godsdienst behoorde het uitvoeren er van toch een edele daad en het vernielen een welgevallig werk was. Daarmede zette hij de heffe des volks tegen de hooge standen op en deswege vermengden zich lage klassen met edele elementen. De gelegenheid tot rooven werd gemakkelijk voor de roovers, het bedrijven van onrecht voor de ongerechtigen en voor de losbandigen en overspelers het bedrijven van ontucht en overspel, zoodat zij hunne lusten bevredigden en tot de edele vrouwen gingen die zij nooit begeerd hadden. De menschen ge-

<sup>1)</sup> Een omzetting van het Perzische Zaradasjt ons Zoroaster.

raakten in groote ellende zooals zij nimmer gekend hadden. Dit geschiedde ten tijde van koning Qoebāz bin Fairoez bin Jazdardj een der Perzische koningen.

Toen er tien jaren onder zijne regeering voorbij waren kwamen de grooten van zijn rijk en de voorgangers van zijnen godsdienst overeen hem uit zijn macht te ontzetten; zij deden dat en zetten hem gevangen omdat hij Mazdaq volgde met diens trawanten, welke verkondigden: ..Allah heeft voedsel op aarde gegeven opdat Zijne dienaren dit allen te samen gelijkelijk zouden deelen." De menschen deden elkaar daarbij evenwel over en weer onrecht aan en vatten het zoo op. dat dewijl er onder hen armen en rijken waren, zij van het goed der rijken ten bate der armen moesten nemen en dat van de bemiddelden aan de behoeftigen moesten teruggeven; want wie meer had aan bezittingen, vrouwen en huisraad, die had daar deswege nog niet meer recht op dan anderen, zoodat het gepeupel deze gelegenheid met graagte aangreep en er gebruik van maakte, zich aansloot bij Mazdag voornoemd en zijn partijgenooten, gemeene zaak met hen maakte en hen hielp. Het volk werd dan ook zwaar door hen beproefd. Hun bedrijf werd erger zoodat zij de huizen der menschen binnendrongen en zich van hun woning en van hun vrouwen en goederen meester maakten terwijl zij hun dat niet konden beletten. Zij zetten er Qoebāz toe aan dat als iets moois en goeds voor te stellen en zij dreigden hem met ontzetting wanneer hij niet zou doen wat zij wilden 1). 't Duurde dan ook niet lang of de mannen kenden hunne kinderen niet en de kinderen hunne vaders niet, noch deze hunne echtgenooten dan wel iemand hunner aanverwanten, noch bloedverwanten met wie hun het huwe-

<sup>1)</sup> Dit gebeurde vóór zijn gevangenname. De Arabische tekst weidt nog uit over de wandaden van Mazdaq en den invloed van dezen op koning Qubāz, die tot diens reeds vermelde gevangenname leidde.

lijk verboden was, dan wel niet verboden; ja, zij werden als de dieren. De menschen hadden niet iets van wat zij bezaten in eigendom.

Qoebāz dan brachten zij ergens waar niemand dan zij bij hem kon komen; toen zeiden zij tot hem: gij hebt gezondigd 1) en gij zijt opstandig geweest door uw vroegere daden, niets kan u zuiveren en reinigen van wat gij gedaan hebt dan het prijsgeven uwer vrouwen en zij trachten zich ongemerkt van hem meester te maken om hem dan te slachten en een vuuroffer van hem te maken.

Tot de volgelingen van Qoebāz behoorde een zekere Zaramhar. Toen deze zag wat die lieden gedaan hadden trok hij er met die van de edelen, die zich bij hem voegden op uit, zijn leven in de waagschaal stellende. Hij doodde toen vele der volgelingen van Mazdaq en herstelde Qoebāz in zijn koninklijke waardigheid. De volgelingen van Mazdaq maakten zich meester van Zarambar nadat zij Qoebāz tegen hem hadden opgezet. Qoebāz doodde hem toen.

Qoebāz behoorde tot de beste koningen van Perzië totdat Mazdaq hem aanzette tot wat vooraf is gegaan. De anarchie breidde zich toen uit naar alle kanten des lands, de steden geraakten in verval en zoo bleef het totdat de vorstelijke waardigheid overging op keizer Anoesjarwān den zoon van bovenvermelden Qoebāz, die de menschen toen verbood iets te bedrijven van wat Razādsjat en Mazdaq ingesteld hadden. Hij schafte hun kettersche leer af en doodde tal van lieden, die zich aan die ketterij bleven houden en niet aflieten van wat hij er hun van verboden had, totdat die partij was verdelgd en de dienst der Madjoes, hun godsdienst dat werd wat zij sedert zijn blijven belijden.

Toen de Islām gekomen was werd er een einde aan die verdorven secte gemaakt want zijn verheven boek

<sup>)</sup> Namelijk door Mazdaq te volgen; zie de aanhaling uit ibn al-Athīr

werd aan den gezant Gods geopenbaard, het boek waarin der geheele menschheid het goede werd bevolen en dat haar het slechte verbood. Het beval den menschen in de ware leerstukken over God te gelooven, door hem al het volkomene overeenkomende met Zijne goddelijkheid toe te kennen en hem vrij te verklaren van elke onvolmaaktheid waar Zijn goddelijke aard boven verheven is. Zoo ook beval het ten aanzien van de verheven gezanten het geloof aan hunne onvatbaarheid voor ongehoorzaamheid aan de wet en hunne vrijverklaring van elke onvolkomenheid, die de waardigheid van hunne zending zou kunnen aantasten. De overeenkomsten van eigendomsoverdracht door verkoop, schenking, testementaire beschikking en andere werden bij de heilige wet geregeld. De erfporties werden verklaard en het aandeel van elken erfgenaam in de erfenis van zijnen erflater. In Zijn verheven boek heeft God verklaard dat Hij zelf de verdeeling van de middelen om te leven tusschen de schepselen regelt want Hij heeft gezegd: "Wij hebben de middelen waarvan zij bestaan over hen verdeeld" 1) en Hij heeft gezegd: "Allah geeft aan wien Hij wil van Zijne dienaren ruime middelen van bestaan en (aan anderen) geringe hoeveelheden" 2) en nog vele andere verzen. De profeet, Allah buige zich over hem en schenke hem vrede, hield bij de afscheidsbedevaart, korten tijd na welke hij overging van het tijdelijke naar het eeuwige, een toespraak waarbij hij zeide: Allah zij lof, wij prijzen Hem, wij vragen Hem om vergeving en wij bekeeren ons. Wij zoeken bij Hem onze toevlucht tegen het kwaad dat uit ons zelf voortkomt en tegen onze slechte werken. Wien Allah ten goede leidt dien voert niemand op een dwaalspoor, maar wien Hij in zijn dwalingen laat, dien wijst niemand den rechten weg. Ik getuig dat er geen god is dan Allah, Hij alleen, niemand naast Hem en dat Mohammad Zijn dienaar en Zijn gezant is. Ik beveel u,

<sup>1)</sup> Qoran 43-31.

<sup>2)</sup> Qoran 13-26.

dienaren Gods, godsvrucht aan en ik spoor u aan Hem te gehoorzamen. Ik vraag om uitkomst.

Verder, o lieden, luistert naar mij ik zal u uitleg geven, want ik weet het niet, wellicht zal ik u na dit jaar op deze plaats waar ik nu sta, niet meer zien: laat elkanders leven en elkanders goed u heilig zijn totdat gij uwen Heer zult ontmoeten, heilig als deze dag van deze maand in deze stad is; heb ik dit niet medegedeeld? O Allah wees getuige!

Verder geve hij aan wien iets is toevertrouwd dat terug aan dengene die het hem toevertrouwde. De woeker uit den heidentijd is vervallen en de eerste woeker waarmede ik begin is die van mijnen oom al-'Abbas bin 'Abd al-Moetallib; de bloedschulden uit den heidentijd zijn uitgewischt en de eerste bloedschuld waarmede ik begin is die van Asīr bin Rabī'ah bin al-Hirth bin 'Abd al-Moetallib, want de overblijfselen uit den heidentijd worden niet meer in stand gehouden behalve het ambt van tempelwachter en wateruitgever. Op opzet (bij doodslag) is wedervergelding gesteld, maar het dooden met een stok of steen heeft slechts den schijn van opzet en daarop is gesteld 100 kameelen; wie daar aan toevoegt behoort tot de heidenen. O gij lieden de duivel is er reeds aan gaan wanhopen te worden aangebeden in dit uw land, maar hij heeft er zich tevreden mede gesteld dat hij gehoorzaamd wordt in het geringschatten uwer plichten buiten aanbidding vallende. O gij lieden, het verzetten (der heilige maanden) brengt ongeloof mede, de ongeloovigen doen dat; zij verklaren het eene jaar geoorloofd en een volgend verboden opdat zij gelijk komen met het aantal dat Allah heilig heeft verklaard 1). Het jaar vormt evenzeer een kringloop als de dag waarin God hemel en aarde geschapen heeft. Het getal der maanden is gelijk Allah zegt in Zijn boek, sedert den dag waarin Hij hemel en aarde

<sup>1)</sup> Qoran 9-37.

schiep, twaalf <sup>2</sup>). Daarvan zijn er vier heilig, drie volgen op elkander en een is afzonderlijk: Dzoe'l-Qa'dah, Dzoe'l-Hiddjah, Moeharram en Radjab tusschen Djoemādi en Sja'bān. Heb ik daarvan geen mededeeling gedaan? O Allah, wees getuige!

O gij lieden, uw vrouwen kunnen rechten op u doen gelden en gij hebt rechten tegenover haar. Uw recht tegenover haar is dat zij uw slaapplaats niet voor een ander gereedmaken en dat zij niemand van wien gij een afkeer hebt uw huis binnenlaten dan met uwe toestemming en dat zij geen overspel bedrijven, want wanneer zij dat gedaan hebben dan heeft Allah u veroorloofd haar te verhinderen (met een ander) te huwen, haar alleen te laten op hare legersteden en haar te slaan zonder haar zwaar letsel toe te brengen, maar wanneer zij dat niet meer doen en u gehoorzamen dan behoort gij voor haar onderhoud en hare kleeding te zorgen naar billijkheid. De vrouwen zijn u slechts als in leen afgestane voorwerpen; zij hebben uit zichzelve over niets te beschikken. Gij hebt ze genomen, Allah vertrouwde haar aan u toe en haar bezit hebt gij u veroorloofd gemaakt in Zijnen naam. Vreest God ten aanzien der vrouwen en volgt het goede op wat u ten aanzien van haar aanbevolen is. Heb ik u dit niet medegedeeld? O Allah wees getuige!

O gij lieden, de geloovigen zijn broeders en niemand is het goed zijns broeders geoorloofd dan met zijn goedvinden. Heb ik dit niet medegedeeld? O Allah wees getuige!

Wordt dus na mij niet weder ongeloovigen, die elkander doodslaan want ik heb bij u achtergelaten dat waarmede gij niet zult dwalen nadat gij het hebt vastgegrepen, Allah's woord en mijn verwanten. Heb ik het niet medegedeeld? O Allah wees mijn getuige!

O gij lieden, uw Heer is een eenig Heer en gij hebt eenen vader, gij allen (stamt af) van Adam en Adam

<sup>2)</sup> Qoran 9-36.

was van stof. Hij die het meest godsvruchtig is, is het meest geëerd bij God. Een Arabier heeft niets voor op een vreemdeling, tenzij door zijn godsvrucht. Heb ik het niet medegedeeld? O Allah wees getuige! En zij zeiden ja. Toen zeide hij: laat dan degeen, die hiervan getuige was het den afwezige mededeelen.

O gij lieden, Allah heeft aan elken erfgenaam zijn deel toebedeeld. Een erfgenaam mag geen making doen grooter dan een derde (van wat hij nalaat). Voor den jongen man (die ontucht bedreven heeft) geeseling en voor den overspeler steenen. Die naar een ander dan zijnen vader genoemd wordt of anderen dan zijne maoelā's als zoodanig beschouwt, op dien kome Allah's vloek en dien der engelen en menschen te samen; Allah zal geen deugdzame daad noch rechtvaardigheid van hem aanvaarden. Vrede zij over u en Allah's barmhartigheid en Zijn zegen.

Uit dit alles weet men dat de leer der Bolsjevisten een leer is die de uit den hemel geopenbaarde wetten vernietigt en in het bijzonder de Moslimsche wet in de allereerste plaats, want zij beveelt wat Allah, Hem zij lof, Hij is verheven, in Zijn geëerd boek bij monde van Zijnen profeet verboden heeft. Zij toch beveelt bloedvergieten en het zich vergrijpen aan andermans goed. verraad en leugen en onteering. Zij laat de menschen zonder gezag in al hunne onderlinge betrekkingen, die hunne goederen, vrouwen, kinderen en nalatenschappen betreffen, zoodat zij als dieren worden, ja nog erger. Allah heeft al het genoemde verboden, zij zijn ongeloovigen, hun leer leidt tot opheffing eener menschwaardige gemeenschap, tot losmaking van de schakels der orde van beschaving en tot verwerping der godsdiensten. Zij bedreigt de geheele wereld en kondigt haar wee en verderf aan. Ze hitst de onderste lagen op tot zij een strijd doet ontstaan tegen elke orde in. die verstand, beschaving en deugd in stand houden. Op elk goed Moslim rust de plicht zich voor hen in acht te nemen en zoover mogelijk van hunne dwalingen. hun verdorven leerstukken en hun lage daden af te blijven, want zij zijn zonder twijfel ongeloovigen, die in geen der heilige, goddelijke wetten gelooven, noch in een uit den hemel geopenbaarden godsdienst en geen vaste gebruiken kennen.

Samengevat: zelfs keizer Anoesjarwān, die tot de Madjoes behoorde en het vuur aanbad wilde de leer van die secte niet omdat zij recht inging tegen de rechtvaardigheid en rechtsorde, hoe dan wel de Moslims, aan wie Allah bij monde van Zijnen profeet door Zijn verheven woord bevolen heeft: "Allah beveelt u dat wat tusschen de uitersten (van zelfverzaking en plichtsverzuim) inligt, de wettelijke plichten te volbrengen en verwanten te steunen. Hij verbiedt ontucht, het kwade en onrecht, Hij vermaant u, wellicht zult gij u laten vermanen. 1)

4 Sjawwał van het jaar 1337 en 2 Juli 1919. Hij, die Hem noodig heeft, die ongeevenaard is in kracht.

Moḥammad Bachīt al-Moetī 'ī al-Ḥanafī. Moge hem vergeving worden geschonken.

De Egyptische pers heeft zich in de bespreking van deze fetwa niet onbetuigd gelaten. In de eerste plaats vestigt men de aandacht er op dat zij in de Europeesche bladen was opgenomen voor zij in de Arabische pers verscheen, terwijl deze toch eerder voor de publicatie er van in aanmerking zou komen. Dan vraagt men zich af wie de onbekende steller van de vraag, die Sajjid Hasan Mohammad wel zou kunnen zijn.

De "Ahāli", die de fetwa in een artikel opgenomen in No. 2734 van den 26sten Dzoe'l-Qa'dah bespreekt valt niet den moefti over zijn uitspraak maar den onbekende over zijn vraag aan en verwijt hem dat hij dommer dan dom is een dergelijke vraag te doen, die geen jongetje van een plattelandsschool behoeft te stellen.

<sup>1</sup> Qoran 16-92.

De Wādi'n-Nīl 1), geeft een uittreksel van een artikel van een der Egyptische qādhi's, die de fetwa naast de beantwoording van dezelfde vraag door Sjēch 'Ali Soeroer az-Zankaloeni 2) stelt. Deze zegt, aldus de gādhi, dat de voorgangers van het Bolsjevisme het doen kennen als ..een uiting van het in opstand komen der verdrukte volken tegen hunne eigenmachtige regeeringen, dat het het gezag der Fara'o's wil verzwakken. de onbeteugelde lust van den sterke, die aan niets denkt dan het uitbuiten van den zwakke in bedwang wil houden en ieder, die recht op iets heeft zijn recht wil geven." De inzender teekent hierbij aan: "als wij aan Siech Soeroer vragen wie die voorgangers zijn die hem inlichtten dan moeten wij ook aan Sjech Bachit vragen. wie is die Sajjid Hasan, bestaat hij of niet? om die overweging te besluiten met de vraag: "op welken grond is die vrager gegroeid, uit welken hemel naar beneden gevallen?" Verder schrijft hij verlangend te ziin te weten wie die toelichter van het Bolsjevisme is. omdat de mededeeling afkomstig van één persion niet beslissend is tenzii anderen hem het overdreven getuigenis mochten hebben gegeven dat een leugen van hem niet tot de mogelijkheden behoort. Wanneer hij alleen staat dan bestaat die zekerheid niet ook al is hij 'adl. Dit hebben de kenners van de wortelen der wet vastgesteld, niemand weet dat beter dan de moefti. Fijntjes vervolgt de inzender: "Wanneer het het Gouvernement is dat voor de fetwa en hare zinkografische afdrukken gezorgd en den hoogleeraar om een uitspraak gevraagd heeft, dan zeggen wij: een officieele bron heeft hare officieele waarde, wij gelooven in haar als in de berichten van het Gouvernement afkomstig en wij beschouwen ze als waar zooals we Haar (de Regeering) als waar beschouwen".

No. 3040 van den 24en Augustus 1919.
 Een der aan de Azhar verbonden hoogleeraren, die in deze tijden door zijn oratorisch talent de geestdrift voor de nationale zaak onder zijne studenten heeft wakker gehouden.-

Met minder eerbied voor den grijzen moefti dan de "Ahāli" toont, wordt de fetwa zelf thans nader bezien. De schrijver, zooals wij boven zeiden een gadhi, twijfelt aan de juistheid van wat er over het Bolsjevisme gezegd wordt. Waarom, zoo zegt hij o.a., zwegen de voorgangers van andere godsdiensten? Hij vindt het geen vraagstuk den moefti, die voor de finesses der plichtenleer en de verborgenheden van de vertakkingen der wet beschikbaar moet blijven, waardig. Welke Mohammedaan weet niet dat Allah het schenden der eer en het bloedvergieten verboden verklaarde, daarvoor heeft men die fetwa dus niet noodig. Op den vorm van de fetwa wordt deze aanmerking gemaakt dat zij een stellige uitspraak doet nl. deze: "Zij (de Bolsjevisten) zijn zonder twijfel ongeloovigen", terwijl een fetwa in voorwaardelijken vorm behoort te zijn gesteld, b.v.: ..indien de doodslag vaststaat dan moet de straf der wedervergelding worden opgelegd", een vorm, dien men niet speciaal bij fetwa's over dat onderwerp, maar over erfenissen, verbintenissen, huwelijken en andere onderwerpen aantreft. Samenvattende komt de beoordeelaar tot deze slotsom: de vorm van de fetwa deugt niet, terwijl er ten aanzien van de volgende punten verschil van inzicht kan bestaan: 1° Dat de berichtgever onbekend en zijn oordeel alleen niet als uitgangspunt mag worden genomen; 2° dat het Bolsjevisme niet hetzelfde is als het Mazdakisme, het eerste vertoonde zich in 1892 in Rusland, het laatste meer dan 7 eeuwen voor Christus, men kan dus moeilijk beweren dat het Bolsjevisme van de Mazdak beweging herkomstig is; 3° vijanden van het Bolsjevisme als Dr. Harold Williams verklaarden dat hun van de aan de Bolsjevisten toegeschreven daden niets gebleken is uit mededeelingen van lieden, die in Rusland waren; wat blijft dan over van hun veroordeeling als ongeloovigen en Godsloochenaars?

Onze groote geleerden uit den ouden tijd, aldus besluit de criticus, werkten anders vóór zij een oordeel over hun vreemde toestanden uitspraken, zij reisden er voor naar verre landen en leerden er wellicht vreemde talen voor aan. Wij hebben dus ons oordeel op te schorten tot wij een geschrift over het Bolsjevisme krijgen met den naamstempel van Lenin, naar een geschrift van zijn hand gezinkografeerd.

Dit moge voldoende zijn om te toonen dat men zich in Egypte niet neerlegt bij de met het gezag der orthodoxe leer van die hooge plaats verkondigde meeningen. Er wordt aan de poorten der vesting gerammeid. In de eerste plaats wordt de eerwaarde moefti met zijn eigen wapenen bestreden, maar meningen uit de niet-Moslimsche buitenwereld worden ook aangehaald en gebruikt om des moefti's oordeel te wegen.

Het Egyptische Gouvernement, want dat Sjech Bachit op deszelfs verzoek zijn meening gaf schijnt nauwelijks twijfelachtig, heeft ten slotte door de zorgen waarmede het de fetwa liet afdrukken en verspreiden, door de opname er van in de Europeesche bladen vóór ze in de Arabische verscheen, rechtstreeks, en indirect door de tegenspraak, die de inhoud van het stuk wekte, naast de opmerkingen over de duistere herkomst van den vrager, een propaganda voor het Bolsjevisme gemaakt, die den ontwerper van deze actie minder aangenaam zal stemmen. Twijfel aan de juistheid van de uitspraak slaat toch in deze in Egypte zoo sterk bewogen dagen in minder dan geen tijd over in geloof in de voortreffelijkheid der bestreden leer, voortreffelijk vooral daarom omdat de Westersche mogendheden voor hare gevolgen zoo beducht schijnen.

Voor het Oosten is het woord Bolsjevisme een bevrijdingsleus geworden uit de Westersche ketenen. Teekenend is in dit opzicht de rede van Sirdar 'Ali Ahmad Khan de leider van de Afghaansche delegatie bij de bespreking der vredesvoorwaarden te Rawal Pindi, een rede waarvan het verslag werd opgenomen in the Near East n° 430 van 1 Augustus '19. Ik neem er het volgende uit over:

Om de Westersche revolutionaire verwoestingspolitiek over te nemen behoeft het Oosten geen leerschool van jaren. Zal het kunnen opbouwen?

Djeddah, September 1919.

## Tanimbareesche Weverij

door H. Geurtjens.

De vloekwaardige oorlog heeft, — men heeft het op alle toonaarden herhaald, blij in den donkeren chaos van ellende een enkel lichtstraaltje te bespeuren, — dit voordeel, dat hij de nationale nijverheid heeft bevorderd.

Deze lichtstraal schiint ook ziin verbliidenden glans over Tanimbar, al is het waar, dat men hier evenmin als bij andere primitieve volkeren van eigenlijke nijverheid, doch hoogstens van huisvlijt kan spreken. Het ambachtswezen heeft zich nog niet ontwikkeld tot een vernuftig raderwerk waarin elk raadje in een ander grijpt en mee het geniale samenstel opbouwt van maatschappelijke welvaart, vooruitgang en beschaving. In 't algemeen kan men zeggen, dat een ieder door eigen handigheid en arbeid in al zijn behoeften moet voorzien. Bevorderlijk voor de ontwikkeling der nijverheid is zoo'n toestand niet. De huizenbouwer van vandaag is morgen scheepstimmerman en overmorgen smid of visscher of landbouwer; de weefster van heden is eveneens morgen mandvlechtster, pottenbakster of boerin. Het gevolg is, dat zij naarmate van hun natuurlijken aanleg in al deze dingen eenige vaardigheid verwerven, doch zelden groote bedrevenheid en er ook weinig of geen naijver bestaat om het in al deze kundigheden verder te brengen dan hun voorgangers of naburen. De zeer zwakke concurrentiegeest wordt alleen gevoed door het verlangen iets anders te hebben dan een ander.

Evenals op vele plaatsen van onzen archipel is op de Tanimbareilanden de weverij inheemsch en wordt als huisvlijt door alle vrouwen beoefend; met het eigenaardige figuurknoopen of ikat-verven. De inlander is echter de volkomen tegenvoeter van het Taylorsysteem. De vrouw, die er aan denkt een sarong te weven, — en daar denkt de Tanimbareesche voortdurend aan, want in al hare vrije oogenblikken is ze daarmee bezig, — vindt het begin van haar arbeid bij den katoenstruik. Dat ze nog niet verder behoeft te gaan, dankt ze aan het gelukkige toeval, dat ze dezen struik nog niet opzettelijk behoeft te planten, wijl hij voldoende in 't wild groeit.

De Spinnerij.

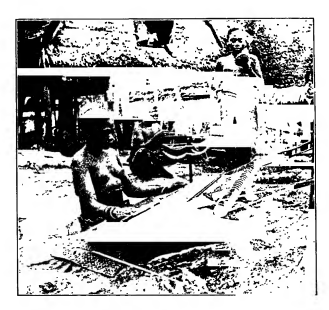
Zij begint dus met in het bosch de rijke katoenvlokken van de struiken in te zamelen, om haar garen te spinnen. Kapok wordt voor dit doel niet gebruikt, omdat hij volgens de spinsters te kort van vezel is, waardoor de draad bij 't spinnen en de verdere bewerking telkens afbreekt. Men snapt dan ook dat de schikgodinnen de laatste jaren in Europa, bij de heerschende katoenschaarste zulk minderwaardig garen bezigden, waardoor zooveel levensdraden ontijdig afbraken. Een andere waarheid welke hieruit is vast te stellen is dat als het waar is, wat Buffon beweert: "que le génie n'est qu'une grande aptitude à la patience", dan moeten onder onze inlanders de vernuftelingen bij bosjes verborgen zijn .... en blijven. Het aanmaken toch van het materiaal voor de weverij, het garen, is een monikkenwerk, dat aan een gewoon bewerktuigd menschengeduld al buitensporige eischen stelt. De handel, de "auri sacra fames", was er dan ook als de kippen bij, om daarin tegemoet te komen en bracht het fabriekmatige garen op de Tanimbareesche markt en het eigen gespin raakte allengs meer en meer op den achtergrond. Voor een paar guldentjes kon men zich in één oogenblik een heelen hoop garen aanschaffen dat bovendien fijner was en reeds fraai en helder gekleurd. De Tanimbareesche spinnerijen, die er evenveel waren als Tanimbareesche dames, begonnen schrikbarend in 't gedrang te komen.

Maar daar kwam de alles duurmakende oorlog, en joeg ook de garen prijzen zóó de hoogte in dat de Tanimbareesche dames verschrikt weer naar haar spinkorfjes grepen en ze losrukten uit het net van spinnenwebben, die er reeds den sluier der vergetelheid overheen begonnen te spreiden. De oude animo is echter nog niet geheel teruggekeerd. Vroeger kon men zich een Tanimbareesche zonder spinkorfje haast niet voorstellen. Thans spint men hoofdzakelijk uit nood gedwongen, teert nog op voorraad en hoopt op betere tijden. Geheel verdrongen was de inlandsche spinnerij trouwens nog niet en zelfs bij gebruik van fabriekmatig gesponnen garen voor de schering bleef men voor den inslag toch de voorkeur geven aan 't eigen gesponnene. Dat was iets dikker en zoo schoot het werk beter op.

In de bosschen wordt het katoen ingezameld. De noppen worden in de zon gedroogd, waarna ze den dikken witten prop, die ze omsloten houden makkelijk loslaten. Uit die harige klos moeten de pitten gehekeld worden, waarbij de vingers en een aardappelmesje als hekel dienst doen.

Om de katoen te kaarden gebruikt men een klein boogje van bamboe. Tegelijk met de boogpees neemt men een plok katoen en schiet het boogje af, zoodat de vaste plokken lossen en uitzetten en weldra een bollenden molligen schuimhoop gelijken.

Dan is de katoen gereed om gesponnen te worden en wordt het spinkorfje ermee gevuld. Dit is een bolvormig mandje, iets dikker dan een vuist, dat echter een nauwen korten hals heeft, die weer naar buiten uitboordt in den vorm van een kraagje. Wat vorm betreft gelijkt het dus wel op een karaf met zeer korten hals. Het is zeer keurig en fijn van koliblad gevlochten. Het wordt bij het halsje vastgehouden tusschen den derden en vierden vinger der linkerhand, terwijl duim en wijsvinger derzelfde hand een fijn sliertje katoen eruit trekken en tot een draadje draaien. De rechterhand bestuurt inmiddels de klos. Dit is een dunne houten pen van  $\pm$  25 c.M. lang en onder ietwat zwaarder toeloopend en van een schijf ter grootte van een



Op den voorgrond een wee'ster. Op het tweede plan een spinster Aan het katoenkor'te is vaak nog een heel klein kor'te, als een groote vingerhoed, bevestigd, waarin een wenng kalk of asch De vingers der rechterhand worden bij tusschenpoozen daarmede even ingewreven om ze stroe' te houden voor het twinen van den draad Op den achtergrond nog een haspelaarster

rijksdaalder voorzien. Onder die schijf loopt ze uit op een sierlijk knopje. Aan deze klos wordt de draad vastgemaakt en voor en na daarom opgewonden. Duim en wijsvinger houden met een handig en telkens herhaalde knip deze klos in een vlug draaiende beweging en glijden dan weer twijnend op en neer langs den zich uit het korfje ontwikkelenden draad. Is de draad al zoodanig aangegroeid, dat de klos den grond raakt, dan wordt hij met een handige beweging op de klos gewonden en met een strop weer aan de bovenpunt vastgemaakt en .... roets een knip van duim en wijsvinger en de klos tolt weer lustig rond.

Dit spintoestel is wat de breikous is (of was?) voor onze nijvere meisjes en vrouwen. Bij een gezellig buurpaartje zijn de spinklossen in vollen gang. Vaak ziet men onder de huizen die schrepele poppen met langzaam aandikkende witte buikjes op en neer gaan en snorren en draaien onverpoosd. Moeder de vrouw zit in huis en past op haar kleine die in 't wiegje snort met dichtgeknepen knuistjes, en door een breede reet in den bamboevloer laat zij haar spinklos spelen. Vaak ziet men zelfs vrouwen gaande naar of komende van de plantingen onderweg ijverig haar spintoestel hanteeren. Honderdmaal opgeborgen, honderd maal weer ter hand genomen, schijnen zij ook te denken: elken dag een draadje maakt een hemdsmouw in 't jaar.

Is het garen gesponnen, dan wordt het tot strenen knoopen. opgewonden. De wijdte dier strenen wordt reeds berekend overeenkomstig de wijdte van den te maken

sarong.

Nu komt echter ook het eigenlijke figuurknoopen aan de beurt, waardoor de teekeningen verkregen worden. die het weefsel zullen versieren. Zeer ver heeft de Tanimbareesche weefster het in deze kunst nog niet gebracht. Zij weeft in haar sarongs alleen smalle reepen van enkele c.M. breed met figuren versierd. In het

Het Figuur-

weefsel worden deze reepen afgewisseld met eenkleurige reepen van verschillende kleur, waardoor men toch een heel schilderachtig geheel verkrijgt. Aan donkere kleuren geeft de Tanimbarees over het algemeen steeds de voorkeur. Men ziet ook wel weefsels met meer ingewikkelde figuren, die b.v. met een ruitmotief door elkaar loopen, maar deze zijn van Babbar afkomstig. Ofschoon de Babbarees het in algemeene ontwikkeling zeker niet verder gebracht heeft dan de Tanimbarees, is hij hem in deze kundigheid toch de baas. Waarschijnlijk komt dit doordat deze eilanden veel minder vruchtbaar zijn en de inwoners dus voor hun onderhoud meer op handel en nijverheid zijn aangewezen.

Om de gewilde figuren te verkrijgen worden de strenen garen op een raam gespannen weer ter wijdte van den te weven sarong. Nu wordt dit garen bij kleine bundeltjes omwoeld met zeer stevige bandjes van een fijn palmblad. Het bladmoes is van dit blad afgeschrapt, zoodat alleen het zeer taaie, dichte en smedige vezelweefsel overblijft. Het garen wordt op kleinere en grootere afstanden omwoeld, bij breedere of smallere gedeelten al naar gelang de figuren welke men wil verkrijgen. Bij het latere verven toch zullen de omwoelde deelen ongekleurd blijven, wijl de kleurstof niet door het omwinsel heendringt. De figuren blijven bijna altiid wit op zwarten of donkerblauwen achtergrond. Ook wordt het figuurknoopen uitsluitend op de schering toegepast en niet op den inslagdraad, zooals dit op enkele plaatsen van Indië gebruikelijk is, en dat de zaak natuurlijk nog veel ingewikkelder maakt.

Somtijds ziet men echter nog wel, dat met verschillend gekleurd inslaggaren figuren worden ingeweven. Door met het inslaan hier en daar cenige draden over te slaan, wordt de figuur verkregen. Deze weefwijze heet *ensoewat* terwijl het gewone weven *nedoe* heet. Wijl men echter slechts over een enkele kam beschikt is dit een zeer omslachtig werk, dat bij het insteken van den inslagdraad groote oplettendheid vereischt.

Deze manier wordt voornamelijk toegepast bij 't weven van de schaamgordels voor de mannen. Deze zijn meestal eenkleurig (gewoonlijk donkerblauw) en alleen aan de uiteinden met enkele geknoopte figuren versierd die dan worden afgesloten met enkele figuurranden met den inslagdraad verkregen. Bij dit weefsel is dit werk niet al te ingewikkeld, wijl die schaamgordels die een paar vadum lang zijn maar ongeveer 25 c.M. breed zijn. Ze bedekken dan ook weinig, maar de Tanimbarees weet er zich sierlijk mee te drapeeren. Behalve met de ingeweven figuren worden ze ook nog versierd met opgenaaide kleine witte schelpjes, dezelfde waarmee de Cerammer zijn hier overal ingevoerde mandjes (toetoemboe) zoo keurig weet te versieren en die in Zuidzee-eilanden als pasmunt (taboe) dienst doen.

Patronen of modellen worden bij het figuurknoopen niet gebruikt. Wanneer men een vrouw met dien arbeid bezig ziet, zit ze quasi heel onverschillig te binden en te knoopen, als ging alles maar op goed geluk af. En toch als de geknoopte streenen later geverfd en op het raam gespannen zijn, komen de figuren mooi helder en regelmatig te voorschijn. De talrijke verschillende patronen en motieven heeft de bewerkster in haar hoofd en werkt zij onberispelijk uit: men zou haast zeggen instinctmatig. En nochthans is dit knoopen een zeer nauwluisterend werkje, want een enkele omwoeling verkeerd aangelegd, brengt de heele figuur tot mislukking. Daarom is het voor dit knoopen ook weer noodzakelijk dat de te omwoelen strenen op een raam gespannen worden, van dezelfde wijdte als de ontworpen sarong. Men omwoelt het garen bij heele streentjes, ofschoon het later draadje voor draadje op het scheerraam moet worden uitgespannen voor het vormen der figuur. Doch behalve dat de figuren altijd symmetrisch zijn komt dezelfde figuur in dezelfden sarong meermalen terug, zoodat men altijd meerdere draden van dezelfde teekening noodig heeft.

Verven.

Is het garen behoorlijk omwoeld, dan wordt het geverfd. Daarvoor wordt het in de kleurstof gekookt. Tot het verkrijgen der verschillende kleuren worden bladeren, bast of wortels van verschillende planten en zelfs zeewieren gebezigd. Dat sommige eilanders als b.v. de Keieezen voor de verschillende kleuren geen vaste duidelijk beperkte benamingen hebben is nog eenigszins te begrijpen, maar dat men ditzelfde verschijnsel aantreft bij een volk, dat steeds met verven en kleuren bezig is, is wel verwonderlijk. Ningiër beteekent wit, maar ook alle lichte kleuren, zooals nangtowan zwart maar ook alle donkere kleuren beduidt, hetgeen nog vrij natuurlijk is; maar naflalin wil zoowel geel als groen en bruin zeggen en nawoeli duidt alle tinten aan tusschen donkerbruin en helrood, terwijl men voor helrood ook kassa zegt. Molmola wijst op al wat blauw- of paarsachtig is. Dus over tinten als lazuurblauw, sepia, lila enz. maakt men zich niet druk.

Voor het bereiden der verfstoffen worden de kleurgevende blaren, bast enz. geweekt en met toevoeging van karangkalk uitgeperst. De kalk dient bij al deze verven als loogstof; hij maakt de kleuren scherper en houdbaarder. Verkleuren, verschieten of afgeven doen zij dan ook bijna niet.

Om het geverfde garen te drogen worden vooraf de niet omwoelde strenen (strengen) aan twee bamboestokken gestoken. De bovenste is aan een paar dwarsbalken van 't huis vastgemaakt, de onderste aan beide uiteinden bezwaard met een groote steen die er met een lus aanhangt. Het garen blijft hierdoor strak gespannen en kan bij 't drogen niet ongelijkmatig krimpen of verschrompelen en verwarren.

Daarna moet het omwoelsel voorzichtig worden losgesneden en weggenomen. Men begrijpt echter, dat aan de randen der omwoelde gedeelten de kleurstof toch een weinig is doorgedrongen, zocdat de figuren ook



Het haspelen van het garen. Om een molentje van vamboe en gaba-gava is het garen geslagen, dat daarvan worat afgewonden en tot een kluwen opgerold

niet scherp omlijnd, doch zich een weinig wazig afteekenen.

Het Haspelen.

Het eenkleurig geverfde garen moet thans gehaspeld worden. De eenvoudigste vorm der Tanimbarische spoel is een stokje in den grond geslagen, dat als spil dient. Op die spil is een dunne bamboekoker geplaatst op welks top een kruis van gaba-gaba bevestigd is. In de uiteinden der vier armen van dit kruis zijn houten-of bamboepennen gestoken. Om die pennen wordt de streen te spoelen garen gespannen.

De meest moderne spoel die men hier aantreft verschilt van dit zoo eenvoudige oermodel alleen door wat fünere afwerking. De spil is bevestigd in een stuk zwaar hout. De bus, die op de spil draait is soms van uitgeboord hout, doch meestal eveneens van bamboe, doch de kruishouties zijn daar zoodanig doorheen gestoken. dat ze door middel van spieën verstelbaar zijn. Aan de uiteinden zijn neerhangende laties bevestigd, waarin drie of vier haken zijn uitgesneden, zoodat deze meer volmaakte spoel drie of vier streenen tegelijk kan vasthouden. Dit komt o.a. te pas wanneer men uitsluitend fabriekmatig garen gebruikt en men den inslagdraad dikker wil hebben. Men windt dan twee draden te samen op een bol. (Als kern van een bol garen neemt men een kleine betel-, een kamiri of een kanarinoot). Met behulp van de spinklos wordt die dubbele draad later in elkaar getwijnd, of eenvoudig dubbel ingeslagen.

Het is duidelijk dat men geen stoethaspel behoort te zijn om met zulk een haspel goed en vlug werk te leveren.

Ook moet de schietspoel thans voorzien worden. Die schietspoel, die zelfs in onze ouderwetsche weefgetouwen een zoo geheimzinnig wagentje of scheepje was, dat vliegensvlug heen en weer snorde, is hier alweer tot den eenvoudigst mogelijken vorm herleid. Het is niets anders dan een dun stevig stokje van  $\pm$  40 — 50 c.M. lang. Aan beide uiteinden is dit stokje van een inkeping voorzien. Overlangs wordt de draad er op gewonden,

zoo ongeveer als onze jongens hun vliegerkoord opwinden. Schietspoel zou ze ook heelemaal niet kunnen heeten; want van schieten of snorren is geen sprake. Het stokje wordt met de hand heel behoedzaam tusschen de zich kruisende draden heengestoken, om daar den inslagdraad achter te laten, die strak getrokken en met een taps toeloopende zeer gladde lat wordt aangeslagen.

Het Kettingsche-

Voor scheerraam worden de achter- en voorboom van 't eigenlijke weefgetouw gebezigd. Met de met figuren geteekende strenen worden ze tusschen vier paaltjes gespannen, die in den grond geslagen worden. Nu begint weer een geduldwerkje dat zeer gestadige nauwlettendheid vereischt. De verschillende streentjes toch zooals ze uit de ververij komen vertoonen enkel grootere en kleinere witte vlekjes op verschillende afstanden. Die verschillende draadjes moeten nu twee aan twee of drie aan drie zoodanig geschikt en naast elkaar gespannen worden, dat ze de verlangde teekening vertoonen. Elk draadje verkeerd of ongelijk gespannen geeft een fout in de teekening. Zoo'n scheerraam waar de geteekende streentjes zoo pas op gespannen zijn gelijkt dus veel op een groot legplaatje. Het is een bont verwarde mengeling van witte en zwarte plekjes waarin geen spoor van gelijkmatige teekening te bekennen is. Zijn de strenen goed naast elkaar geordend, dan is er de figuur reeds ruw uit op te maken. Dit is trouwens reeds het geval, wanneer ze pas omwoeld zijn. Maar de vlugge vingeren der weefster brengen alras orde in dit warnet.: de draadjes rijen en ordenen zich naast elkaar en de figuren en teekeningen komen duidelijk en helder te voorschijn. De figuurreepjes worden op het scheerraam aangelegd met kleinere of groote tusschenruimten, welke later met éénkleurig garen worden aangevuld. Zijn de figuren op het scheerraam gespannen dan worden er twee stokjes doorheen gewerkt, dermate dat de draden er beurtelings overheen en onderdoor gaan. Hiermee beoogt men de vereischte kruising der draden te verkrijgen voor den lateren inslag. In een



Op den voorgrond het scheren van den ketting. Op den achtergrond een meisje bezig met haspelen. De haspel door haar gebezigd is wat beter bewerktuigd dan de vorige. In een bamboekoker, die op de spil draait, zijn verstelbare stokjes ingewerkt, voorzien van ingekeepte hangers om de streen garen te bevestigen



bennetje heeft men ballen liggen van verschillend gekleurd garen. Met bewonderenswaardige rapheid en behendigheid jaagt de weefster die beurtelings over het scheerraam, over de stokjes heen of er onder door, naar den eisch van de kunst, zonder zich ook maar een enkele maal te vergissen, onderwijl schertsend en keuvelend of brommend en mopperend als de draad breekt of wart.

De figuren zijn bijna altijd wit op zwarten of donkerblauwen grond. Ofschoon het geheele weefsel in stemmige kleuren gehouden is, vindt men in 't midden bijna altijd 6 of 8 witte streepen van een paar c.M. breed door evenveel dergelijke zwarte streepen afgewisseld, hetgeen de levendigheid van 't geheel niet weinig verhoogt. Zij die denken dat deze primitieve lui gesteld zijn op schrille kleuren en kakelbonte kleureffecten slaan den bal heelemaal mis. Zij geven integendeel blijk van veel goeden smaak. Ik zag zelfs fijne en teere kleurschakeeringen b.v. op een donkerblauwen sarong donkerbruine figuurreepen. In de donkerbruine stroken teekenden zich de eenvoudige figuren in lichtbruin af. Ook de witte middelstreepen waren achterwege gelaten, zoodat het geheel er zeer stemmig en deftig uitzag.

let Weefgetouw.

Het weefgetouw is zoo eenvoudig mogelijk. Gewoonlijk stelt de Tanimbareesche weefster haar weeftoestel op, op een balé-balé onder het huis. De achterboom wordt met een paar lussen aan de palen van 't huis vastgemaakt. Meestal is tusschen een paar palen een dwarsbalkje of stevige bamboe opzettelijk daartoe aangebracht waaraan de lussen hangen. Aan den voorboom, die gewoonlijk met eenig snijwerk aan de uiteinden versierd is, is een gordel bevestigd, die bestaat uit een ouden sarong of een band van de schors van het kolipalmblad of een breede reep gedroogde karbouwhuid. De weefster heeft dien gordel om de heupen zoodat ze met de zwaarte van haar lichaam het weefsel gespannen houdt en naar het noodig is kan vieren of aantrekken. Zij zit met gestrekte beenen op den vloer der

bale-bale en haar voeten vinden steun tegen een dwarshout aan den rand der bale-bale. De kam is een stevig stokje. De over den anderen draad der ketting wordt met een stevigen draad ondervangen, die dan over 't stokje geslagen wordt. Wanneer aldus alle tweede draden gesnoerd zijn, kan de weefster met dit stokje tegelijk al die draden opstrekken om er de schietspoel tusschendoor te steken.

Met een ietwat taps toeloopende dunne gladde lat, die aan de uiteinden in een halven boog spits toeloopt, wordt de inslag aangedreven met korte krachtige slagen.

Als tempel dient een bamboelatje waaraan aan beide uiteinden een naaldfijn puntje is aangespitst; dit wordt met die punten in den rand of zelfkant gestoken. Het latje is juist zoo lang als het weefsel breed is, zoodat het dit geheel en precies overspant, en er voor zorgt, dat het onder de bewerking steeds evenwijdig voortloopt. Daartoe wordt het telkens als het weefsel weer enkele vingers breed is aangegroeid, weer als grenswachter langs den rand geplaatst.

Wijl de ketting zonder eind over de twee boomen gespannen is, wordt het afgewerkte weefsel niet om een der boomen opgerold, maar daarover voortgeschoven. Soms echter, als het weefsel vrij lang is, wordt het wel eens een of twee slagen om den voorboom gewonden. Door middel van een bamboelatje dat in twee inkeepingen van den voorboom sluit, wordt het daarop vastgeklemd.

Elk draadje dat wordt ingeslagen vordert met het ophalen der kam, het insteken en aandrijven zooveel verschillende bewegingen en handgrepen dat het weefsel slechts zeer langzaam aangroeit, als een bloem bijna. De zen zou geen geduld genoeg hebben om de weving van een heelen sarong te blijven afkijken. Dat probeert de weefster ook niet. Is ze 't moe of roepen haar andere bezigheden, dan rolt ze haar weeftoestel op, hangt het op aan een daklat van 't huis om het later weer ter hand te nemen nog vele, vele malen.

Slotbewerking.

Is de weefster zoover gevorderd, dat de afgeweven einden elkaar tot op ongeveer 15 c.M. genaderd zijn, dan kan ze niet meer verder en wordt het stuk van 't weefgetouw afgehaald.

Een sarong voor volwassenen wordt altijd in twee gelijke helften, ook van teekening geheel met elkaar overeenkomend, geweven. Een sarong is ongeveer  $1.20~\mathrm{M}$ . lang. Bij 't dragen wordt hij niet, zooals dat op vele plaatsen gebruikelijk is in een wrong vastgeknoopt: hij is daarvoor trouwens te eng; maar met een breeden gordel van de schors van kolipalmblad vastgebonden. Van voren wordt hij met een punt boven den gordel uitgetrokken, achter komt hij er onderuit. Hij is trouwens vrij eng,  $\pm$  60 c.M., doch bij ver loopen of veldarbeid waarbij hij de bewegingen zou belemmeren, wordt hij tot boven de knieën opgeschort. De stijve breede gordel wordt dan ook veelal door een touwtje vervangen.

Is de tweede helft eveneens afgeweven, dan worden beide helften weer aan met steenen bezwaarde bamboestokken opgehangen. Als de twee helften bij 't weven eenigszins ongelijk zouden zijn uitgevallen, worden ze door deze bewerking wel in zooverre gerekt, dat ze weer gelijk zijn.

Daarna worden de twee helften langs de overgebleven garenstrook doorgesneden en aan elkaar vastgenaaid, De steek van dit naaisel is niet precies fijn te noemen, hetgeen men begrijpen zal, wanneer men weet welk gereedschap en materiaal de naaister daarbij gebruikt. Het naaister- en kleermakersvak liggen hier nog in de luiers. Als naaigaren dient de zeer sterke getwijnde vezel van het ananasblad. De naald is een stukje stevig koperdraad, dat aan een einde heel spits is aangeslepen en aan 't andere plat geslagen en met een klein gaatje of oog doorboord. Maar ofschoon de steek grof is, is hij toch vrij regelmatig.

Dan is de sarong eindelijk gereed voor het gebruik en het zal niemand verwonderen dat de Tanimbareesche zuinig is op haar rokje of het haar kwalijk nemen dat ze fier is op haar nieuw toilet, dat haar zooveel moeite gekost heeft. Moesten de Europeesche zusters voor de hare half zooveel doen, zeer waarschijnlijk, dat de mode minder wispelturig zou zijn.

Werksarongs.

Zooals gezegd, is de Tanimbareesche vrouw zuinig op haar kleeding en maakt bij gebrek aan sleetsche gewone nog afzonderlijke werksarongs.

De grondstof dezer sarongs is een fijne palmbladsoort hier alowan genoemd, en veel op den kolipalm gelijkend. Het bladmoes wordt er afgeschrapt en het stevige smedige vezelweefsel in smalle reepjes gesneden van slechts ongeveer een millimeter breedte. De verdere bewerking is vrijwel hetzelfde als met gewoon garen, behalve dat zij wegens de grofheid der grondstof vlugger opschiet.

De inlander echter houdt er van aan al zijn gebruiksartikelen eenige versiering aan te brengen. Die kunstzin is hem aangeboren. Daarom worden ook deze bladvezels even zorgvuldig geverfd en door 't bewerkelijke figuurknoopen met teekeningen versierd. Op den zwarten ondergrond komen deze figuren in de helgele kleur van 't gedroogde palmblad bizonder fraai en effektvol uit. Door de ketting worden ook eenige biesjes gespannen van hel gekleurd garen, zoodat deze sarongs er over 't geheel helder en frisch uitzien. Ze zijn echter veel minder smedig dan de garen weefsels en verliezen ook bij 't gebruik maar weinig van hun stugheid. Doch de inlandsche is niet verwend en beschouwt daarom dit ongerief van ondergeschikt belang.

De Leerschool.

Vakscholen, zelfs voor 't "hoogambacht" bestaan hier niet, maar wel geldt ook hier het spreekwoord: zooals de ouden zongen, zoo piepen de jongen. En 't is wel leuk, die jonge piepertjes bezig te zien. Nauwelijks beginnen ze een sarongske te dragen of ze beproeven al de kunst er zelfs een te maken. De drang zit erin om zichzelf te behelpen. Daarom en om nog zoo veel

meer heb ik al vaker beweerd: er zijn geen kinderen, alleen maar kleine menschen.

Het allereerste weefgetouw van zoo'n kleinen peuter zijn enkele hier en daar bijeengeraapte stokjes. Een paar groene klapperblaren worden er aan vastgeknoopt met de beide uiteinden en tot smalle reepjes gesplitst en de schering is al klaar. Een paar houtjes dienen om de bladreepjes te kruisen. Een ander bladreepje om een houtje gewonden wordt er als inslag tusschendoor gestoken en met een bamboelatje aangedreven. Dat aandrijven vooral gaat wat permantig. 't Is alsof ze daarbij willen zeggen: zie zoo, die zit. En dan zijn ze al heel fier als ze na veel inspanning onder haar bedrijvige vingertjes zich de effen ruitjes netjes naast elkaar zien rijen op haar weefsel, nauwelijks een hand groot.

Dat zijn de Tanimbareesche fröbeltjes, aan wie Horatius zeker den eersten prijs zou toekennen, volgens zijn uitspraak, dat hij de kroon spant, die 't nuttige aan 't aangename paart; en dit fröbelgefriemel is rechtstreeks op het praktische nut gericht.

Alras vervangen fijner bladreepjes, waarvan moeder de werksarongs maakt de ruwe groene klapperblaren en het weefsel wordt al fijner, en ze weven nu ook al langere stukjes soms al met een gekleurd biesje er door.

Zijn ze nog wat verder gevorderd dan knutselt papa, als hij goed gemutst is, voor haar een snoezig klein weeftoestelletje waarvan de stokjes mooi glimmend glad zijn en de voorboom met snijwerk versierd, en dan heeft moeder wel wat minder bruikbaar garen over. Dan zijn 't voort heele pietjes, want dan is 't al het echte heusche weven. Alras mogen ze nu moeder ook al eens helpen en onder haar toezicht en leiding aan een echt groote-menschen-weeftoestel zitten. Dan zijn ze al aandacht en inspanning en kijken begeerig en naarstig de schoone kunst af. Al helpende worden ze langzamerhand ook in de geheimen van het figuur-

knoopen ingewijd en op den leeftijd dat haar Europeesche zusjes al alleen een kous kunnen brijen, kunnen zij alleen een sarong weven.

Er is trouwens nog heel wat meer te leeren, om van de tuinen en de keuken maar eens te zwijgen, denk maar eens aan de zooveel verschillende soorten mandjes en korfjes die ze moeten leeren vlechten, waarvoor ook heel wat behendigheid vereischt wordt, vooral bij de fijnere soorten die met mooie figuren versierd zijn! Maar ze groeien er mee op. Er zijn geen vaste lesuren of geregelde leergangen, maar al spelenderwijs leeren ze 't toch en als ze later een eigen nestje moeten gaan inrichten, kunnen ze 't allemaal. Ze zouden zich dan ook wel de oogen uit het hoofd schamen en denken haar huwelijksprijs niet waard te zijn, als ze 't niet konden.

De Tanimbarees is conservatief. Wel is hier, wat gebruiken en gewoonten betreft, in korten tijd veel veranderd, maar dat is geschied door 't geweld van den "sterken arm", en behoudens dat men hier en daar het doel wel eens voorbij streefde is er geen reden om dat te betreuren. Maar uit zich zelf is de Tanimbarees conservatief. De sarongs van Europeesch maaksel hoe goedkoop en fraai gekleurd en geteekend ze dan ook wezen mogen, hebben tot heden gelukkig hier nog geen ingang gevonden. Het zou ook te betreuren zijn om een dubbele reden: ten eerste zou daardoor een aardige eigen nijverheid verdwijnen en ten tweede zouden de vrouwen een nuttige bezigheid missen, waarmee ze nu al haar snipperuurtjes doelmatig besteden.

Maar toch is het te vreezen, en zelfs met vrij groote zekerheid te voorzien, dat eerlang het eigen weefsel door het ingevoerde zal verdrongen worden. Van geleidelijke ontwikkeling van eigen kunst kan bij zoo'n volk nauwelijks sprake zijn om te veel verschillende redenen, dan dat we ze hier kunnen bespreken. Voldoende zij het er op te wijzen, dat de concurrent een te grooten voorsprong heeft en dat deze volkstammen.

wegens woonplaats, taal en gebruiken onder één naam genoemd, en ook in al deze opzichten veel overeenkomst vertoonend, toch geen inniger banden kennen die hen tot een saamhoorig geheel verbinden, tot een natie, die er een eer in zou stellen nationale eigenheden te handhaven en hoog te houden. Zijn verstand kan in 't algemeen weinig collectieve begrippen bevatten. Te voorzien is het dus wel dat op den duur hier ook de concurrentie van 't vreemde de eigen nijverheid zal dooddrukken. Ons blijft alleen over te wenschen, dat die tijd nog ver moge zijn.

## De Batoe-Toelis bij Buitenzorg

door

## R. Ng. Poerbatjaraka

De Batoe-toelis bij Buitenzorg behoort tot de vroegst bij de Europeanen bekende beschreven steenen van Java in het algemeen, en tot de weinige in de Soendalanden gevondene, in het bijzonder. Dit is licht te begrijpen, daar deze oudheid zich zoo dicht bij het Europeesche centrum van Ned.-Indië bevindt. Vandaar dan ook dat hij reeds in het jaar 1690 door patroulleerende Compagnies dienaren is opgemerkt. 1)

Sedert dien hebben velen erover geschreven, doch de meesten bepaalden zich tot de bloote vermelding van het bestaan ervan. <sup>2</sup>) Er zijn er echter wel die de verklaring van deze oorkonde op zich hebben genomen, van wie de eerste Dr. Friederich is geweest (T. B. G. dl. 1,1853, blz. 441—468) en de laatste Dr. Hoesein Djajadiningrat, in zijn Critische beschouwing van de Sadjarah Banten (1913, blz. 139 sq).

Men ziet dat men gedurende meer dan een halve eeuw zich met de ontcijfering van dezen steen bezig heeft gehouden. Desniettegenstaande is de tekst, ondanks de verklaringen voorgesteld door Holle, Pleyte en Dr. H. Djajadiningrat, nog niet volkomen duidelijk. Omtrent de lezing waren Holle en Pleyte het niet volkomen met elkaar eens, zoodat herziening noodzakelijk is. Dit is echter niet zoo erg, omdat het slechts een niet belangrijk onderdeel geldt. Maar ook omtrent het jaartal in woorden (tjandra-sengkala) heerscht bij de geleerden verschil van opinie.

<sup>1)</sup> Zic Daghregister in De Haan "Priangan" II (1911) blz. 158 sq., blz. 231 sq.

<sup>2)</sup> Een litt. opgave vindt men Rapp. Oudh. Dienst 1914, blz. 21,

Wel staan de woorden voor het duizendtal, het tiental en de eenheden vast, doch het honderdtal, het cijfer waar het juist het meest op aankomt, heeft steeds het hoofd geboden aan alle gissingen en vermoedens.

Aan Friederich komt de eer toe het eerst een transscriptie van het inschrift gegeven te hebben en een vertaling ervan te hebben beproefd. Beginnen wij met hem.

In het eerste deel van dit Tijdschrift blz. 443 schrijft hij:

"De kunstenaar of werkman, die de inscriptie vervaardigd heeft, was blijkbaar geen van de bekwaamste. Dit zal bij de beschouwing van enkele letters, naarmate die voorkomen, nader aangetoond worden. Verder zijn enkele teekens, die volgens het Sanskrit en het Kawi van Bali wel uit elkaar te houden zijn, ...., nagenoeg promiscue gebruikt. .... Al deze onnauwkeurigheden zijn mogelijk te wijten aan den staat van beschaving in den tijd van de vervaardiging en in dat gedeelte van Java, waar zich de steen bevindt." <sup>1</sup>)

Na deze opmerking geeft Dr. Friederich een transscriptie in Nieuw-Jav. en daarna een in Latijnsche karakters vervolgens een commentaar zoo uitvoerig, dat ieder letter apart besproken wordt, en dan pas een vertaling, die om verschillende redenen, hier achterwege gelaten kan worden.

Daarna gaf Holle van denzelfden steen een transscriptie en vertaling in T. B. G. dl. 17 blz. 484 en 487 en later in dl. 27 blz. 91 alleen een transscriptie met Jav. karakters.

Na hem onderwierp Pleyte de inscriptie nogmaals aan een uitvoerige bespreking in hetzelfde Tijdschrift dl. 53 blz. 155 sq.

<sup>1)</sup> Deze opmerking van Fr. is juist, want vergelijkt men deze koninklijke inscriptie met de ongeveer gelijktijdige, eveneens koninklijke inscripties van Oost-Java, dan staat de eerste in alle opzichten ver beneden de laatste.

Daar wij hieronder weer een transscriptie en een vertaling van dezelfde oorkonde zullen geven, zullen de verschillen in lezingen en opvattingen tusschen beide heeren onderling en de onze van zelf ter sprake komen. Voor de bijzonderheden worden de lezers echter verwezen naar de genoemde deelen van dit tijdschrift.

Zie hier de transscriptie op het onduidelijke woord na, dat wij zullen bewaren, totdat wij de inscriptie richtig gelezen hebben.

- 1 .... poen. ini sakakala prěboe ratoe poeraņa poen. di wastoe
- 2 dija wingaran (l. dingaran) preboe goeroe dewatasrana. diwastoe dija dingaran sri
- 3 badoega maharadja ratoe hadji di pakwan padjadjaran. sri sang ratoe de-
- 4 wata poen ja noe njoesoek na pakwan. dija anak rahijang dewa nis-
- 5 kala sasida mokta di goena tiga. i(ñ)tjoe rahijang niskala wastoe
- 6 ka(ñ)tjana sasida mokta ka noesa lara(ng) ja sija noe njijan sakata
- 7 ka goegoenoengan ngabalaj njijan samida njijan sa(ng) hijang talaga
- 8 rěna mahawidjaja, ja sija poen, i saka pañtja pandawa .... ban boemi.

Voordat wij overgaan tot de vertaling, willen wij, om rekenschap te geven van onze opvatting, de letterteekens, die tot verschillende lezingen geleid hebben, en tevens de woorden die daarin gebruikt zijn, voorzoover dit noodig is, zoo uitvoerig mogelijk bespreken.

Het eerste woord op den steen wordt door Holle eerst "watoe geng poen" daarna "watoe geng na poen" gelezen; Pleyte leest het "gawang na poen" en vertaalt "de opening ervan." Mij is het duister gebleven.

"ini" door Holle en door mij, doch niet met een zooals Holle dacht, maar met een

Pleyte "itoe"; er staat duidelijk: "ini".

"Sakakala" is natuurlijk een verbastering van Kw. çākakāla. Dit woord is in het Nw. Jav. verhaspeld tot "sangkala", en in het tegenwoordig Sundaneesch tot "sasakala." Deze beide laatste woorden beteekenen niet zoozeer çaka-jaartelling als: een gedenkwaardig tijdstip, gedenkstuk.

"Poerana" door Holle aldus gelezen, daarna "poerana (na?). Pleyte leest "poerane" en vertaalt het met "vroeger" alsof er stond: "het locatief van het Sanskrit purana (l. na)." Beide heeren kunnen gelijk hebben. Ik voor mij voel meer voor Holle's laatste lezing. Men zou hiertegen kunnen aanvoeren, dat op onze inscriptie geen onderscheid meer gemaakt wordt tusschen de drie Sanskrit-Kawische s'en, noch tusschen de geaspireerde medeklinkers, zoodat men het gebruik van de twee n's ook niet verwachten moet. Het is inderdaad zoo. Maar er komt op de Sunda'sche inscripties, de oude, in het Sanskrit en Oud-Jay, buiten beschouwing gelaten, 1) toch een uitzondering voor. Op den steen van Kawali, waar parĕboe (Skt-Kw.: prabhu) en boeana (Skt-Kw.: bhuwana) reeds met gewone (d.i. niet geaspireerde) ba worden geschreven, vindt men nog een bha (laatste teeken op regel 2). 2)

Men zou deze na op den Batoe-toelis dus kunnen beschouwen als tegenhanger van de bha op den steen van Kawali. 3)

Wat vooral tegen de lezing van Pleyte pleit is dit, dat wij hier te doen zouden hebben met een verbogen Sanskrit woord purana. Bij den toestand waarin de taal en het schrift van den Batoe-toelis verkeeren, valt m.i. heel weinig te denken aan een Sanskrit vorm; te

<sup>1)</sup> Steenen van Běkasi, Tjaroetěn en die van Jayabhupati.

<sup>2)</sup> Een afbeelding van dezen steen en de transcriptie vindt men tegenover blz. 167 van dit tijdschrift deel 53.

<sup>3)</sup> Ook op de koperen platen van Kěbantěnan vindt men nog een gh. (zie hier achter blz. 390 regel 1.)

minder daar het poerane hier op zijn eentje zou staan. Ik vat dit woord daarom op als eigennaam, zooals Holle reeds gedaan heeft. Het verband komt er trouwens ook beter door uit.

"Di wastoe" wordt door Holle beide keeren met "eigenlijk" vertaald. Pleyte de eerste keer met "later", de tweede met "daarna". Dit woord op beide plaatsen, moet echter beteekenen z.v.a. Kawi: *inabhiyeka*.

Ditzelfde woord komt voor in de Oud-Jav. Adiparwwa, in het passief met een invoegsel in, terwijl het hier in het passief met een praefix di staat. In ieder geval staat het woord op beide plaatsen in het passief, zoodat wij de beteekenis ervan gemakkelijk kunnen bepalen.

De passage aan het begin van hoofdstuk VIII van genoemd werk, 1) waarin het woord voorkomt, laat ik hier in tekst en vertaling volgen.

Hana sira ratu sang Parikṣīt ngaranira, anak sang Abhimanyu patĕmu-tangan lawan sang Uttarī, pinaka çiṣya bhagawān Krĕṣa, paripurṇa ring bahu weda.

....., prasiddha kasiḥ bhaṭāra Krĕṣṇa, hinuripnirān kĕneng hrū sang Açwatthama, ri sĕḍĕngira haneng jĕro wĕtĕng sang Uttarī.

Mijil ta ya winastwan mahuripa de bhaṭāra Krĕṣṇa. D.i.

Er was een koning Parikṣīt genaamd, de zoon van Abhimanyu bij Uttarī, en leerling van den Eerwaardigen Krĕsa; hij was volleerd in vele weda's.

....., hij was waarlijk een vriend van heer Krĕṣṇa, die hem (weder) levend gemaakt had, nadat hij getroffen werd door den pijl van Açwatthama, toen hij nog in den schoot van Uttarī was. Toen hij geboren werd, werd hij gewijd (of gezegend) om (lang) te leven door heer Krĕṣṇa".

Uit deze passage kan men afleiden, dat winastwan of di wastoe beteekenen moet gewijd, gezalfd of

<sup>1)</sup> Uitg. door Dr. H. H. Juynboll.

gezegend. Hieruit ziet men dat de Koning van den Batoe-toelis twee maal wordt gezalfd. In vloeiende taal zou men achter het tweede "di wastoe" moewah d.i. nogmaals verwachten, zooals wij dit zullen doen, tusschen haakjes geplaatst, in de vertaling.

"Dewatasrana" Holle: "sana", Pleyte: "bhana". Om dit letterteeken vast te stellen kan men het alleen vergelijken met de "sri's" (de i-teekens weggedacht) die hier voorkomen. (2de regel laatste letter, 3de regel 6de teeken van rechts). Deze naam is natuurlijk een verhaspeling van "dewatā-çaraṇa" d.i. "hij die zijn toevlucht zoekt bij de godheid."

"Poen" op de 4de regel moet dezelfde beteekenis hebben als Kw.: pwa, jong Kw.: po, of sterker rakwa d.i. immers, een partikel om den nadruk te leggen.

"na" voor Pakwan is een op zich zelf staand lidwoord; op den steen van Kawali op den 5den regel heeft men precies hetzelfde woord: "noe mahajoe na kadatoean". Dit woord is in beteekenis gelijk aan het Kw. ikang. In het nieuw Sundaneesch is dit nog bewaard gebleven in: di na, ti na, doch wordt niet meer gevoeld als een op zich zelf staand lidwoord.

"sasida" kan op twee manieren verklaard worden. 1e sang seda, d.i. hij die gestorven is, zoodat *sida mokta* een pleonasme is, 2e sang "siddha" "reeds" het Nw.-Jav. sida = gebeurd. 1)

"ka" beteekent in het Sund. zoowel als in het Mal. altijd naar.

"sakata" door Holle saka(n)ta gelezen; een noot van hem van dit woord, (T. B. G. dl. 17 blz. 487) laten wij rusten, daar hij zich daarbij vergist, door te lezen: sakata ka nusa larang i.pl.v. ka goegoenoengan. Pleyte

<sup>1)</sup> Ook het Mal. soeda kan hier een neven-vorm van zijn. Echter kan het Mal. soeda ook ontstaan zijn uit çuddha, Bal. soeba uit çubha, beide beteekenend: schoon. Omtrent de begripsovergang van schoon tot reeds heeft men zich alleen te herinneren aan het Duitsche schon en het Ned, schoon.

wil sakuta ka goenoengan lezen, en vertaalt: een burcht in het bergland. Er wordt echter boven reeds opgewezen, dat ka alleen naar beteekent. Zijn in is hier dus niet in orde. De bedoeling van: noe nijan sakata ka goegoenoengan is: die maakt (dat) de voertuigen naar de berglanden (gaan); m.a.w., die groote wegen laat aanleggen naar de berglanden. Dus sakata is hier het Sanskrit-Kawische çakata, zooals Friederich reeds opmerkte (T. B. G. I. blz. 463).

"ngabalaj" door Pleyte vertaald: met een muur omgeven. Het moet beteekenen: (die) een bale d.i. openbare vergaderzaal maakt.

"samida" heeft Pleyte niet kunnen lezen. Er staat duidelijk samida zooals Holle ook gelezen heeft, dat hij met brandoffer vertaalt.

Dit woord is een verbastering van het Skt. samiddha en beteekent verbrand enz. In het Oud-Jav. heeft het echter reeds een eenigszins gewijzigde beteekenis en wel z.v.a. (offer)-brandhout. Dit woord komt voor in hetzelfde hoofdstuk van de Adiparwwa voornoemd, in het volgend verband: 1)

Samiti berispt zijn zoon, die koning Parikṣīt vervloekt heeft, wegens zijn vergrijp, dat deze een doode slang om den hals van Samiti geslagen heeft, tijdens zijn monabrata (boete-doening zonder te spreken). Samiti zegt dan: haywa mangkana kitānaku, tan dharmmaning wiku kĕta krodha ngaranya, kewala kopaçaman mūlya ring wwang kadi kita ngaranya. Haywa kitānaku krodha, yadyapin ring wwang samanya tuwi. Tĕkwan sang prabbu sira ta maka bhumi iking patapanta, alasnira marekeking alas pametanta kĕmbang samidha, wenira ikang bañu ininumta enz.

d.i.

Wees niet aldus gij mijn zoon; het "woedend worden" is immers niet de aard (plicht) van een wiku; alleen bedaardheid toch is het beste voor menschen zooals

<sup>1)</sup> Blz. 51 regel 8.

gij. Wees dus niet boos, mijn zoon, zelfs (niet) op een gewoon mensch. Bovendien is de koning de eigenaar van het land, waar uw kluizenarij zich bevindt; zijn bosch is immers het bosch, waar gij bloemen en brandhout (voor het offer) zoekt; zijn water is het water dat gij drinkt, enz.

Men ziet dus dat samidha in deze passage kwalijk een ander vertaling toelaat dan de hierboven gegevene. Mijns inziens moet samida op den steen ook hetzelfde beteekenen. Blijkbaar heeft de stichter van Pakwan een bosch gereserveerd, waarvan het hout uitsluitend bestemd is voor het offervuur van de heiligen.

De begripsovergang van vuur tot hout of speciaal brandhout heeft men ook in het Sundaneesch: Soeloeh Javaansch en Maleisch: fakkel, Oud-Javaansch sölch, glans, is in het Sundaneesch brandhowt.

"Talaga rěna maha widjaja" is duidelijk de eigennaam van het meer, dat de stichter van Pakwan ook maakt. Alleen rěna is hier niet het Oud-Jav., Nw. Jav., Sund., enz. rěna, verheugd, blij, maar een "boersche" (als ik het zoo mag noemen) uitspraak van het Skt.-Kawi warna, zoodat de vraag van Holle of er ook verband bestaat tusschen het onderwerpelijke meer en Telagawarna m.i. bevestigd wordt. 1)

Nu zullen wij trachten het belangrijkste vraagstuk op te lossen, d.i. het woord dat het eeuwcijfer moet voorstellen.

Holle las dit eerst piban en vermoedde dat het tiban gelezen zou moeten worden, beteekenend: gevallen (of uit de lucht gevallen.) Dit zou dan kunnen doelen op een plaats in de Barata-Joeda (waar?), volgens welke vijf Pandawa's weer uit den dood terug komen. Het woord tiban zou dan kunnen beteekenen 0 en dan zou men krijgen het jaartal 1055 Çāka.

Pleyte las het  $\check{e}ban$  of  $\check{e}(m)ban$ , en wilde op gezag van Prof. Kern, dit met de vier  $\check{e}mbans$  d.i. minnen

<sup>1)</sup> T. B. G. deel 17 blz. 487 noot onder.

(een nurse en drie dry nurses) in verband brengen, die Indische rijkelui's kinderen plegen te hebben, zoodat het woord voor het getal 4 zou staan en het jaartal dus 1455 zou zijn.

Dr. H. Djajadiningrat acht dit jaartal voor de stichting van Pakwan, op grond van de Portugeesche berichten, te laat, en brengt daarom dit ĕmban met de drie ĕmbans van de Pandawa's (Sĕmar, Nalagreng, Petroek) in verband, daar er toch sprake is van de Pandawa's. Volgens Dr. H. Dj. zou het woord 3 kunnen beteekenen, dus 1355.

Op het Oudheidkundig Bureau bevindt zich een dezen beschreven steen, zoodat ik abklatsch van met nauwkeurigheid heb kunnen nagaan, welke letter vóór de reeds duidelijke lettergreep ban staat. Na nauwkeurige vergelijking met de andere letterteekens op den steen zelf en met die op het facsimile van de platen van Kěbantěnan in T. B. G. dl. 53 tusschen de bladzijden 164-165, is mij met zekerheid gebleken, dat er ngë staat. Het woord moet dus luiden ngěban. Men ziet dat Pleyte heel dicht bij de goede lezing was. Dit ngéban nu moet natuurlijk hetzelfde lot ondergaan als ĕban: door de invoeging van een nasaal voor de b wordt het tot ngemban.

Het heele jaartal in woorden luidt nu dus: Pantjapandawa-ngĕ(m)ban boemi. Cm tot een oplossing te komen
heeft men nu alleen te vragen wat voor cijferwaarde
ngĕmban heeft. In de lijst der sangkala-woorden komt
het niet voor. Maar wanneer men bedenkt dat alle
handelingen met de handen en dus ook met de armen,
in de Tjandra-sankala, de cijferwaarde hebben van 2,
dan moet ngĕmban hier ook 2 beteekenen. Men denke
slechts aan nĕmbah in de Tjandra-Sangkala 1).

Vertaald luidt het jaartal dus: de vijf Pandawa's dragen in de armen de wereld. Men heeft dus, om te laten uitkomen dat  $ng\check{e}mban$  2 moet beteekenen,

<sup>1)</sup> Pararaton blz. 192 regel 13 v.o.

in de Ned. vertaling alleen tusschen haakjes te plaatsen de woorden: dragen in.

In een doorloopende vertaling luidt dus de Batoetoelis, als volgt:

Poerana. Gewijd heette hij Prěboe Goeroe Dewatasrana. (Nogmaals) gewijd heet hij Sri Badoega Maharadja, koning vorst van Pakwan Padjadjaran. Z. M. de koning Dewata is het immers, die Pakwan sticht. Hij is de zoon van Rahijang Dewaniskala, die reeds gestorven is op de goena tiga, kleinzoon van Rahijang Niskalawastoe-Kañtjana, die reeds zijn einde (gezocht heeft) naar Noesa Larang. Hij is het, die maakt, (dat) de voertuigen naar de berglanden gaan, die bale's opricht, die een samida maakt (d.i. die een bosch reserveert, waarvan het hout bestemd is voor het brandoffer der heiligen.), die maakt het meer Talaga-warna-mahawidjaja; hij is het. In çāka de vijf (5) pandawa's (5) (dragen in) de armen (2) de wereld (1).

Nu zullen wij ook andere gegevens in het onderzoek betrekken, niet om het jaartal van den Batoe Toelis vast te stellen, omdat dat m.i. reeds opgelost is, maar alleen om te zien of zij dit bevestigen dan wel tegen spreken. Noodzakelijk is het echter, dat wij dit feit vasthouden:

- 1e dat Ratoe Poerana, Goeroe-dewata-srana, Sri Badoega Maharadja of Ratoe Dewata, (alle namen van den stichter van Pakwan Padjadjaran), de zoon is van Rahijang Dewa-niskala, kleinzoon van Rahijang Niskala-wastoe Kañtjana;
- 2e dat hem zooveel goede daden worden toegeschreven. Welnu, laten wij nu nemen de koperen platen van Kěbantěnan. Deze oorkonde is reeds door Holle en Pleyte getransscribeerd en vertaald. Maar daar de vertaling van Pleyte, om te zwijgen van die van Holle, mij niet erg bevredigt, laat ik nogmaals een transscriptie, voorzien van mijn vertaling hier volgen.

Oeng, awighnam astoe, nihan sakakala rahijang niskala wastoe kañtjana poen toeroen ka rahijang ning rat kañtjana, maka ngoeni ka soesoehoenan ajeuna di pakoean padjadjaran poen. moelah mo mihape dajeuhan di djajagiri deung dajeuhan di soe(n)da sĕmbawa. aja ma noe ngabajoean inja, oelah dek ngaheurjanan inja koe na dasa tjaragara, kapas timbang pare dongdang poen. manga (lees: mangka) 1) di toedi(ng) ka para moehara, moelah dek mentaan beja 2) poen. kena inja noe poerah di-boehaja miboehajakeun na katjaritaän poen. noe pageuh ngawakan na dewa-sasanna poen.

d.i.

Heil, er zij geen stoornis. Dit is het gedenkstuk (bevel) van Rahijang Niskala-wastoe-Kañtjana neergedaald op Rahijang Ningrat-Kañtjana, evenzoo op de Soesoehoenan thans te Pakoean Padjadjaran, dat men in geen geval de hand legge op de hoofdplaats te Djaja giri en de hoofdplaats te Soenda Sĕmbawa. Daar is immers iemand, die ze versterkt (onderhoudt). Er mag op niets beslag gelegd worden door de dasa tjalagara, kapas timbang, pare dongdang.

Bovendien wordt aan de tolbeambten bevolen dat zij geen belasting vragen. Want dáár (woont) degene die gehoorzaamd moet worden, (daar) hij de overlevering gehoorzaamt. <sup>3</sup>)

Wees vast met het in zich dragen de leer der goden. Hier ziet men dat het bevel van R. Niskala-wastoe-Kañtjana neergedaald is op R. Ningrat Kañtjana en

<sup>1)</sup> Pleyte: mangga.

<sup>2)</sup> Pleyte verbetert dit met bejas (onzin).

<sup>3)</sup> De onduidelijke woorden dasa — dongdang zijn nog onvertaald gelaten. Dit zijn namen van een soort van ambtenaren, die in het Oud-Jav. sang mangilala drewya haji of dergelijke zouden worden genoemd.

De vert. van boehaja met gehoorzamen berust op gissing.

daarna op den vorst van Pakoean Padjadjaran, tevens dat de laatste ook iets doet ten gunste van de Heiligen (?).

De identiteit van de hier genoemde personen met die op den Batoe Toelis, die trouwens heel duidelijk is, heeft Pleyte ook ingezien. Ook ben ik het met hem eens, waar hij aanneemt, dat Rahijang Ningrat Kantjana dezelfde persoon is als Rahijang Dewa-Niskala. Alleen dat de laatste een posthume naam zou zijn, zoodat Rahijang Ningrat Kañtjana de naam van den bedoelden persoon toen hij nog in leven was, komt mij minder aannemelijk voor. Want, hoewel wij slechts over bitter weinige gegevens beschikken, kunnen wij toch constateeren, dat de posthumiteit in de taal van onze gegevens uitgedrukt wordt door vóór den waren naam Rahijang te plaatsen. Immers op den steen van Kawali, die dateert uit den tiid, toen (Niskala) wastoe nog in leven was, vindt men voor dezen laatsten naam niet Rahijang maar Parĕbu radja, terwijl dit wel het geval is op den Batoe Toelis en de koperen platen van Kěbantěnan. Ik houd beide namen daarom voor namen van denzelfden persoon zonder echter daarbij te denken dat één van beide een posthume naam is.

Welken naam de Soesoehoenan te Pakoean Padjadjaran droeg, wordt in de door ons reeds behandelde koperen platen niet vermeld. Gelukkig beschikken wij nog over twee andere koperen platen eveneens afkomstig van Kěbantěnan, die beide den naam van den vorst van Pakwan noemen. Het begin van deze oorkonden luidt: Poen Ini pitěkět Çri Badoega Maharadja Ratoe Hadji di Pakwan Çri sang Ratoe Dewata....

d.i. Poen. Dit is het bevel van Çri Badoega Maharadja Ratoe Hadji van Pakwan Çri sang Ratoe Dewata . . . .

Vergelijken wij dezen naam met dien van den stichter van Pakwan na zijn tweede wijding of zalving, dan is de overeenkomst zoo verrassend, dat wij niet behoeven te twijfelen, dat de ongenoemde Soesoehoenan op de eene oorkonde van Kěbantěnan, dezelfde persoon is als Pakwan's stichter.

De Kěbantěnansche koperen platen gaan dus in alle opzichten met den Batoe Toelis accoord.

Nu wenden wij ons tot den Pararaton, waar ook gewag wordt gemaakt van een Maharadja, Koning van Sunda, welke vorst echter tot dusverre niet geidentificeerd is.

Daar de belangrijke passage, waarin deze naam voorkomt, zich nog niet geheel laat verklaren wegens het voorkomen van een paar moeilijke woorden, laat ik ze hier, voorzeover noodig, volgen.

Tumuli pasuṇḍa-bubat. Bhre prabhu ayun ing putri ring Suṇḍa. Patih Madu ingutus angundangeng wong Suṇḍa, ahiḍĕp wong Suṇḍa yan awawarangana. Tĕka ratu Suṇḍa maring Majhapahit, sang ratu Maharaja tanpa ngaturakēn putri. Wong Suṇḍa kudu awaramena tingkahing jurungén Sira patihing Majhapahit tan payun yen wiwahaněn reh sira rajaputri makaturatura.

Om een recht begrip van het geheel te krijgen, dienen de moeilijke woorden eerst verklaard te worden.

Dr. Brandes vertaalt tanpa ngaturakén putri met: doch zonder prinses. Dit moet eigenlijk vertaald worden met: staat de prinses niet af. Want dat de prinses ook mee naar Majhapahit was gegaan blijkt uit blz. 29 regel 17. Zij is toch ook mede gedood op Bubat.

Awiramena is van wirame, van rame, drukte, fuif, feest, Mal: berrame-rame, feestvieren, fuiven.

Tingkah is handelwijze, handeling.

Jurungén is van jurung, het laten doorgaan, goed keuren, zijn gang laten gaan.

Makaturatura moet gelezen worden makaturaturan d.i. maka-atur-aturan en beteekent: strekt tot huldegeschenk.

In vertaling luidt dus deze passage, met behoud van Dr. Brandes' woorden:

Daarop volgde de gebeurtenis met de Sundaërs te Bubat. Zijne Majesteit de koning (Hayam Wuruk) begeerde een prinses van Sunda. Patih Madu werd gezonden om de Sundaërs uit te noodigen (er zich mede te vereenigen). Zij stemden toe dat zij (wettig) 1) huwen zouden. De koning van Sunda, Maharaja, kwam (zelf) naar Majhapahit, doch stond de prinses niet af. De Sundaërs wilden nu in ieder geval hebben, dat de (huwelijks) voltrekking met festiviteiten 2) zou gebeuren. De patih van Majhapahit (G. Mada) wilde niet dat de vorst haar (wettig) 3) huwde, omdat de prinses tot huldegeschenk strekte, (n.l. van een onderdanigen vorst aan den opperkoning). 4)

Na deze twist geraakten beide partijen, zooals de Pararaton ons bericht, in conflict waarvan het bloedbad te Bubat het gevolg was. Ook de koning Maharaja van Sunda zelf sneuvelde daarbij.

Dit gevecht te Bubat had plaats in Çaka 1279 waarvan de aanleiding zooals men ziet niet een "perkara ketjil" was. <sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> Door mij ingevuld om de kracht van het woord awawarang te doen uitkomen, in tegenstelling met een huwelijk tot sĕlir.

<sup>2)</sup> d.i. officieel.

<sup>3)</sup> Wiwāha is het Sanskritwoord voor awawarang.

<sup>4)</sup> Dit is een Oud-Jav. of Indische gewoonte.

Zie Verh. Bat. Gen. dl. 43 Blz. 2 regel 8-11, die in vertaling aldus luidt.

<sup>&</sup>quot;Inderdaad is Mandraka een land met een groote fakkel (d.i. het centrum der beschaving), heeft een verlichte wereld (d.i. heeft een verlichte maatschappij), heeft een hooge rookkolom (d.i. heeft een groote macht) en alom beroemd.

Niet alleen het Java-land, zelfs landen van overzee staan onder (Mandraka).

Daarom bieden (deze landen) op bepaalde tijden prinsessen aan als teeken voor hun onderdanigheid. (hatur putri panungkul) enz."

Vergelijk nog Mālawikāgnimitra blz. 111 (vertaling van Dr. Van der Vliet).

<sup>5)</sup> In de Par. blz. 26 regel 2 wordt reeds gewag gemaakt van een aprang ring Bubat, onder de regeering van Jayanagara; dit is echter m.i. een gewoon jaarlijksch gevecht, een manoeuvre.

Waar wij nu gezien hebben dat een zekere Maharaja, koning van Suṇḍa, in 1279 te Bubat sneuvelde, is het m.i. niet te gewaagd om aan te nemen dat hij dezelfde Maharaja is, die in 1255 het hof Pakwan Pajajaran stichtte.

Wij komen hier echter in strijd met de opvatting van Pleyte en Dr. Djajadiningrat, die, op grond van een passage in de Tjarita Parahijangan, aannemen, dat de Pararatonsche Maharaja een voorganger is geweest van Niskala-wastoe. 1)

Voordat wij hier dieper op in gaan willen wij nog eens de aandacht vestigen op het feit, dat het eenige H.S. van de Tjarita Parahijangan, na schrijvers grondig onderzoek is gebleken een hopeloos verward, op ettelijke plaatsen corrupt schriftuur te zijn, dat bovendien, zooals hieronder nog blijken zal, op verschillende plaatsen met zich zelf in strijd is. Trouwens Holle zelf heeft zich over dit H.S. reeds uitgelaten in dezer voege: "Daar de bladzijden van het M.S. echter niet genummerd zijn, zal het een heele toer wezen ze weer aan elkaar te passen. Vooral daar de taal Oud-Sundaneesch is en de stijl niet tot het duidelijkste behoort, terwiil eindelijk gedurige herhalingen de zaak niet weinig bemoeilijken. Ook schijnen er bladen aan te ontbreken, hetgeen de verwarring nog grooter maakt." 2) Verder zegt Holle: "daar de lontarbladen niet genummerd zijn on de tekst kort en fragmentarisch is is het mii noo

niet gelukt al de bladen te scheiden en aan elkaar te lezen." <sup>3</sup>) Pleyte zegt eindelijk omtrent hetzelfde M.S. ...... omdat de Tjarita Parahijangan, die zijn naam

n T. B. G. dl. 53 blz. 167. Sadj. Banten Blz. 142 sq.

<sup>2)</sup> T. B. G. dl. 16 blz. 561.

T. B. G. dl. 27 blz. 94.

(Niskala wastoe) bewaarde, zich niet doorloopend lezen laat." 1)

Aan een dergelijk M.S. mag men m.i. niet al te veel waarde toekennen en het in geen geval op een lijn plaatsen met authentieke gegevens als de Batoe Toelis, de koperen platen van Kěbantěnan en een kroniek als de Pararaton, waarvan de betrouwbaarheid algemeen wordt erkend.

Niettemin bevat de Tjarita Parahijangan stukjes zinnen (let wel stukjes zinnen alleen), die belangrijk zijn voor de nadere bevestiging van onze gegevens.

Laten wij het stuk nemen dat reeds door Holle en Pleyte geciteerd is.

....... saloemahing kikis lawasnya ratoe dwali (Fol. 20 verso) koer tahoen. saloemahing kiding lawasnya ratoe toedjoe tahoen, manak aki kolot, lawasnya ratoe sapoeloeh tahoen manak deui preboe maharadja. lawasnya ratoe toedjoe tahoen, kena kabawa koe kalawisaja kabañtjana koe seuweu, di manten ngaran tohaän, moe(n) doet agoeng di pipanoembasna; oerang reja sakan noe angkat ka Djawa; moemoel noe lakja(n) di soenda. panprangrang di madjapa (Fol. 21 recto) hit. ajana seuweu preboe wangi ngarana injana preboe niskala wastoe kantjana noe soeroep di noesa larang ring giri wana koesoema ....

Di

Hij die gestorven is te Kikis regeerde 22 jaar.

Hij die gestorven is te Kiding regeerde 7 jaar; hij gewon Aki Kolot. Hij regeerde 10 jaar en kreeg weer een zoon Prěboe Maharadja. Toen deze 7 jaar regeerde is hij geraakt in een valstrik, in een bedrog door een dochter, bekend onder den naam Tohaän (kroonprinses), die een groote bruidschat begeerde, waarom vele men-

<sup>1)</sup> T. B. G. dl. 53 blz. 165. Hierachter wordt de transscriptie van het H.S. als bijlage aangeboden. Ondanks mijn poging om het aan elkaar te krijgen is het mij slechts gedeeltelijk gelukt daar er inderdaad een paar bladen schijnen te ontbreken.

schen naar Djawa trokken, omdat zij niet in Soenda wilde trouwen. Men voerde strijd te Madjapahit.

Er was een zoon van Preboe Wangi genaamd Preboe Niskala Wastoe Kantjana, die gestorven is op het eiland Larang, op den berg Wana koesoema.

Uit het feit alleen dat Maharadja hier vóór Niskala Wastoe genoemd wordt maken de heeren Pleyte en Dr. Hoesein Dj. op dat hij een voorganger zou zijn geweest van Niskala Wastoe. In een M.S. zoo verward als de Tjarita Parahijangan mag men zich m.i. niet al te zeer houden aan de volgorde der zinnen. Want met ajana seuweu, (vert: er was een zoon) enz. kan een nieuwe alinea, des noodigs een nieuw hoofdstuk beginnen, dat van het voorgaande dient afgescheiden te worden; en dit moet m.i. inderdaad zoo zijn, 1) zooals blijkt uit 't vervolg. Immers leest men verder, dan wordt er van Niskala Wastoe verteld, dat hij het verloor tegen Satmata, 2) dat hij veel goeds heeft gedaan voor de heiligen, dat hij een lieveling was der goden, en eindelijk dat hij de Manoesasana (de leer van Manu) stipt volgde. enz. En plotseling zonder dat de overgang merkbaar is krijgt men voor zich: tohaan di galoeh inja noe soeroep di goenoeng tiga láwasnya 3) ratoe toedjoe tahoen. kena salahna twa bogo di estri larangan ti kaloearan. di silihan koe prěboe nalendra poedja prěmana inja sang ratoe djaja dewata sang mwa(k)ta ri rantjamaja lawasnya ratoe těloe poeloeh salapan tahoen. 4)

d.i. De kroonprins van Galoeh, hij die gestorven is op den Goenoeng tiga, regeerde zeven jaar. Toen pleegde hij een misdrijf, door verliefd te worden op een van geboorte verboden vrouw. Hij werd opgevolgd door koning Nalendra Poedja Prěmana, hij de koning Djaja

<sup>1)</sup> De heer Pleyte is zelfs deze meening toegedaan, waar hij "Er was een zoon" enz. op een nieuwe regel plaatst.

<sup>2)</sup> Bij Holle's transscriptie de eerste keer Satimata.

<sup>3)</sup> Holle's transscriptie: goenoeng tigasnyanja.

<sup>4)</sup> Fol. 22 verso.

Dewata, die gestorven is in een verraad. Hij regeerde 39 jaar.

Verder wordt van dezen laatsen vorst verteld, dat hij rechtvaardig regeerde; dat in het land onder zijn regeering rust en welvaart heerschten.

Geven wij nu deze beide passages in het kort weer te beginnen met Niskala wastoe dan krijgen wij het volgende:

Niskala Wastoe, die gestorven is op het eiland Larang, op den berg Wana-koesoema, heeft het moeten afleggen tegen Satmata.

De kroonprins van Galoeh, die gestorven is op den Goenoeng tiga (drie bergen), regeerde zeven jaar. Hij wordt opgevolgd door koning Nalendra Poedja Prěmana, vorst Djaja Dewata, die 39 jaar geregeerd heeft en door verraad viel.

Dat wij hier dezelfde Niskala Wastoe van de reeds door ons behandelde gegevens voor ons hebben, is boven allen twijfel verheven.

Ook de kroonprins van Galoeh die op den Goenoeng tiga gestorven is, is o.i. niemand anders dan Rahijang Dewa niskala, de vader van Pakwans stichter, toen hij nog geen koning was. Hoe het zij, deze Goenoeng tiga doet ons direct denken aan Goena tiga van den Batoe toelis, waar Dewa niskala gestorven is. Vooral wanneer de woorden met Jav. letters geschreven worden:

வுட்டிய - வுமல்வா

Omtrent zijn opvolger, Prěboe Nalendra Poedja Prěmana sang ratoe Djaja Dewata, die door verraad omkwam behoeft er nauwelijks gezegd te worden, dat hij de stichter van Pakwan is. Want Prěmana is hier natuurlijk een wijziging van Poerana, en Ratoe Djaja Dewata is dezelfde als Ratoe Dewata; beide namen zijn, zooals boven reeds duidelijk werd, van den stichter van Pakwan. Met verraad toch moet hier hetzelfde verraad worden bedoeld, dat veroorzaakt wordt door zijn dochter, dus de slag van Boebat.

Indien wij nu aannemen, dat de Maharadja van den Batoe toelis = Maharadja van den Pararaton = Maharadja van de koperen platen van Kěbantěnan = Maharadja van de Tjarita Parahijangan op de eene plaats en Nalendra Poedja Prěmana op de andere, dan passen onze gegevens zoo prachtig aan elkaar, dat zij ons in staat stellen tot de conclussie te komen, dat:

Maharadja, zoon van Dewa Niskala, kleinzoon van Niskala Wastoe, in 1255 Pakwan Padjadjaran gesticht heeft en in 1279 te Boebat gesneuveld is.

Deze conclusie wordt echter nog tegengesproken door het feit, dat deze koning volgens de Tjarita Paranijangan op de eene plaats slechts 7 jaar zou geregeerd hebben en op de andere 39 jaar, terwijl hij volgens den Batoe toelis en de Pararaton samen 24 jaar moet geregeerd hebben. Waar boven reeds met een enkel woord gezegd is dat de Tjarita Parahijangan een hopeloos verwarde geschiedenis is, kunnen wij ons met gerustheid een verbetering veroorloven.

Plaatsen wij tusschen haakjes achter: Prěboe Maharadja lawasnya ratoe toedjoe tahoen (manak estri, lawasnya toedjoewēlas tahoen) kena kabawa enz. dan krijgen wij: Koning Maharadja regeerde 7 jaar; hij kreeg een dochter; 17 jaar later was hij geraakt enz.

Door deze invoeging van 17 jaar krijgt men van zelf 24 jaar zijnde des konings regeeringsduur, zoodat het precies klopt met de Batoe Toelis — Pararaton.

Wat vooral onze boven gegeven invoeging mogelijk, m.i. zelfs noodzakelijk maakt is:

- 1e. De vermelding van de geboorte van een dochter, die zulk een onheil over den vader en de zijnen teweeg gebracht had, kan in het verband niet gemist worden.
- 2e. De Sundaasche prinses zou in 1279 zeventien jaar oud zijn, terwijl Koning Hayam Wuruk, die in 1256 geboren werd, en met wien zij gehuwd zou zijn in dat jaar 23 jaar oud was.

Zooals men weet wordt nu nog de leeftijd van 17 jaar als de beste beschouwd om een huwelijk aan te gaan voor een jong meisje. Ook voor een Jav. jongeling is de leeftijd van 23 jaar een zeer geschikte tijd om te huwen. Althans bij de adellijken in de Vorstenlanden.

Hieruit blijkt dus, waarom wij onze invoeging niet alleen mogelijk, maar noodzakelijk achten.

Hoe is nu hiermede te rijmen de andere plaats in de Tjarita Parahijangan, waar de duur van 's Konings regeering op 39 jaar gesteld wordt?

Dit is m.i. licht te verklaren. Vóórdat de koning Pakwan stichtte, kon hij ergens reeds 15 jaar koning zijn. Vooral wanneer men zich herinnert dat hij minstens twee keer gehuldigd is vraagt men zich af of zijn tweede huldiging niet samen viel met de wijding van zijn nieuw hof. Ook de koperen platen van Kěbantěnan spreken van "de Soesoehoenan thans te Pakwan". Uit dit woord *thans* kan men opmaken dat hij voordien elders reeds koning was.

Voor de volledigheid wordt de aandacht nog hierop gevestigd, dat de volle naam van Pakwans stichter ook nog op een andere plaats in de Tjarita Parahijangan voorkomt, en wel in een verband, dat licht tot verwarring kan leiden. 1)

Zie hier de tekst:

Sang hijang haloe-wesi, noe njaeuran sang hijang rantjamaja, midjil. na ta sang hijang rantjamaja ngaran koela ta sang oedoe-basoe, sang poeloenggana sang soeroegana ratoe hijang banaspati sang soesoek toe(ng)gal. injana njian pala(ng)ka(h) (?) sriman sriwatjana sri badoega maharadja ratoe hadji di pakwan padjadjaran, noe mikadatwan sri bima oentarajana madoera soera dipati injana pakwan sang hijang ratoe dewata kawekassan sang soesoek toe(ng)gal....

De heer Pleyte heeft hiervan reeds een vertaling gegeven, die ons echter alweer niet erg bevredigt; vooral daar hij de woorden, waar het 't meest op aankomt, on-

<sup>1)</sup> Zie T. B. G. deel 53 blz. 177.

vertaald heeft gelaten. Daarom geef ik ook hiervan een vertaling volgens mijne opvatting.

De mythische ijzeren haloe (rijststamper, knots). die het mythische bedrog vergold, kwam te voorschijn. Het mythische bedrog is een familielid van Oedoe-basoe, Poeloenggana, Soeroegana, de mythische koning Banaspati (duivel) (d.i.) sang Soesoektoenggal. Hij nu maakte overtredingen (?) tegen de heilige, koninklijke woorden van Sri Badoega Maharadja ratoe hadji van Pakwan Padjadjaran, die tot hof had Sri Bima Oentarajana Soeradipati, d.i. het hof van Koning Dewata, achtergelaten (?) aan Soesoek toenggal ....

Hoe het verband is van dit stuk met het geheel, kan door mij nog niet worden nagegaan wegens den toestand van het M.S. In ieder geval is er hier sprake van een zekeren koning Soesoektoenggal, die geacht wordt een incarnatie te zijn van een boozen daemon, die de bevelen van Koning Maharadja overtrad. Met den laatste wordt hier ook bedoeld de stichter van Pakwan, die zooveel verbodsbepalingen uitgevaardigd heeft.

Dit stuk dus doet ook niets te kort aan de uitkomsten, die wij boven gegeven hebben.

Het is nog van belang te vermelden, dat den Soendaneezen de Mauçala-parwwa niet onbekend was. Want de "aloe wesi", die het bedrog vergold, is natuurlijk de Mauçala, die het bedrog van de Yadawa's tegen de resi's Narada enz. bestraft met de vernietiging van het geslacht der Yadu's (Yadawa's). 1)

Wordt hier op den ondergang van Padjadjaran gezinspeeld? Het verband van het M.S. is te onduidelijk om deze vraag bevestigend te kunnen beantwoorden.

Ten slotte is m.i. noodig te weten wat pakwan eigenlijk beteekent.

Volgens Holle zou Sunda's hoofdplaats genoemd zijn naar pakoe-boomen. 2)

<sup>1)</sup> Zie Drie boeken van het Oud-Jav. Maha-Bharata, blz. 70 vertaling blz. 126. Vgl. Crit. besch. v.d. Sadj. Banten blz. 295.

<sup>2)</sup> Jav. pakis.

Pakwan Padjadjaran zou dus "de plaats der of met op rijen staande pakoe-boomen" beteekenen. 1)

Het zou heel toevallig zijn dat Java's hoofdplaats in dien tijd ook naar een boom werd genoemd, n.l. "madja met bittere vruchten".

Ik zou willen vragen of deze overeenkomst niet toe te schrijven kan zijn aan de "neiging tot analogie" <sup>2</sup>) van de babad-makers. Ik denk het wel. Want leest men het stuk van de Tjarita Parahijangan op blz. 399 regel 5 v.o. nauwkeurig, dan ziet men dat Pakwan hier moeilijk iets anders beteekent dan "hof" (Jav. Pakoewon, d.i. residentie), waarmee het woord dan ook vertaald wordt.

Evenwel heeft Holle gelijk waar hij zegt, dat, indien de naam van koewoe afgeleid is, deze Pakoewoean of Pakoewon zou moeten luiden.

Maar pakoewoean (klassiek Kawi: Pakuwwan) kan in den mond van een Sundanees natuurlijk licht pakoewan worden en dit laatste tot pakoean en eindelijk pakwan.

Ik houd het daarom ervoor, dat de naam toch van koewoe is afgeleid, niet alleen naar het verband te oordeelen, maar ook naar de beteekenis. Immers dan beteekent Pakwan Padjadjaran de aan rijen staande hoven", hetgeen m.i. beter past voor een naam van een stad dan pakoeboomen.

Maar als deze onderstelling toch niet juist is en Pakwan dus naar een boom genoemd werd dan is het dubbel toevallig dat de hoofdplaats Malaka ook naar een boom genoemd zou zijn. 3) Neen ook dit laatste is, geloof ik, niets anders dan een nadoenerij van de Maleische babad-makers. Immers het ligt meer voor de hand dat de Sund. en de Mal. babad-makers het ontstaan van hun hoofdplaatsen trachten te verklaren als dat van Majapahit, die toevallig zulk een grootheid gehad heeft.

<sup>1)</sup> Zie T. B. G. deel 17 blz. 484 noot; ibid deel 27 blz. 93 idem.

<sup>2)</sup> Zie T. B. G. deel LV blz. 327 strophe 185, vert. blz. 350.

<sup>3)</sup> Zie Indisch Archief deel II blz. 52.

## De Tjarita Parahijangan.

Fol. 11 verso.

Ndě nihan tjarita parahijangan sang rěsi goeroe mangjoega radja-poetra(?) radja-poetra(?) miseuweukeun sang kandi-a

wan lawan sang kandi-awati sida sapilantjeukan, ngangaranan maneh rahijangta dewa-radja. basa loemakoe ngara-(dja) rési

ngangaranan maneh rahijangta ri mědang-djati. inja sang lajoe-watang nja noe njian sang hijang watang-ageung. ba sa na a(ng)kat saboe

mi djadi manik sakoeroengan noe miseuweukeun pañtja poe tra sang apatijan sang koesika sang garga sang mestri sang poeroesa

Fol. 40 recto.

sang poetañdjala. inja sang mangoekoehan sang karoeng-ka lah. sang sandang-gréba sang writi-kandajoen. hana paksi si oewoer-oewoer paksi si nara-gati njajang di tra(?) ja tra(?) bagawat rési makoendria di hakan anak na koe salakina di sisil koe awena tjarek awena papa oerang lamoen oerang teu di anak djeueung bagawata rési makandria di tapa soteh papa dja hanteu dijanak tjarek bagawat rési makandria di a

Fol. 40 verso.

nak koe waja dja awe oge hanteu ti inja tjare(k) bagawat rěsi makandria ai(ng) dek

leumpang ka sang rési goeroe kakendan, datang sija kakendan tjarek sang rési goeroe na naha bedja sija bagawat rési makandria mana sija datang ka dinih poen. samarcun aja bedja kami

poen kami me(n)ta pirabieun poen kena kami kapoepoelihan koe paksi si oewoer-oewoer paksi si nara-gati papa

Fol. 14 recto.

dewata ndéh inalap poestaka koe rahijang sañdjaja sadatang inoengkab ikang poestaka sabdana ta

karah ong awigěnam astoe kěrta joegi balěm radja krětajěm rawaněm sangtata dosaměm sewa tja kali tja bapratesora sang aparanja ratoening dewata sang adata adining ratoe dewata sang sapta ratoe na tjatoerjoega da oemangěn-angěn ta sang rěsi goeroe

Fol. 14 verso.

siděm manggawcuj sang kandiawan lawan sang kandiawati ma(ng)kana manak rahijangtang koeli-kocli rahijang soerawalan rahijangta mpeles awi rahijang ta rawoeng langit kamiadi sang

wrěti-kandajoen. sang wrětikandajoen mangka manak rahijang sěmpakwadja rahijangtang mandi minjak. rahijangta mandiminjak maka manak sang sěna rahijang sang sěna maka manak rahijang sandjaja.

Fol. 15 recto.

rahijang sañdjaja kawèkassan ring mèdang ratoe ring galoeh sang seuweukarma ikang hari ratoe galoeh mananèm sarwidjagih daladalèm gaweuj poedja lilir desa sewabakti ring batara oepati

rahijangtang wèrèh maka sija di ngacan rahijangtang wèrèh masa sija ti(ng)gal anak sapilantjeuk-

kan rahijangtang kědoel woeroeng ngaděg hadji kena ba(?) hang ja maka ngaran rahijang sěmpakwadja. rahijang

verso.

tang kědoel woeroeng ngaděg rata kena kěmir ngaran mangaděg wikoe-radja sija dja tohaan di koeningan anakna di tapa toe sija seuweu rahijang sěmpakwadja dja rahijang sañdjaja oedjar rahijang sandjaja samanaka ring ai aki lamoen kitoe ma karah oelah anggeus narahann ai aki sang apati oedjar sang apatih mangka dapět deui oerang njajangan sang hijang darma-siksa moelah mo denge tjare

Fol. 16 recto.

k na patih kalih koe rahijang sandjaja lamoen dek djaja prarang ma(ng)kat ti galoeh prarang ka mananggoel eleh sang ratoe mananggoel pw anala panoelak sandjata toeloej ka kahoeripan di prarang eleh kahoeripan na rahijangta woeloe kapeu noengkoel toeloej ka kadoel di prangrang eleh rahijang soepena noengkoel toeloej ka balitar di prang eleh rahijang isora noengkoel toeloej ka bali di prang eleh sang ratoe bima

verso.

ti inja rahijang sandjaja njabrang ka desa malajoe di pra(ng) di kemir eleh rahijangtang gana di prang deui ka keling eleh sang sri widjaja di prarang ka baroes eleh ratoe djajadana di prang ka tjina eleh pati sarrikaladarma poelang rahijang sandjaja ka galoeh ti sabra(ng) ndeh hoemeneng rahijangtang koekoe sang seuweukarma di arile di heueum deungna para patih goesti winengkasan pangoedjar ra kaparamartanam oerang mare

Fol. 35 recto.

k mawa tanggoeng ka rahijang sañdjaja moepoe omas sakati gangsal bawaeun oerang ka rahijang sañdjaja ti inja di heueum deui di galoeh deu(ng) para pati kalinam oerang njieun laboer di djalan gëde pakeun njoengsoeng sang seuweukrama da toeroet rahijangtang koekoe satěka

ka sisi(m)pang ka galoeh deung ka galoenggoeng di soengsoeng di sotjaan oedjar rahijangtang koekoe sang apatih bawa kami ma

verso.

rěk ka rahijang sañdjaja omas sakěti gangsal boah nija oedjar sang apatih poen tohaan

hanteu di pilarang na omasna běsi koe rahijang sañdjaja hengan hoeripna oerang rea

di pilarang anděh kahiměngan rahijangtang koekoe poelang deui ka arile di heueum deung na

para patih kalih oedjar rahijangtang koekoe na naha pakeun oerang bakti ka rahijang sandjaja

Fol. 45 recto.

sakitoe menakna ini tangtoe rahijang sempakwadja. ndeh nihan ta oedjar rahijangta loenga ka a-

rile ngababakan na koeningan karéngé koe rahijangta koekoe inja sang seuweukarma ngadég di koeningan seuweu rahijang sémpakwadja ramanena na pamarta ngawong rat kabeh dajeuh paradajeuh desa paradesa noesa paranoesa ti kéling bakti ka rahijangta koekoe rahijangta loeda dipoentang rahijangta

verso.

woeloe kapeu di kahoeripan rahijangta soepremana di wiroe rahijang isora di djawa sang ratoe bima di bali di koelon di toetang soenda njabrang ka desa malajoe rahijangta gana ratoe di kemir sang siwidjaja di malajoe sang wisnoedjaja di baroes sang brama sidi di keling patani rasi kandarma di ba rawan sang mawoeloe asoe di tjimara oepatah sang patja dana ratoe di tjina pahi kawisesa koe rahijangta

Fol. 37 recto.

koekoe pahi ngadégkeun hadji sang manitih saoegalah pa hi sang seuweukarma kawisesa kena mikoe-

koe tapak dang ngijang koening pangoetjap ka rahijang sañdjaja di galoeh koemaha sang apatih piparentaheun oerang hanteu di oerang di pikoela-kadang koe rahijangtang koekoe sang apatih leumpang doega-

an koe kita ka koeningan soegan oerang di padjar kojo iloe dina karija dja oerang hanteu di

verso.

bere njahoan daek loenga sang apatih těka maring koeningan marěk ka kadaton oemoen

bakti ka rahijangtang koekoe deh sang apatih na naha na bedja kita mana kita datang ka dinih oedjar sang apatih kami poen di titahan rahijang sandjaja di soeroeh

ngadoegaan ka dinih sada noe diwastoe roe didjian ratoe tjarek rahijangta koekoe oe sang apatih

Fol. 19 recto.

jogja ai di wastoe didjieun ratoe koe na oerang rea ngan ti rahijang sañdjaja ma hanteu nitah koe dek koela-kadang deung hamo kakami dja bogoh maehan koela-kadang baraja dja ai oge di salahkeun ka koeningan koe rahijang sĕmpakwadja ai beunang

rahijang sempakwadja njalahkeun ka koeningan ini mana ai mo didiaheuteunan koe rahijang sandja-

verso.

ja poelang deui sang apatih ka galoeh di tanja koe rahijang sañdjaja aki koemaha tjarek rahijangta koekoe ka oerang poen rahijang sañdjaja rahijangta koekoe toe meunang djadi tapana mikoekoe sang hijang darma kalawan sang hijang siksa noeroet talata sang roemoehoen ngawajangkeun awak tjarita bokeh koe oerang toeroet tanpa tingtimannana bijaktakeun koe oerang dja oerang sarwa kapoetraan oerang dja tohaan pahi anak

Fol. 17 recto.

ai para dinih di gĕrĕkan alah poen kami ti inja poelang deui ka galoeh rahijang sañdjaja sang woelan sang toemanggal poelang deui ka arile rahijang sañdjaja rahijang sañdjaja toeloej marĕk ka batara dang ngijang goeroe tjarek batara dang ngijang goeroe rahijang sañdjaja naha bedja mana sija datang ka dinih aja poen bedja kami poen kami di warang eleh poen kami meunang koe djadi poe

verso.

n goemati di boro(?)an koe sang woelan sang toemanggal sang pandawa ring koeningan poelang deui rahijang sandjaja ka galoeh tjarek sang woelan sang toemanggal sang pandawa ring koeningan mawa pisadjieun leumpang ka galoenggoeng wi-

dihan sadjoegala ma panglangka woeloeng moedeung satépahhan bras sapadangan saktika sija ka galoenggoeng mandég ring pakémbangan kasondong koe pakémbangan madjar ka batara dang ngijang goeroe tjarek dang ngijang

Fol. 42 recto.

goeroe naha ngabadja sija poen batara dang ngijang goeroe aja sang woelan sang toemanggal sang pandawa di koeningan bagija amwat sija datang ka dinih leumpang sija ka galoeh ala rahijang sañdjaja mangka mawa pisadjieun widihan sadjoegala ma saha palang woeloeng moeding sa tempoehha kawali wesi bras sapadangan sa

datang sija ka galoeh tjarek sang hijang sañdjaja naha bedja rahijang pakémbangan kami poen di soeroeh koe dang hijang verso.

goeroe rahijang sañdjaja mangka noe sangkěp mawa pisadjieun aja sang woelan sang toemanggal sang pandawa ri koeningan loenga rahijang sañdjaja těka ri harepeun batara dang ngijang goeroe tjarek batara dang ngijang goeroe rahijang sañdjaja lamoen kawisesa koe sija sang woelan sang toenanggal sang pandawa ring koeningan ai noeroet tjarek sija dja beunang koe ngai kawisesa toeroet tjarekkeng dja ai wěnang noedoetan (l. han)

Fol. 18 recto.

k rahijang lalori měnir těloean sapilantjeukan noe tjikal nja rahijang sěmpakwadja aděg batara dang ngijang goeroe di galoenggoeng rahijangtang kědoel aděg batara hinag boejoet di děnoeh rahijang ta mandiminjak aděg di galoeh tjarek sang rěsi goeroe karoenja ai koe rahijang sěmpakwadja hanteu di bogo ewe anak ing pwah rababoe kita leumpang hoesir rahijang sěmpakwadja kena

verso.

inja pideungeuneun sija satapa sang rěsi goeroe ngagisik ti poeloeng djadi djalalang bodas leumpang ngahoesir rahijang sěmpakwadja eukeur malit tjarek rahijang sěmpakwadja na naha djalalang bodas eta tos soempit nja mana di hoesir dek njoepit inja kapanggih rababoe eukeur mandi di sang hijang talaga tjandana tjarek rahijang sěmpakwadja ti mana keh e

Fol. 12 recto.

ta noe mandi eta di leled sampingna koe soempit beunang di leled aja deungeunna pwa aksari

kalih toeloej laloempatan ka těgal pwah rababoe di tjokot rahijang sěmpakwadja di pirabi kasihan na pwa rababoe nja mana di seuweu inja rahijang poerba-sora rahijang děmoenawan dwaan sapilantjeukan ngareungeu tataběhan hoemoeng goemoeroeh paparoengan tataběhan di galoeh

verso.

poelang ka galoeh tětěr noe ngigěl sadatang ka boeroean ageung tjarek rahijangta mandiminjak sang apatih na naha eta bedjana noe ngigěl di baroean ageung eta bawa siñdjang saparagi iweu keh

pamalaan ai těhěr bawa koe kita keudeukeudeu leumpang sang apatih ka boeroean ageu di baan

ka kadatwan na pwa rababoe di pirabi koe rahijangta mandiminjak di rabi kasihahan na pwah rababoe di seuweu

Fol. 47 recto.

patěmoean di ngaranan sang salah tjarek rahijang sěmpakwadja rababoe leumpang koe sija bwatkeu

n boedak eta ka rahijangta mandi-minjak antěrkeun patěmoean

sija sang salah twah leumpang pwah rababoe ka galoeh ai di titah koe rahijang sěmpakwadja mwatkeun boedak eta beu nang sija ngeudeungeudeu ai teh tjarek rahijangta mandi minjak anak ai toe kita sang sa

verso.

lah tjarek sang apatih koe sija teundeun ka na djambangan bawa ka těgal di bawa koe sang apa tih ka těgal sapamoepoer sang apatih ti těgal mětoe ikang asrama tog ka langit kabireu ngeu koe rahijangta mandiminjak sang a(pa)tih hoesir deui

ngeu koe rahijangta mandiminjak sang a(pa)tih hoesir deui teudeun sija boedak ta di hoesir koe sang apatih ka těgal kasondong hiroep di baan ka hareupeun rahijangta mandi-minjak di ngaranan

Fol. 43 recto.

baroek oerang hanteu dina anak tjarek sang rési goeroe leumpang sija ti heula ka batoer sija deui anak ing leumpang sija poeah aksari

djaboeng hoesir bagawat rési makandria na pideungeuneun satapa anak ing leumpang pwah rababoe datang ka batoer na hanteu di akoe rabi njeueung inja wedadari gélis ti inja njian maneh pwa mañdjangan dara na ba-

gawat rěsi makandria njian manahra njian kěbo woelan sida pasanggamman tjarek sang rěsi goeroe ate

verso.

n anak ing pwa sang hijang sri leumpang sija ngadjadi ka lantjeuk sija kapwa aksari djaboeng ti inja leumpang pwa sang hijang sri

ngadjadi inja pwa boengngatak mangalengale tjarek sang mangoekoehan nama deui kalih oerang ngabonga

leumpang ka těgal sadatang ka těngah těgal kasampak pwa mañdjangan dara di rakejan kěbo

woelan di gĕrĕkan koe sang pantja poetra beunangna sama ja aseu noenoembak inja ti heula noe ngĕnaan

Fol. 41 recto.

katoedoch dja ai anak dewata sang woelan sang toemanggal sang pandawa di koeningan kawisesa koe batara dang ngijang goeroe sang woelan [sawoelan] di djieun goeroe hadji kadjangan sang toemanggal di djian goeroe hadji kalanggara di bala moha sang pandawa ring koeningan djadi goeroe hadji lajoewatang sang poeki djadi goeroe hadji pagĕr wĕsi sang mani sri di djian boejoet haden rahasije

verso.

di poentang boejoet haden toendjoeng poetih di kahoeripan boejoet haden soemadja djahdi pagadjahan boejoet haden pasoegihan djadi batoer boejoet haden padjoeroengan dilěm boehoeboejoet haden da ngangdong di bala radja boejoet haden pagérgoenoeng di ma

ntoer boejoet haden moela darma di prahijangan boejoet haden batoe tihang di koeningan.

Fol. 38 recto. leumpang maratkeun hoesir tohaan di soenda toeloej di poeloeng mi

> na(n)toe koe tohaan di soenda ti inja di tinggalkeun ngahoesir ra boejoet sawal tjarek ra boe-

> joet sawal saha sija ai poen seuweu sang sěna ai nanjakeun poestaka

> bawara (1. batara) boejoet sawal eusina ma ratoening bala sariwoe pakeun seda pakeun sakti pame-

verso.

re sang rési goeroe di bikeun koe raboejoet sawal ti inja poeloeng ka galoeh rakejan djambri toeloej

di prang deung rahijang poerbasora paeh rahijang poerba sora lawasnija ratoe toedjoeh tahoen. di silihan koe rahijang djambri inja rahijang sandjaja tjarek rahijang sandjaja sang apatih leumpang sija nanja ka batara dang hijang goeroe koe piparintaheun oerang inih sadatang sang apatih ka galoenggoeng tjarek batara dang hijang goeroe nang na

Fol. 44 recto.

ha bedja sija sang apatih poen kami di titah koe rahijang sañdjaja menta di parintaheun adi rahijang poerbasora hanteu di bikeun koe batara dang hijang goeroe tjarek batara dang hijang goeroe rahijang sandjaja leumpang njandoge maneh elehkeun goeroe hadji pager wesi elehkeun goeroe hadji mananggoel elehkeun goeroe hadji

tepoes elehkeun goeroe hadji balitar loenga rahijang sandjaja elehkeun sang woelan sang toemang

verso.

gal sang pandawa ring koeningan njadoge na kasaktijan kenana ta sang woelan sang toemanggal sang pa

ndawa ring koeningan njadoge na kasaktijan sang woelan sang toemanggal sang pandawa ring koeninga

n hanteu kawisesa dang ngijang goeroe mana ingelehkeun inja sakti rahijang sandjaja ka koeningan

toeloej di prangrang eleh rahijang sañdjaja di gěrěkan ti kariloh ka nir ngan oendoer rahijang sandjaja da ra

Fol. 46 recto. inja piraraeun kěna di toembak koe sang writikandajoen [a] kěbo woelan deung pwa mañdjangan da

> ra loemapat ka patapaana noe datang paeh di toetoerkeun koe sang writikandajoena pwa boenga

tan mangalengale kasondong nginangdeung pwa mañdjangan dara koe sang writikandajoen di baan poelang ka galoeh ka rahijangta ri mědang djati lawasnija ratoe aděg ratoe lima wělas tahoen. di si

verso.

lihan koe sang writikandajoen di galoeh mirabi pwa boeng ngatak mangalengale na sang mangoekoehan njijan maneh panghoema sang karoengkalah njian maneh panggerek sang katoemaralah njian maneh panjadap sang

sandanggrěba njian maneh padagang ti inja beuteu njian maneh pahoena beuteung panggěrěk

beuteung njadap beuteu padagang koe sang writikandajoen dijaděgkeun sang mangoekoehan rahijangtang koelikoeli sang ka

Fol. 39 recto.

roengkalah diadégkeun rahijangta soerawoelan sang katoeng maralah diadégkeun rahijangta mepales-awi sang

sandang-gréba diadégkeun rahijangta rawoenglangit. sang writikandajoen adég di galoeh ti inja

loemakoe ngaradjarési ngangaranan maneh rahijangta liménar basana angkat saboemi djadi manik sa koeroengan inja noe njian na poerbatisti lawasnija ratoe salapan poeloeh tahoen di silihan koe rahijangta koelikoeli lawa

verso.

snnija ratoe dalapan poeloeh tahoen di silihan koe rahijangta soerawoelan lawasnija ratoe genep tahoen ka toedjoehna panteg kena goreng twah disilihan koe rahijangta peles-awi lawasnija adeg ratoe saratoes dwalikoer tahoen kena rampes twah di silihan koe rahijangta rawoeng langi-

t lawasnija aděg ratoe gěněp poeloeh lima tahoen disilihan koe rahijangta mandiminjak seuweu

Fol. 13 recto.

sang sěnna lawasnija ratoe toedjoeh tahoen na rahijangta mandiminjak di silihan koe sang sěna lawa

snija ratoe toedjoeh tahoen disili djoengkat koe rahijang poerbasora na sang sěna di intarkeun

ka goenoeng marapi di seuweu rakejan djambri anggeuh sa kamantrian loenga ka rahijangta kědoel

ka dinoeh menta diboenikeun tjarek rahijangta kĕdoel poetoe ai moemoel kapangkoekka

verso.

n koc sija soegan sija kanjahoan koe ti galoch leumpang sija hoesir sang woelan sang toemanggal sang pandawa ring koeningan deung anak pahatoe sija tjarek rakean djambri ai anak rahijang sang sena di djoengkat diintarkeun koe rahijang poerbasora lamoen kitoe mawa boga kami ngasoehan ngan moe-

lah mo samboet samaja ai moga oelah měnang prangan lamoen sija ngalaga pri ka kami ngan sija.

Fol. 34 recto.

bo gělisan debana bawa bahetra piting děpa boekana bwa tan sarwo sañdjata oerang ka noesa děmba data(ng) sira loenga balajar karěngeu koe sang si wiragati dek mwatkeun pwa sangkarring rě tjang hadji toendjang hadji di toempakeun di na liman poetih dek ngadjangdjang toeroet boeraan mo mo gana tingka rahijangtang koekoe sang si(wi)karma ka noesa děmba toeloej ka kadatwan tjalik toekangeun sang si wi

verso.

ragati rahijangtang koekoe di hoesir koe limman poetih loempat ka boeroean mawa pwa sang kari hanteu aja poelang deui kakadatwan liman poetih ta bakti ka rahijangtang koekoe poelang deui ka rahijangtang koekoe ka arile di bawana limman poetih deung pwa sang kari ma ngoeni naha noe hanteu omas sa goeri sa petong sa paha sa patapajan toeloej ka galoeh ka rahijang sandjaja hanteu sindang ka

Fol. 33 recto.

arile di bawana liman poetih di roengkoep koe loengsir poetih toedjoeh kajoe di watang koe premata mas mirah komara hi(n)ten datang sija ti desa demba toeloej ka kadatwan sateka rahijang tang koekoe ring kadaton modjar rahijang sandjaja soeka mireungeu limman poetih tanja mana toeloej di pitoetoe(ng)gangan dijaseukeun pwa sangka rika ka rahijang sandjaja sateka ring dalem hanteu poelang deui da

verso.

oedjar rahijang sañdjaja na naha toe karempenn ai ajeuna krěta ai debapangkoe rahijangtang koekoe sang siwikrěma hanteu noe ngalañtjan ai ajeuna ajeu noe takarah alas dang ngijang goeroe di těngah alas rahijang isora ti wetan para lor paraga deung tji lotiran ti koe lon taroem ka koelon alas alas tohaan di soenda dah sěděng poelang rahijangtang koekoe ka ari

Fol. 32 recto.

le sadatang ka arile pateg hañtja di bawana ja ta sapala jaga dirgadisi lodah modjar rahijang sañdjaja ngawwarah anaknira rěkejan panaraban inja rahijang tampěran hajwa de k noeroetan agama ai kena ai mrětakoetna oerang reja lawasnija ratoe salapan ta

hoen di silihan koe rahijang tampěran těmbeuj sang rěsi goeroe majoega taradjoe djawadipa taradjoe ma

verso.

inja galoenggoeng djawa ma ti wetan di pamana soenda hana pandita sakti ngaranija bagawat sadjala

djala pinědjahan tanpa dosa mangdjanma inja sang manarah anakna rahijang tampěran

dwa sapilantjeukan deung rahijang banga sang manarah ma lěs hoetang rahijang tampěran sini

kěp deneng anaknira koe sang manarah di pañdjara wěsi na rahijang tamperan datang rahijang banga tjě

Fol. 31 recto.

rik teher mawakeun sekoel kana pandjara wesi kanjahoan koe sang manarah toeloej di prarang deung rahijang banga kena moekana rahijang banga koe sang manarah ti inita sanga koe sang manarah ti inita sanga koe sang

manarah ti inja sang manarah adég ratoe di djawa pawwatan tjarek djawana rahijang tampéran lawasnija ratoe toedjoeh tahoe n kena twa sija bogoh ngaroesak noe di tapa mana sija hanteu heubeul ngadég ratoe sang manarah lawa

verso.

nnija ratoe dalapan poeloeh tahoen kena rampesna agama sang mani sri lawasnija ratoe gĕ

něp poeloeh tahoen kena isis di sang hijang siksa sang tariwoelan lawasnija ratoe

toedjoeh tahoen sang wilěngan lawasnija ratoe toedjoeh tahoen o o o o nděh nihan te(m)beu

j sang rési goeroe miseuweukeun sang haliwoengan inja sang soesoek toe(ng)gal noe moenarna pakwan rédjeung

Fol. 30 recto.

sang hijang haloe wési noe njaeuran sang hijang rantjamaja midjilna ta sang hijang rantjamaja ngaran koela sang oe doebasoe sang poeloenggana soeroegana ratoe hijang banaspati sang soesoektoenggal injana njiana pala(ng)ka(h) sriman sriwatjana sri badoega maharadja diradja ratoe hadji di pakwan padjadjaran noe mi

kadatwan sri bima oentarajana madoera soera dipati inja na pakwan sri ratoe dewata kawékas

verso

san sang soesoektoenggal pawwatanna lémah soeksi lamah hadi kaprémana radja oetama lawasnija ratoe saratoes tahoen rahijang banga lawasnija ratoe toedjoeh tahoen kena twah sija mo makejan na aga

ma bener rakejanta ri mědang lawas aděg ratoe toedjoch tahoen rakejanta diwoes lawa

snija ratoe opat likoer tahoen rakejanta woewoes lawasnija ratoe toedjoeh poeloeh dwa tahoen saloema

Fol. 36 recto.

hing hoedjoeng tjariang lawasnija ratoe těloe tahoen kaopatna panteg kena salah twah daek ngala ewe sama ewe rakejan gěndang lawasnija ratoe těloe likoer tahoen dewa sang hijang lawas

nija ratoe toedjoe tahoen prěboe sang hijang lawasnija ratoe sawělas tahoen prěboe ditija maharadja lawasnija ratoe toedjoe tahoen saloemahing windoe radja lawasnija ratoe těloe likoer tahoen sang loe-

verso.

mahing krěta lawasnija ratoe salapan poeloeh dwa tahoen kena mikoekoe na twa rampes toeroen na

krětajoega di silihan deui koe sang loemahing windoe radja teu heubeul aděg lawas

nija ratoe dalapan wělas tahoen di silihan koe sarrakeja darmasiksa pangoepatija

sang hijang wisnoe inja noe njia(n) sang hijang binajapanti noe ngadjadikeun para kaboejoetan ti sang

Fol. 20 recto.

rama ti sang rěsi ti sang disri ti sang tarahan ti na parahijangan ti na bagina ti sang wikoe noe ngawakan djati soeda mikoekoe sang hijang darma ngawakan sang hijang siksa lawasnija ratoe saratoes

limapoeloeh tahoen manak saloemahing taman lawasnija ratoe génép tahoen manak deui

saloemahing tandjoeng lawasnija ratoe dalapan tahoen manak saloemahing kikis lawasnija ratoe dwa li-

verso.

koer tahoen saloemahing kiding lawasnija ratoe toedjoe tahoen manak aki kolot lawasnija ratoe

sapoeloeh tahoen manak deui prěboe maharadja lawasnija ratoe toedjoe tahoen kena kabawa koe

kalawisaja kabañtjana koe seuweu di manten ngaran tohaan moedoet agoeng di pi-

panoembasna oerang reja sakan noe angkat ka djawa moemoel noe lakija di soenda prangrang di madjapa-

Fol. 21 recto.

hit ajana seuweu prěboe wangi ngarana injana prěboe nis kalawastoe kañtjana noe soeroep di noesa

larang ring giri wanakoesoema lawasnija ratoe saratoes opat tahoen kena rampesna a

gama krětajaga tandang paom pojwa pon kenana ratoe eleh koe satmata noeroctna

ngasoeh hijang boeni sorra noe soeroep ka gěgěr omas batara goeroe di djampang sakitoe noe di toeroet koe

verso.

noe mawa lěmah tjai batara goeroe di djampang ma inja noe njia(n) roekoe sang hijang pake basa noe wastoe di djija(n) ratoe beu

nang noe paka brata sewaka ka kadawata noe di roe oge pake ang hijang indra roekoe ta sakitoe soegan aja noc dek noeroetan inja twa noe soeroep ka noesa larang daek eleh koe satmata mana na krětajoega eleh koe noe ngasoeh nja mana sang rama ek mangan sang rěsi enak ngarěsisasana ngawa-

Fol. 22 recto.

kan na poerba tisti poerba djati ti sang disi enak masini ngawakan na manoesasana ngadoeman alas parijalas koe beet hamo di oekih koe gĕde hamo di oekih nja mana sang tarahan enak lalajaran ngawakan manoe radjasasana sang hijang apa tedja bajoe akasa sangboe enakenak ngaloe(ng)goeh di sang hijang djagat palaka ngawakan sang hijang radjasasana angadèg di sang hijang ling

verso.

ga wěsi brata sija poedja tanpa loem sang wikoe ek ngadewasasana ngawakan sang hijang watang ageung enak ngaděg manoe-radja-soenija tohaan di galoeh inja noe soeroep di goenoeng tiga lawasnija ratoe toedjoe tahoen kena salahna twa bogo di estri larangan ti kaloearan di silihan koe prěboe nalendra poedja prěmana inja sang ratoe djaja dewata sang mwa(k)ta ri rañtjamaja lawasnija ratoe těloe poeloeh salapan

Fol. 23 recto.

tahoen poerba tisti poeba djati mana mo kadatangan koe moesoe ganal moesoe alit soeka krata tang lor kidoel koelon wetan kena krata rasa tan krata djalabi di na oerang reja dja loba di sang hijang siksa di silihan inja koe preboe soerawisesa inja noe soeroep ka padaren kasoeran kadiran koewanen prangrang lima welas kali hanteu eleh ngalakoekeun bala sariwoe prangrang ka kalapa deung aria boerah prangrang ka tandjoeng

verso.

prangrang ka atjol kiji prangrang ka wahanten-girang prangrang ka simpang prangrang ka goenoeng batoe prangrang ka saoeng agoeng prang

ka roemboet prangrang ka goenoeng prangrang ka goenoeng bandjar prangrang ka padang prangrang ka panggoakkan prangrang ka moetoer prangrang ka hanoem prangrang ka pagér wési prangrang ka médang kahijangan ti inja noe poelang ka pakwa(n) deui hanteu noe nahoenan deui panteg hañtja di bwana lawasnija ratoe opat

Fol. 24 recto.

wělas tahoen prěboe ratoe dewata inja noe socioep ka sawah tampian dalěm loemakoe ngaradja rěsi ta pa pwa soesoesoembělehan niat tindja brěsi soetji wasah di soenat ka toekangna djati soenda těka datangna bañtjana moesoeh ganal tamboe sangkane prangrang di boerwa ageung pědjah tohaan sarrendet deung tohaan ratoe sang hijang hana pandita sakti di roeksak sang pandita di soeme-

verso.

deng sang pandita di tji rañdjang pinědjahan tanpa dosa katiban koe tapak kikir sang pandita di djajagiri linaboehaken ring sagara hana pandita sakti hanteu dosana moedi rahijang ngaranija linaboeha-

kěn ri sagara tan kěneng pati hoerip moewah moksa tan pa ti(ng)gal raga tikang ri

doenija sinagoehnija ngaranija hijang kalinganija itna jatna sang kawoeri hajwa ta sira kabalik poepoea

Ful. 27 recto.

saan samangkana ta prětjiñta prěboe dewata lawasnija ratoe dalapan tahoen kasalapan pante-

g hantja di na bwana di silihan koe sang ratoe saksi sang mangabattan ri tasik inja noe soeroep

ka pengpelengan lawasnija ratoe dalapan tahoen kena na ratoe ratoe twana kabañtjana koe estri larangan ti kaloearan deung kana amboe tere matimati wong tanpa dosa ngarampas tanpa prě

verso.

ge tan bakti ring wong ngatoeha asampe ring sang pandita adja tinoet de sang kawoeri polah sa(ng) nata mangka na sang préboe ratoe tjarita inja tohaan di madjaja eleh prangrang ma(ng)ke tan nitihhi ring kadatwa(n) oe ngi boeda sang hijang pañdji mahajoe na kadatwan di balaj tingkah manlah taman mihapitkeun dora larangngan noe magawe bale bobot pitoe wèlas djadjar tinoelis pinarada warnana tjatjaritaa

Fol. 28 recto.

n hanteu ta joega dopara kasiksa tikang wong sadjagat kréta ngaranija hanteu noe ngajoega sanghara kréta kréta dopara loeha goemiti tang kali sanilakendra wwatnika sangke lamanija manggirang loeměkas madoemdoem tji ring manoegraha wěka ka hatina noeda wisajanija manoe-

roenakeun prétapa poetoe ri pangti rija tjaika tininggallan nidra wisajani baksa kalang wong hoema darverso.

pa mamangan tan iga jan tan djědjělakan lawasnija ratoe kapa kalajan pangan tatan agama gajan kewa lija mamangan sadrasa noe soeroep ka sakan beuhar lawasnija ratoe gěně(p) wělas tahoen disilihan koe noe sija moelija lawasnija ratoe saděwě-dasa těmbeuj datangna prěbeda bwana alit soemoeroep ring ganal mětoe sanghara ti sělam prang ka radja galoeh elehna radja galoeh prang ka kalapa elehna

Fol. 29 aan de eene zijde na kalapa prang ka pakwan prang ka galoeh prang ka data prang ka madiri prang ka patege prang ka djawa kapala eleh na djawa kapala prang ka gěgělang njabra prang ka saladjo pahei eleh koe selam ki toe kawisesa ka děmak deung ti tjarěbon poen. o o o.

Wij vestigen de aandacht van den lezer nog op den inhoud van fol. 14 recto t m midden 15 recto welke, hoewel niet direct verband houdend met ons onderwerp en daarom hier verder onbesproken gelaten, van niet gering belang is voor de geschiedenis van Java onder koning Sañjaya, vooral in het licht gezien van G. Cædes' jongste ontdekking aangaande de beteekenis van het koninkrijk Criwijaya.

Waar de in de kroniek vermelde feiten, waar zij gecontroleerd kunnen worden, juist blijken te zijn (Sěna de vader van Sañdjaja in de Tj. Par. = Sanna van de inscriptie van Tjanggal) worden wij in onze opinie versterkt, dat de Tj. Par., mits met kritiek gebruikt, waardevolle gegevens voor de geschiedenis van Java kan aanbrengen.

De vertaling van de bedoelde passage laten wij hier volgen: ............ godheid. Fluks werd het boek genomen door rahyang Sañdjaja; toen hij thuis gekomen was maakte hij het boek open; dit luidde: takarah (?) ong geen stoornis zij er in de Krětajoega; sterk de werken van den koning .......... steeds zonde; Çiwa en Kali en Baprakeçwara, de Wijzen, de Vorsten der goden, de Scheppers, de hoogste der goden en der zeven koningen van de vier Joega's. 1)

Toen overpeinsde de rési goeroe in stilte om sang Kandiawan en sang Kandiawati <sup>2</sup>) te maken. Vervolgens gewonnen deze rahyangta Koelikoeli, rahyangta Soerawoelan, rahyangta Mpelesawi rahyangta Rawoeng langit, en de jongste (?) sang Wrětikandajoen.

Sang Wrětikandajoen gewon toen rahyang Sěmpak wadja en rahyangta Mandi-minjak.

Rahyangta Mandi-minjak gewon sang  $S_{cna}$ .

Rahyang sang Sěna gewon rahyang Sandjuju.

Rahyang  $\xi_{\ell\ell i,\ell i} j_{\ell i} j_{\ell i}$  hield verblijf te Mědang (als) vorst van Galoeh.

Sang Seuweukarma, de jongere broeder van den Vorst van Galoeh, plantte allerlei ............ en bloemen(?). Hij maakte vereering ter navolging in de desa: de Çiwavereering aan den Offerheer.

#### (Volgt een duistere passage)

Einde fol 15 verso t|m fol 16 verso: De patih zeide: 't Is ons weer gelukt de heilige Dharmasiksa te eerbiedigen. Moge de woorden van de beide patihs niet gehoord worden door rahyang

<sup>1)</sup> Een zeer bedorven Sanskrit cloka.

<sup>2)</sup> De Adam en Eva van de Javanen (\*)

Sandjaya; wanneer men in den strijd overwinnaar verlangt te zijn, trek dan op van uit Galoeh tegen Mananggoel; de vorst van Mananggoel legt het erbij af. De heer Anala moet de wapenen steunen.

Daarna naar Kahoeripan, dat aangevallen moet worden; Kahoeripan delft het onderspit, de rahyang Woeloekapeu geeft zich over.

Daarna naar Kadoel om te vechten; rahyang Soepěna geeft zich over.

Daarna naar Blitar, men vechte tegen rahyang Isora, deze geeft zich over.

Daarna naar Bali, de vorst van Bima geeft zich, na aangevallen te zijn geworden, over.

Van hier steekt rahyang Sandjaja de zee over naar de desa Malajoe; men vecht tegen Kemir, de rahyang Gana legt het af. Men vecht weer tegen Keling, sang Sri Widjaja legt het af.

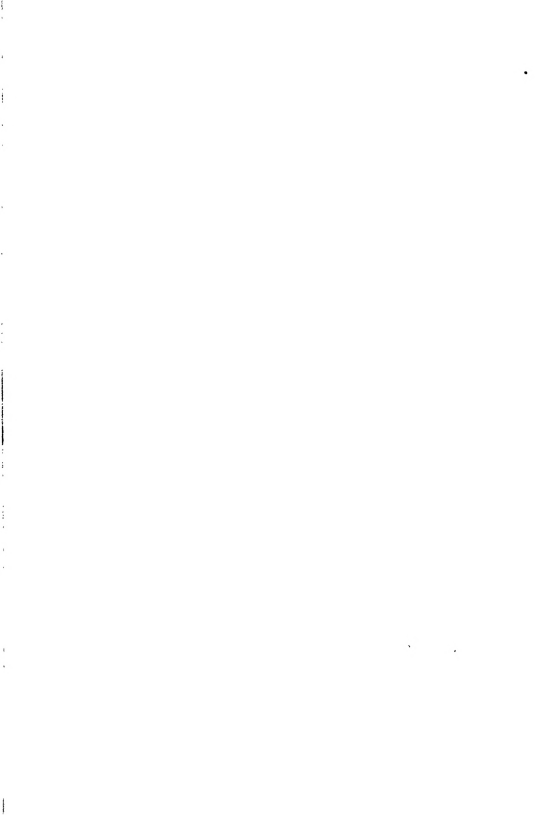
Men vecht tegen Baroes, de ratoe Djajadana legt het af. Men vecht tegen China, de Pati Sarikaladarma legt het af.

Dan gaat rahyang Sandjaja van Sabrang (overzeesche landen) terug naar Galoeh.

#### Op een andere plaats (fol 45 verso.)

In het westen, het uiterste van Soenda, de zee overstekende, naar Malajoe. Rahyang Gana koning van Kěmir Sang Siwidjaja 1) te Malajoe. Sang Wisnoedjaja te Baroes. Sang Brahma sidi te Kěling enz.

<sup>1)</sup> lees: Sriwidjaja,



## Epigraphische Aanteekeningen

door

Dr. N. J. Krom.

#### XIV. Jayabhaya en Kāmeçwara,

In zijn opstel "Historische gegevens uit de Smaradahana" 1) wijdt R. Ng. Poerbatjaraka aan het slot een korte beschouwing aan de beide Kadirische koningen, wier namen hierboven staan. In een voorafgaand betoog is hij er in geslaagd het in hooge mate waarschijnlijk te maken, dat het steeds dezelfde vorst Kāmeçwara I is, die de oorkonden van Pikatan uit 1038 (waar zijn naam als Bāmeçwara gelezen was), Toeban uit 1051 (de eenige waar aan de lezing Kāmeçwara niet getwijfeld is) en Ploembangan uit 1062 (waar men oorspronkelijk Parameçwara had meenen te vinden) heeft uitgevaardigd. Deze conclusie wordt in een Naschrift van Dr. Bosch 2) bevestigd, en wij kunnen er ons dan ook volkomen mee vereenigen.

Het zonderlinge van het geval is nu echter, dat er in denzelfden tijd nog een andere koning blijkt te regeeren, de bekende Jayabhaya. De zaak is namelijk deze, dat in 1038 en 1051 Kāmeçwara voorkomt, in 1057 en 1058 (oorkonden van Ngantang en Goerit) Jayabhaya, in 1062, zooals wij daareven zagen, opnieuw Kāmeçwara, en eindelijk in 1079 (jaar van den Bhāratayuddha) wederom Jayabhaya. Beiden hebben Daha als residentie. Poerbatjaraka tracht zich uit de moeielijkheid te redden, door aan te nemen, dat de twee koningen gelijk-

<sup>1)</sup> Tijdschr. Bat. Gen. 58 (1919) pag. 461-489.

<sup>2)</sup> Idem, pag. 490-492.

Í

tijdig ieder over een deel van Java geregeerd hebben; terecht heeft o.i. reeds Dr. Bosch opgemerkt, dat deze verklaring niet zonder meer aanvaard mag worden. De gemeenschappelijke residentie achten wij een onoverkomelijke hinderpaal. Daarbij komt nog, dat inscripties der beide vorsten in elkanders onmiddellijke nabijheid gevonden zijn (Goerit en Ploembangan) en zij, wat dat aangaat, klaarblijkelijk over juist hetzelfde gebied, niet over verschillende deelen van Java heerschten. Indien niet alle teekenen bedriegen, was zoowel Kāmeçwara als Jayabhaya de te Daha gevestigde koning van hetgeen men het rijk van Kadiri noemt. Tot voor kort hebben wij dan ook een andere oplossing van de moeielijkheid voorgestaan, dat namelijk de "Parameçwara" van 1062 een usurpator zou zijn geweest, die zich tijdelijk van het bewind had meester gemaakt en Jayabhaya had doen wijken. 1) Nu de van elders geheel onbekende Parameçwara zich echter ontpopt als de sinds 1038 regeerende Kāmeçwara, verliest deze opvatting aan waarschijnlijkheid. Wij zouden haar dan ook liever weder verlaten, en een ander antwoord op de vraag naar de verhouding tusschen de beide vorsten willen zoeken.

Wij gaan daarbij uit van het jaartal op Jayabhaya's oorkonde van Goerit. Toen Brandes daarvan voor het cerst een papier-afdruk in handen kreeg, deelde hij mede, dat het jaartal 1068 was 2), doch reeds een paar jaren later gaf de ontvangst van een beter leesbare afteekening hem aanleiding, dit getal in 1058 te verbeteren. 2) Dat er inderdaad reden tot weifeling was, mag men ook opmaken uit de omstandigheid, dat Brandes, een andere afteekening van dienzelfden steen — dien hij op dat oogenblik echter niet thuis kon brengen — aantreffend in de Rijksuniversiteitsbibliotheek te Lei-

<sup>1)</sup> Inleiding tot de Hindoe-Javaansche kunst (1920) pag. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bij Verbeek, Oudheden van Java (Verh. Bat. Gen. 46, 1891) p. XVIII.

<sup>3)</sup> Notulen Bat. Gen. 1893 p. 73.

den, het jaartal opnieuw als 1068 las¹), eerst later is gebleken, dat deze onbekende inscriptie geen andere dan die van Goerit was en is haar opnieuw een dateering in 1058 toegekend²). Nu behoeven wij aan de "zeer gebrekkige" Leidsche afteekening geen bijzondere waarde te hechten en kunnen ons veilig houden aan de ook volgens Brandes "zekere" lezing van het cijfer in kwestie als 5, maar met dat al moet het toch op de een of andere manier iets van een 6 hebben.

Wanneer wij nu verder zien, dat Brandes het jaartal op de inscriptie van Ploembangan als 1062 heeft opgegeven bij precies dezelfde gelegenheid, dat hij den steen van Goerit in 1068 stelde, dan dringt zich vanzelf de mogelijkheid aan ons op, dat bij Ploembangan ook dezelfde vergissing kan zijn begaan als bij Goerit. Het zou waarlijk niet verwonderlijk zijn, als bij deze twee ongeveer gelijktijdige oorkonden een zelfde soort cijfer gebruikt was en in beide gevallen de 5 van een zoodanigen vorm was, dat hij gemakkelijk met een 6 kon worden verward. Bij de eene oorkonde heeft Brandes later gelegenheid gehad zichzelf te verbeteren, bij de andere heeft hem toevallig de aanleiding daartoe ontbroken.

De aanwezigheid van afgietsels dezer beide steenen in 's Rijks Ethnograpisch Museum 3) stelde ons in staat, de zaak verder na te gaan; hoewel dit materiaal natuurlijk niet de absolute zekerheid der origineelen verschaft zullen eventueele gietfouten toch wel niet een belangrijke afwijking in de cijfervormen hebben veroorzaakt. Wij laten de beide cijfers, met een paar andere ter vergelijking hier volgen.

<sup>1)</sup> Enkele oude stukken betrekking hebbende op Oud-Javaansche opschriften en bewaard in de Rijks Universiteits Boekerij te Leiden, Tijdschr. Bat. Gen. 47 (1904) p. 453. Verg. Verh. Bat. Gen. 60 (1913) p. 163.

<sup>2)</sup> Tijdsch. Bat. Gen. 56 (1914) p. 243.

<sup>3)</sup> Juynboll, Catalogus R.E.M., V, Javaansche Oudheden (1909) p. 234 no. 3000 en 3001 [dit laatste afgietsel zelf draagt het foutieve nummer 3005.]



a en b: gewoon type 5
c: inscr. Cane
d: "Goerit
e: "Ploembangan.

Waarin de moeielijkheid schuilt, blijkt met één oogopslag. De gewone 5 heeft aan het bovenstuk den rug naar rechts en de opening naar links, terwijl daaronder de staart eveneens naar links gewend is. Het cijfer van Goerit heeft wel eenzelfden staart, maar daarentegen van boven den rug naar links en de opening naar rechts. Wat dat aangaat, komt het dus overeen met de 6, welke dezelfde eigenaardigheid vertoont.

Nu stellen wij voorop, dat klaarblijkelijk te Goerit en Ploembangan hetzelfde cijfer is bedoeld; daaraan laat de overeenkomst tusschen beide teekens geen twijfel. Zij stellen beide een 5 of beide een 6 voor, maar dat op de eene plaats 5, op de andere 6 zou moeten worden gelezen, is uitgesloten. Heeft Brandes terecht het jaartal van Goerit als 1058 opgegeven, dan is noodwendig dat van Ploembangan 1052. De vraag is slechts, of hij met die lezing al dan niet gelijk heeft gehad.

Wij voor ons gelooven die vraag zeer zeker bevestigend te moeten beantwoorden. Kenmerkend voor dit cijfer is in het bijzonder de puntige linker bovenhoek, die het ten eenenmale van een 6 onderscheidt; deze laatste immers vertoont juist altijd een ronden rug. Wij vermoeden dan ook, dat onduidelijkheid van dien puntigen hoek op den papierafdruk en de Leidsche afteekening tot de lezing 6 heeft geleid.

Men zou nu verder kunnen redeneeren: als dit cijfer dan, bij gebrek aan den vereischten ronden rug, geen 6 is, lijkt het, gelet op alle andere Oud-Javaansche cijferteekens, het meest op een 5, en dus zal het wel cen 5 moeten voorstellen, ook al moet de omgedraaide stand van het bovenstuk onverklaard blijven. Het is echter niet noodig ons met zulk een redeneering tevreden te stellen, dank zij het bewaard blijven van den tusschenvorm, dien wij hierboven als no. c gaven. Hij is ontleend aan Airlangga's inscriptie van Cane 1) en dus ongevee: een eeuw ouder dan de ons thans bezig houdende oorkonden.

Bij dit teeken nu blijkt nog duidelijk de verwantschap met no. a en b; slechts is de rug recht gemaakt en daar zonder meer de staart aan verbonden. Het opmerkelijke is echter, dat daarmede vanzelf de opening naar links van het bovenstuk verdwenen is en daarenteger de zich naar rechts wendende bocht van den staart reeds den indruk van een opening naar diezelfde zijde geeft. Men ziet, welk een geringe wijziging de rug nog maar behoeft te ondergaan om de typen no. d en e op te leveren. Kortom, terwijl men zich met recht zou afvragen, als men no. b en no. d naast elkaar zet, hoe deze beide een zelfde cijfer kunnen vertegenwoordigen, geeft no. c cen onzes inziens zeer duidelijke verklaring van den overgang.

Onze conclusie is dus, dat wij geheel met Brandes meegaan, waar hij de oorkonde van Goerit in 1058 dateert, maar als noodzakelijk gevolg daarvan de inscriptie van Ploembangan in 1052 stellen. Daarmede is dan tevens de in het begin dezer Aanteekening gereleveerde moeielijkheid verdwenen. Kāmeçwara heeft ongestoord

<sup>1)</sup> Bij Brandes, Oud-Javaansche Oorkonden (Verhand. Bat. Gen. 60, 1913) p. 120 no. LVIII. Het middelste cijfer van het jaartal houden wij niet voor een 4, doch voor een 5. De oorkonde zou dus eerst in 953 uitgevaardigd zijn, en het eerste uiterlijke teeken van Airlangga's daadwerkelijk optreden naar een later tijdstip verschoven worden.

geregeerd van minstens 1038 (Pikatan) tot 1052 (Ploembangan) en zijn opvolger Jayabhaya heeft eveneens zonder onderbreking het rijk van Kadiri beheerscht, van minstens 1057 (Ngantang) tot 1079 (Bhāratayuddha).

#### XV. De dateering der koperplaten van Bendosari.

Indertijd hebben wij trachten aan te toonen <sup>1</sup>), dat het edict van Bendosari moet zijn uitgevaardigd tusschen 1272 (optreden van Hayam Wuruk als zelfstandig koning) en 1287 (verschijning van den Nāgarakṛtāgama).

De publicatie eener in 1280 gedateerde oorkonde van Trawoelan <sup>2</sup>) geeft gelegenheid dien termijn tot de helft te begrenzen, en hoewel de zaak nu niet zoo bijster belangrijk is, willen wij volledigheidshalve dit onderzoek niet achterwege laten. Evenals in bedoeld opstel maken wij daarbij gebruik van de opgaven der op het tijdstip van uitvaardiging in functie zijnde ambtenaren. Weliswaar ontbreken te Trawoelan door het verloren gaan van plaat 2 juist de hooge functionarissen, maar wat er overschiet is voor ons doel voldoende.

Wij vinden dan vooreerst als samgět i manghuri te Bendosari een zekeren Smaranātha, te Trawoelan een Agreçwara, welke laatste te Bendosari als samgět i pamwatan voorkomt. Daar nu de functie i pamwatan lager op de ranglijst staat dan i manghuri, zou men reeds dadelijk kunnen vermoeden, dat de ambtenaar in kwestie promotie heeft gemaakt en eerst de functie van Bendosari, later die van Trawoelan heeft uitgeoefend, gelijk eveneens Jayasmara, te Trawoelan samgět i kandamuhi, te Bendosari nog het lagere ambt van samgět i jambi bekleedt. Zulk een vermoeden vereischt echter

<sup>1)</sup> Tijdschr. Bat. Gen. 53 (1911) p. 416-432.

<sup>2)</sup> Oudh. Versl. 1918, 3, p. 108-112.

nadere bevestiging, en inderdaad blijft die niet uit, wanneer wij letten op hetgeen oudere oorkonden - met name van Batoer en Nglawang, beide vóór 1272 uitgevaardigd 1) - ons leeren. Daar blijkt zoowel Smaranātha in het ambt i manghuri als Agrecwara in dat i pamwatan voor te komen; beiden hebben dus dezelfde functie als te Bendosari, niet die van Trawoelan, en daarmede is in overeenstemming, dat de samget i kandamuhi van Bendosari, Marmmanātha, ook al weder in gelijk ambt op de oude inscripties optreedt, doch te Trawoelan, zooals wij zagen, door Jayasmara vervangen is. In al deze gevallen sluit zich dus het edict van Bendosari bij de oorkonden van vóór 1272 aan, en wanneer men niet wil aannemen, dat drie ambtenaren na een hoog ambt bekleed te hebben zouden zijn gedegradeerd om later weer in hun oude functie hersteld te worden, is de eenig mogelijke conclusie, dat de inscriptie van Bendosari dan ook aan die van Trawoelan vooraf moet gaan en dus anterieur is aan het jaar 1280.

Een soortgelijk geval doet zich dan ook nog met den dharmmādhyakṣa ring kasogatan voor; te Bendosari is het de oude Kanakamuni, die reeds in 1245 als zoodanig in functie was, te Trawoelan daarentegen Nādendra die datzelfde ambt ook nog na 1287 op de koperplaat van Sěkar blijkt te bekleeden. De omstandigheid, dat deze Nādendra zoowel in 1280 als na 1287 in deze waardigheid voorkomt, bevestigt dan weer de elders geopperde veronderstelling ²), dat hij geen andere zijn zou dan Wināda, alias Prapañca, de dichter van den in 1287 verschenen Nāgarakṛtāgama, welke dichter zich immers juist als dharmmādhyakṣa ring kasogatan introduceert, en wel bij gelegenheid van de in 1281 vallende reis des konings naar den Oosthoek ³). Zoowel dit tijdstip als

<sup>1)</sup> De hier ter sprake komende inscripties zijn ten deele in bovenbedoeld artikel, ten deele in Tijdschr. Bat. Gen. 58 (1919) p. 161—168 behandeld.

<sup>2)</sup> Tijdschr. Bat. Gen. 57 (1916) p. 30.

<sup>3)</sup> In Zang 17:8.

dat der verschijning van het dichtwerk moeten tusschen de oorkonden van Trawoelan en Sěkar, dus binnen Nādendra's ambtsperiode zijn gevallen.

#### XVI. De inscriptie van Karang Brahi.

Na de korte mededeeling, welke wij elders 1) over den inhoud dezer inscriptie hebben kunnen doen, willen wij er hier nog wat uitvoeriger op terug komen. Wij brengen daarbij in herinnering, dat de steen zich bevindt in bovengenoemd dorp aan de bovenloop van den Měrangin in Boven-Djambi; hij ligt er onder aan de ·trap, die naar de moskee voert, en wordt gebruikt voor de voetwasschingen der bezoekers<sup>2</sup>). In 1909 werd het bestaan dezer inscriptie wereldkundig gemaakt door Rouffaer 3), die bij deze gelegenheid vermeldde, dat zij in ongeveer 1904 ontdekt was en hij er eenigen tijd later een papierafdruk van had ontvangen. Prof. Kern had hem van den inhoud of de taal nog niets kunnen zeggen, en slechts geconstateerd, dat het schrift van Wenggikarakter was, even antiek in voorkomen als de inscriptie van Tjanggal in Kedoe uit C. 654. De afdruk is sedert in Rouffaer's bezit gebleven en werd eenige maanden geleden aan schrijver dezes tot onderzoek afgestaan. 4)

Het geluk is ons daarbij dienstig geweest. De afdruk, zooals hij daar ligt, is inderdaad overeenkomstig Kern's oordeel "onleesbaar"; maar niettemin wilden wij beproeven althans eenige letters te herkennen, en dat met behulp van de lettervormen der bekende door Kern ge-

<sup>1)</sup> De Sumatraansche periode der Javaansche geschiedenis (1919) p. 14.

<sup>2)</sup> Volgens de mededeeling van den heer O. L. Helfrich, oudresident van Djambi.

<sup>3)</sup> Not. Bat. Gen. 1909 p. 115 sq.

<sup>4)</sup> De bedoeling is, hem thans in een openbare verzameling te plaatsen.

publiceerde Oud-Maleische oorkonde van Bangka. 1) Tot onze groote verrassing bleken niet alleen enkele letters, maar heele woorden en heele zinnen overeen te stemmen; de inscriptie van Karang Brahi was niet meer of minder dan een herhaling, met kleine wijzigingen, van den Bangka-steen. Wij zullen beginnen, met rekenschap te geven van de afwijkingen.

Van geen het minste belang is natuurlijk, dat de afdeeling der regels anders is. Dit hangt samen met den vorm van de steenen; die van Bangka is een zeskantige zuil met tien even lange regels schrift, terwijl die van Karang Brahi het gewone platte, van boven afgeronde model heeft: in verband met dat laatste zijn de bovenste regels iets korter dan de volgende. Volgens den afdruk is de steen 62 c.M. breed en minstens 78 c.M. hoog. De inscriptie beslaat zestien regels. Zij is om te beginnen korter dan die van Bangka, aangezien het slot ontbreekt, en wel juist het gedeelte met de dateering, dat midden in regel 9 van den Bangka-steen aanvangt met çakawarsātīta. Ook op Bangka is dat slot min of meer los van de rest, waarvan het door een zware interpunctie wordt gescheiden; te Karang Brahi staat op die plaats het slotteeken der oorkonde, achter aan den zestienden regel. Voorzoover wij weten, ligt de steen steeds met den beschreven kant naar boven en is hij nooit omgedraaid<sup>2</sup>), het is dus niet uitgesloten, dat er ook op den achterkant nog wat staat.

Verder zijn in de passages van regel 4 Bangka — regel 9 Karang Brahi de woorden tid a ya tusschen bhakti

<sup>1)</sup> Inscriptie van Kota Kapoer, Bijdr. Kon. Inst. 67 (1913) p. 393—400; Verspr. Geschr. VII (1917) p. 205—214. Zoowel in het oorspronkelijke artikel als in den herdruk is op het eind van regel 7 achter bhakti het woord tid a weggevallen. Ook zijn er een paar scheidteekens te veel en te weinig, en dienen enkele klinkerquantiteiten verbeterd te worden.

<sup>2)</sup> Dit werd ons bevestigd door den heer L. Berkhout, ten tijde der ontdekking controleur van Bangka, waaronder Karang Brahi ressorteert.

en tatwārjjawa, en de woorden dhawa wuatña urañ inan weggelaten. Ten slotte wordt gemist het heele stuk, dat op den Bangka-steen regel 6—8 van tathāpi tot sumpah loopt. Tengevolge daarvan luidt regel 14 van Karang Brahi aldus:

ña wuatña jāhat inan, ini gran kadādhi enz.

Gelijk bij vergelijking van beide teksten dadelijk blijkt, zijn deze weglatingen voor den inhoud der oorkonde niet belangrijk; in de lange ontbrekende passage staat alleen, dat een vervloeking wordt afgesmeekt over degenen, die den steen kwaad berokkenen. Dit geringe verschil deed het ons onnoodig voorkomen den tekst nog eens in extenso te herhalen; men kan dien gemakkelijk aan de hand van bovenstaande gegevens uit dien van Kern opmaken 1).

Merkwaardig is echter datgene, wat de steen van Karang Brahi meer geeft dan die van Bangka. In regel 3 lezen wij: kadādhi yan uran di dalanna bhûmi 2) parāwis .... d.i. "ingeval er menschen zijn binnen de landstreek Parāwis" enz., en juist bij deze gewichtige laatste woorden vinden wij te Karang Brahi (regel 7) tusschen bhûmi en parâwis nog een negental letters ingevoegd. Het schrift (althans op den papierafdruk) is ook daar ten hoogste onduidelijk en wij deelen, wat wij er meenen te lezen, dan ook mede onder het grootste voorbehoud. Het komt ons dan voor, dat er zou kunnen staan: di dalanna bhûmi aya di dalanna bhûmi aya di dalanna

<sup>1)</sup> Gemakshalve geven wij nog even begin- en eindwoorden der regels:

<sup>1</sup> siddha.....ni; 2 paihumpaan.....te; 3 ndrun..... humpa u: 4 nai.....de; 5 wato.....tandrun; 6 luah.....uran; 7 didalanña..... la; 8 wan.....tidā; 9 ya marpadah..... niwunuh; 10 ya sumpah..... ya dnan; 11 gotrasantānāna..... makasā; 12 kit..... kasī; 13 han... doṣā; 14 na..... yanni; 15 galarku..... samṛddha; 16 swastha..... parāwis.

<sup>2)</sup> De steen geeft hier b h ā m i, waarin Kern reeds een steenhouwersfout voor b h û m i herkende. Te Karang Brahi staat het goed.

Onder bhû mi a y a zouden wij dan vermoedelijk zoo iets hebben te verstaan als "hoofd-land"; men zie Van der Tuuk's Woordenboek i.v.¹), waar men tevens vindt opgeteekend, dat nog thans in het Lamponsch pulaw (r) a y a een naam voor Sumatra is. Hetzij nu de inscriptie op deze wijze bhûmi aya en bhûmi parâwis naast elkander plaatst, hetzij er iets anders staat, in elk geval dienen wij ons, ook met het oog op de rest der oorkonde, de vraag voor te leggen, wat er eigenlijk bedoeld kan zijn met dat parāwis.

Kern heeft er zich in zijn artikel niet verder mee bezighouden, maar daar hij het onvertaald laat en met een hoofdletter doet drukken, is het duidelijk, dat hij het als eigennaam van zekere landstreek opvat. Het is Rouffaer geweest, die een nader onderzoek aan deze zaak gewijd heeft 2) en tot de conclusie is gekomen, dat Parāwis de oude naam van Bangka, het "Schip"-eiland was. Daartegen is op taalkundige gronden verzet aangeteekend door Van Ronkel<sup>3</sup>) en nu ook in Boven-Djambi van Parāwis sprake blijkt te zijn, wordt het al heel onwaarschijnlijk, dat Bangka gemeend is. Onzes inziens is het niet onmogelijk, dat parāwis oorspronkelijk in het geheel geen eigennaam is, doch eenvoudig het onderhoorig gebied aanduidt; het zou dan kunnen zijn samengesteld uit het bekende uit het Sanskrit overgenomen par a met awis, hetwelk in het Kawi in de beteekenis "overwonnen" voorkomt 4). Op die wijze kunnen zeer goed zoowel op Bangka als in Boven-Djambi edicten aangaande de bhūmi parāwis, het onderworpen gebied, worden uitgevaardigd, en op beide plaatsen een parsumpahan parāwis, een vloekbede-van-onderwerping, worden opgesteld. In hoeverre boven gegeven afleiding juist is, zij

<sup>1)</sup> I p. 341.

Oudheidkundige Opmerkingen, I, Bijdr. Kon Inst. 74 (1918)
 p. 138—143.

<sup>3)</sup> Bijdr. Kon. Inst. 75 (1919) p. 1-3.

<sup>4)</sup> Van der Tuuk, I p. 249.

den deskundigen taalgeleerden ter overweging aanbevolen; het spreekt van zelf, dat zij een latere ontwikkeling van parāwis tot eigennaam niet uitsluit, juist zoo als ons "Buitenbezittingen" een geografisch begrip is geworden.

Over de politieke beteekenis der opstelling van deze steenen hebben wij t. a. p. reeds een en ander gezegd, hier willen wij nog een ander punt bespreken in verband met het te Karang Brahi ontbrekende slot der Banka inscriptie. Het geeft een dag in het Çaka-jaar 608 als den datum, waarop de oorkonde is gebeiteld, op het tijdstip dat het leger van Çrīwijaya1) het ongehoorzame b h û m i J â w a heeft getuchtigd. Men heeft zich afgevraagd, wat dit bhûmi Jâwa zijn kan, en onder meer aan Java gedacht. Naar het ons voorkomt ten onrechte. Wat zou het voor zin hebben, als het in Palembang zetelende centrale gezag van Çrīwijaya de teekenen zijner opperhoogheid op Banka laat oprichten en die dan dateert naar een krijgstocht neel ergens anders? Hoeveel meer voor de hand ligt de verklaring: Wij, Palembangers, hebben het gezag over dit land en het bewijs daarvan zetten wij er neer, op het cogenblik, dat ons leger dat land heeft getuchtigd. Het is dan niet eenvoudigweg een dateering, maar tevens een waarschuwing, dat wie zich niet mocht buigen, zich opnieuw aan zulk een tuchtiging blootstelt.

Met andere woorden, de vermelding van het krijgsbedrijf aan het slot der vloekbede heeft de beteekenis, dat juist dit krijgsbedrijf het opstellen van den steen ten gevolge had. Bhūmi Jāwa is dan het gebied, waar de steen staat, dat wil dus zeggen Bangka.

Buitenlandsche zeevaarders moeten den naam dan al spoedig ook op het tegenoverliggende deel van Sumatra hebben toegepast; de Arabische berichten immers noemen het rijk van Palembang bij voorkeur dat van Jawa

<sup>1)</sup> Voor de opvatting van Çrīwijaya als lands- (niet als konings-) naam en de gelijkstelling ervan met Palembang, zie Coedès, Le royaume de Çrīwijaya, Bull. Ec. fr. d'Extr. Or. XVIII, 4 (1918).

of Jawaga<sup>1</sup>), en onder de zeeschuimers van Jawa, die de kusten van Campa teisterden<sup>2</sup>), hebben wij ook eerder de vloten van Palembang dan de Bangkaneezen te verstaan. Men begrijpt, hoe licht er verwarring kon ontstaan tusschen dit Sumatraansche Jāwa en het eiland Java, in de oudste documenten Yawa genoemd. De reeds betrekkelijk vroeg optredende neiging om de beginletter van laatstgenoemden naam te palataliseeren, maakte het verschil nog geringer. Bij de pogingen om in deze verwarring eenige orde te scheppen kan, dunkt ons, de localiseering van bhūmi Jāwa op het eiland Bangka in de oudste gedateerde oorkonde van den Archipel een nuttig punt van uitgang vormen, zij het dan ook voorloopig slechts als werkhypothese.

December 1919.

<sup>1)</sup> Ferrand, Relations de voyages et textes géographiques arabes, persans et turcs relatifs à l'Extrême-Orient du VIIIe au XVIIIe siècles I (1913) p. 33; en de plaatsen aangehaald in den Index, II (1914) p. 701.

Bergaigne, Inscriptions sancrites de Campā, Notices et extraits des manuscrits de la bibliothèque nationale, 27, 1 (1893) p. 213, 217 en 254—256. V.g.l. Maspéro in T'oung Pao 1910 p. 550 sqq. en Vogel in Bijdr. Kon. Inst. 94 (1918) p. 191.

# Houtleveranties onder de O. I. Compagnie

door E. H. B. Brascamp.

I. Stichting van een comptoir te Japara en de opperkoopman Dirk Schouten als eerste Resident in 1651.

(Uit het Koloniaal Archief no. XXIX.1)

Bij het den 25en October 1646 gesloten vredestractaat tusschen de Compagnie en den Soesoehoenan van Mataram was o.a. bepaald, "dat men den Sousounangh Mataram sal laten weten, wat cleden ende rariteyten alle jaeren uyt andere landen op Batavia aangebragt worden, ende daar benevens een besendinge aan den Sousounang te doen." <sup>2</sup>)

In verband met deze bepaling besloten de Gouverneur-Generaal Carel Reiniersz. en de Raden van Indië den 21en Februari 1651 het volgende:

"Oock soo wort by hare welgemelte E. E. ter selver vergaderinge dienstich ende nodich geacht, oversulcx geresolveert, de beloofde jaerlyckse besendinge aan den Sousounan Mataram volgens jongst gedane toesegginge, soo by missive als aen desselfs gesanten, met den eersten voortganc te laten nemen ende de daertce vereyste schenckagie gereet te maecken, mitsgaders tot overleveringe der selven, als'tgene wyders in de legatie te verrichten sal vallen, t'employeren ende gebruycken, als daartoe wel bequaemste, d'oppercooplieden Rycklof van Goens

<sup>1)</sup> De voorafgaande nummers dezer serie bijdragen tot de geschiedenis van den houthandel en de bosschen onder de Compagnie zijn verschenen of zullen verschijnen in het Boschbouwkundig Tijdschrift Tectona.

<sup>2)</sup> De Jonge. De Opkomst enz., deel V (II), blz. 284.

ende Henrick Crayer, beyde in de Maleytse tale wel ervaren, met samen Intche Amat, Capitain der Maleytse ingesetenen alhier, voor desen tot die legatie meer gebruyct." 1)

De Jonge<sup>2</sup>) merkt op:

"Hoewel het uit de resolutiën van G. G. en Rade niet duidelijk blijkt, schijnt het toch, dat H. Crayer niet mede is gegaan, maar is vervangen door Dirk Schouten."

Men leest echter in de Resolutiën van G. G. en Raden van Indië van Dinsdag den 7en Maart 1651 het volgende:

"Dewyle door de suspecte administratie den Coopman Jan van Muyen herwaerts tot verandtwoordinge opontboden ende voornoemde comptoir by provisie tot onse nader ordre by den ondercoopman Westerwolt waergenomen sy, en aengesien 't selve een plaetse van gevolge, ende voor desen noyt minder als by een Oppercoopman becleet is, soo ten aensien van 's Comps. ommeslagh als mede 't respect van de Comp. omtrent de Majt. te beter in achtinge te doen houden, soo wert by haergemelte Ede. beslooten ende gearresteert, alvoorens op de goede kennisse ende bequaemheyt van den oppercoopman Sr. Hendrik Crayers omsichtelyck geleth, ende van desselfs persoon, syn capaciteyten ons genoegende, syn nominerende tot opperhooft wegens des Comps. negotie als verder bedryf in 't ryck van Siam." 3)

Mij dunkt, dat uit deze Resolutie tamelijk duidelijk blijkt, dat de opperkoopman H. Crayers eene andere bestemming n.l. Siam kreeg en dus niet meeging naar Mataram. 4)

<sup>1)</sup> Koloniaal Archief 574.

<sup>2)</sup> De Opkomst enz. deel VI(III), blz. XLV, noot 1.

<sup>3)</sup> Koloniaal Archief 574.

<sup>4)</sup> Uit de Resolutie van 1 Mei 1651 blijkt, dat Crayers toenmaals op het punt stond zijne bestemming naar Siam te volgen. Zie verder de Bijlage I, waarin ook geen sprake is van Crayers, maar alleen van R. van Goens en D. Schouten.

Bovendien leest men in de Resoluties van Woensdag den 1en Maart 1651:

"Soo van gelycken wort den persoon van Dirck Schouten, geboortigh van Rotterdam, voor de tweede maal in 't landt gecomen anno 1649 voor vry coopman passagier, hebbende te vooren veele jaren de Comp. in diverse qualiteyten ende jongst in Malaca voor oppercoopman met 90 guldens ter maandt gedient, oock seer goede beqaemheyt ende experientie om de Comp. in alle voorvallende gelegentheden goeden dienst te connen doen, op syne veelvuldige gedane versoecken weder in dienst van de Comp. voor den tyt van vyf achtereenvolgende jaren in syne qualiteyt ende gagie van Oppercoopman met 90 guldens ter maandt aangenomen, om voor eerst in Japara ende daerna in andere voorcomende occasien gebruyct te worden." 1)

Bij hunne Resolutie van Woensdag den 1en Maart 1651 stond dus reeds het plan van den Gouverneur-Generaal en de Raden van Indië vast, om te Japara een comptoir, eene residentie, te vestigen en werd Dirk Schouten reeds aangewezen om aldaar als eerste Resident op te treden op 90 guldens in de maand. De meening van De Jonge <sup>2</sup>), dat het op voorstel van den Soesoehoenan was, dat opnieuw eene residentie te Japara gevestigd werd, komt mij derhalve voor minder juist te zijn. Nochtans leest men in de afgaande generale missive naar Patria van de Hooge Regeering te Batavia aan Heeren Bewindhebbers in Holland van den 24en Januari 1653:

"Op 't herwaerts komen is, op 't voorstel van meergem. vorst, de koopman Schouten ende 18 persoonen op Japara verbleven, zynde tot een residentieplaats, bequaame, wel gelegen gront aangewesen ende last gegeven een woning naer de eysch daarop te doen bouwen, 't welcke d' Ed. Comp. niet alleen dienstich is, om groote quantiteyt be-

<sup>1)</sup> Koloniaal Archief 574.

De Opkomst enz. deel VI(III), blz. XLV.

quaam timmerhout, tot civiele prys uyt dat lant te trecken, maar oock andere saacken, als mede met onse nabuyren d' Engelsen in de voirdelen daar vallende te participeren, gelyck reeds ervaren hebben met party goede suykeren, bij haar aanbesteet tot civilen pryse enz." 1)

Op den zelfden bovenvermelden dag, Weensdag 1 Maart 1651, werd ook besloten de voorgenomene bezending naar Mataram met het jacht Hulst te doen vertrekken en haar een "schenckagie" ter waarde van f 20247 mede te geven. De resolutie luidt:

"Ende om de by voorgaende resolutie vastgestelde besendingen aenden Sousounang Mataram, den Sulthan tot Bantham ende den Coninck van Baly met den aldereersten voortgangh te doen nemen, wort ter prasente vergaderingh daartoe t'employeren geordonneert, naer den Sousounang Mataram 't jacht Hulst, naer Bantham 't jacht den Kievith ende naar Baly Den Jongen Prins, alle tot die voyagie bequaem geoordeelt ende naar gemaacten overslagh van de te doene ende mede te senden schenckagie aan gemelte Majestaiten wort die aan de Sousounang Mataram begroot op 't bedragen van f 20247:16:— daar onder noch een diamant Ringh, die deselve seer verzogt, in 't patria wel gestelt ende getaxeert op 8500 guldens, echter hier op verre na niet soo veel waerdigh, ende die aan den Sulthan ende desselfs grooten tot Bantam enz." 2).

De brief aan den Soesoehoenan, dien de gezanten, die daarin met name genoemd worden te zijn: Ryckloff van Goens, Dirk Schouten en de Capitein der Maleiers, Intche Amat <sup>3</sup>), medekregen is van 10 Maart 1651 <sup>4</sup>). Daarin deelen G. G. en de Raden van Indië o.a. mede, dat zij

<sup>1)</sup> De Jonge. De Opkomst enz. deel VI(III). Bijlage VIII blz. 22.

<sup>2)</sup> Koloniaal Archief 574.

<sup>3)</sup> Zie noot 4, blz. 432.

<sup>4)</sup> Zie Bijlage I.

"inclineeren een bequaem ende habiel Nederlander in Uwe Mayt, handel Japara te laten resideren," ¹) om zich steeds gemakkelijk van de benoodigde houtwerken te kunnen voorzien.

Na zijne terugkomst te Batavia in het begin van Mei 1651 diende Ryckloff van Goens een rapport in, in den vorm van een dagregister, dat hier achter in uittreksel wordt weergegeven?). Daaruit blijkt o. m., dat het voorstel van Van Goens om den opperkoopman "Sr. Schouten op Japara te leggen, wert met groote genegentheyt toegestaan," en niet alleen op Japara, maar in alle zeehavens van het Mataramsche rijk werd zooveel grond aangeboden tot het bouwen van een logie, als maar begeerd zou worden. De reis ving aan den 10en Maart te Batavia; den 16en werd Samarang bereikt; den 27en trok men van daar en werd de Mataram op den 1en April bereikt. Den volgenden dag vond de audiëntie bij den vorst plaats. Den 18en April vertrok Van Goens weer naar Samarang en van daar naar Japara, waar hij den 25en April arriveerde. Met den Gouverneur van Japara Patra Mangala werd een plaats uitgezocht, "synde een Eylandjen lanck 26, breet 8 roeden en leggende vooraen de revier en rontsom in het water." Na aan Schouten ee le instructie overhandigd te hebben 3), liet Van Goens hem met 14 andere Nederlanders, waaronder den ondercoopman Bernard Volsch, aldaar achter en vertrok den 28en April weer naar Batavia, waar hij den 2en of 3en Mei weer aankwam.

Aldus vond de tweede vestiging van een comptoir, logie of residentie te Japara plaats 4).

<sup>1)</sup> Zie het hiervoren medegedeelde.

<sup>2)</sup> Zie bijlage II.

B) Deze instructie is niet aanwezig in het Rijksarchief alhier.

<sup>4)</sup> De eerste stichting van een comptoir te Japara vond plaats in October 1613 door den G. G. Pieter Both. De Opperkoopman Lambert Dirckz. Haga werd toen aldaar geplaatst, hoofdzakelijk voor den opkoop van rijst. Bij het bezoek van den G. G. Reynst in Juli 1615 was de logie echter nog niet eens klaar. In September

De brieven, die deze eerste resident op Japara, Dirk Schouten aan de Hooge Regeering schreef, zijn niet aanwezig in het Rijksarchief. Wel is dit het geval met de missives van den Gouverneur-Generaal en de Raden van Inquë naar Japara gezonden, n.l. die van 13 Juli 1651 en van 31 Juli 1651, die achterstaande weergegeven worden 1).

Uit het eerste schrijven blijkt o. a., dat de inkcop van houtwerken en suiker in vollen gang was. De leveranciers daarvan wenschten (hoe zou ook een Javaan zonder voorschot kunnen leven en werken, zelfs drie honderd jaar geleden) vooruitbetaling te mogen hebben, wat voor de houtleveranciers toegestaan werd door de Hooge Regeering, maar voor de suiker niet noodig werd geacht, daar deze alleen werd opgekocht om te voorkomen, dat de Engelschen, die toenmaals ook een logie in Japara hadden, ze in handen kregen. Rembang werd door Schouten een geschikte plaats geoordeeld om vaartuigen te bouwen. De Hooge Regeering gaf daarom opdracht voor Ambon aldaar 3 jachten op stapel te zetten van 70 á 80 lasten, waartoe de schipper Aart Pleunen Moot met 6 ummerlieden derwaarts gezonden werd, opdat deze vaartuigen nog voor het volle doorbreken van den westmousson gereed zouden kunnen zijn gekomen. De hulp moest

<sup>1617</sup> vond de G. G. Laurens Reael den rijsthandel te Japara in goeden stand, maar het bouwen van een steenen logie werd nog steeds belemmerd. Den 8en Augustus 1618 werd het kantoor op last van den Panembahan van Mataram afgeloopen, alles geroofd, de Nederlanders gedood of gevangen meegevoerd. In November 1618 werd tot straf daarvoor de stad door een vloot onder A. M. Block aangevallen en aan de vlammen prijsgegeven. Hoewel toen de veiligheid reeds zoo ver was hersteld, dat zich eenige Nederlanders daar ophielden tot rijstinkoop, tastte Coen in Mei 1619 van de Molukken terugkeerende, de stad andermaal aan en verwoestte haar, omdat de gevangen Nederlanders nog niet losgelaten waren. Hoewel later de betrekkingen tusschen de Compagnie en de Mataram verbeterden, werd Japara nooit meer een comptoir, voor daartoe in 1651 opnieuw besloten werd.

<sup>1)</sup> Zie Bijlagen III en IV.

worden ingeroepen van den regent Natairnawa tot het spoedig verschaffen der benoodigde houtwerken en een geschenk voor dezen werd overgezonden uit Batavia. Bovendien blijkt, dat op Demak zich de vrijburgers Frans Vlack en Jan Jansz. gevestigd hadden, voornemens zijnde om een timmerwerf op te richten en om hout te zagen. Tegen hunne duurzame vestiging schijnt bezwaar gemaakt te zijn, wegens monopolie moeilijkheden vermeedelijk, of uit vrees voor verwikkelingen met de inlanders. Spoedige overzending van het zeer noodige kromhout en van stevens tot den scheepsbouw op Onrust werd van den resident Schouten verzocht. De opbouw van de logie heeft langzaam gevorderd; de materialen kwamen zeer traag binnen en het ontbrak aan werkvolk. Pannen, een timmerman en twee metselaars werden uit Batavia toegestuurd. In plaats van den met Schouten meegekomen onuerkoopman Berhard Volsch kwam met de fluyt De Post mee de onderkoopman Jacob Backer, welke Schouten gedurende het hem toegestane, "doen van een keer" naar Batavia, tijdens den westmousson, zou moeten vervangen.

Bij missive van den 31en Juli 1651 werd aan Schouten medegedeeld, dat de Hooge Regeering besloten had hem toetevoegen aan den als ambassadeur naar den koning van Perzië en als Commissaris ter visitatie van de kantoren Soeratte, Wingurla, Ceylon, Coromandel, Malakka etc. benoemden Raad van Indië Johan Cunaeus. Hem werd opgedragen transport te doen aan den onderkoopman Jacob Backer en dezen van eene instructie te voorzien. De schipper Aart Pleunen zou echter gedurende zijn afwezigheid de preseance te Japara behouden.

Aldus was en eindigde de werkzaamheid van den eersten resident te Japara, Dirk Schouten, in 1651, die daar vooral ook ter wille van eene gemakkelijke houtleverantie geplaatst was geworden.

Den Haag, Juni 1919.

#### Brief van den Gouverneur-Generaal Carel Reiniersz. van 16 Maart 1651 aan den Soesoeheeran van Mataram. 1)

"Mattaram.

Aen den Sousouhounangh van Mataram.

per d' oppercooplieden

Rycklof van Goens &...........2)

Carel Reiniersz, Gouverneur generael en Raden van Indie, gebiet hebbende over den staet der vrye vereenichde Nederlanden in dese orientise Indies, doen by desen Hare hartelijck groetenisse aan den Sousouhounangh Mataram nevens toewenschinge van langdurige lichamelycke gesontheyt als glorieuse victorie over syne Vyanden.

Grootmachtich Coninck.

Achtereenvolgende de gestipuleerde conditien wedersyts geaccordeert tot onverbreeckelycke aliance, soo hebben van onser syde mede in geen gebreecken willen blyven in naercominge van dien een eerlycke besendinge aen Uwe Mayt. te ondernemen, gelyck tot dien ynde syn sendende onsen gesant Rycklof van Goens, geaccompagneert by Dirck Schouten ende den Capn. van de Maleyers Intchie Amath, met ordre Uwe Mayt. uyt onsen name ende van onsent wegen gantsch hartelyck te begreeten, nevens opofferinge van onse presenten, haarlieden tot dien eynde medegegeven. Wy versoecken vrientlyck, dat syl. voor onse expresse gesanten erkent, ende favorabelyk onder Uwe Mayt. schaduwe geadmitteert mogen werden, gelyck syn vertrouwende.

't Gene met gesechte onse gesanten aen de Mayt, syn sendende tot teecken van onse vrientschap ende seeckere affectie van onser syde, bestaet uyt 't volgende.

- 2 metale stuckgens.
- 2 persiaense paerden.

<sup>1)</sup> Koloniaal Archief 778. Copiebocck van Afgesonden brieven, verleende Commissien en Instructien wt Batavia naer verscheyde diverse Quartieren, sedert 22en December Ao. 1650 en eyndicht 4en Janneuary 1652.

<sup>2)</sup> Deze naam is niet ingevuld.

```
1 uyrwerck met slach.
```

1 diamantringh, schoon en coninckl.

1 stuck roodt schaerlaken.

2 stuck crmosyn roodtlaken.

1 stx. Hollants schulp coleur de citroen.

3 stx. gecouleurde camelotten.

100 ellen goude canten galon.

1stx. groen silver laken.

3 catty Calimbacq 1)

1 Ra. swaerte amberdegrys.

6 stx. muscus ballen.

16 Ra. swaerte saffraen.

20 ps. witte bastas brootchian. 2)

20 ps. syde Chindos à 7 asta.

40 ps. mattarams goars ende comiters.

5 ps. schilderien.

50 ps. sarassa gobars.

160 ps. fyne gebleecte parcatten.

160 ps. cain goulongs.

10 ps. armosynen.

120 ps. fyne cust tapechindos

240 ps. fyne tapecerassa.

beyde mataram.

50 ps. rode mouris.

1 cas roosewater.

25 catty amphioen.

1 Persiaens alcatyf.

10 ps. vergulde lofwerck-spiegels.

1 aem Spaense wyn.

1 half aem wijn fint met geelkooper beslach.

1 ebbenhouten steel.

1 waterspuyt.

Wy willen vertrouwen, dat 't selve de Mayt. niet onaangenaem, maar alles bevallich sal wesen, ende ingevolge gunstelyck geaccepteert worden als een waer teecken van ons oprecht harte, dat genegen is met Uwe Mayt. voor altoos in onverbreeckelycke vrede te leven, soo lange de sonne ende mane in hare klaerte van den hemel sullen schynen, waerop Uwe Mayt. soo gewisselyck gelicven te rusten, als wy ons selven ontwysselyck van des Mayts. wedergenegentheyt geheelyck ende ten vollen verseeckert syn houdende.

<sup>1)</sup> Calimbacq is Lignum aloes: Aloëhout, een reukhout.

<sup>2)</sup> Een soort manufacturen, evenals de chindos, committers, mouris, gobars, taperassen enz., uit Voor-Indië door de Compagnie geimporteerd en gezamenlijk met den naam kleeden aangeduid.

Uwe Mayt, sy vrientlyck versocht meer gedachte onse expresse soo spoedich als doenlyck weder mogen retourneren, opdat aengenamentlyck Uwe Mayts, welvarentheyt als den goeden toestant syns rycs mogen vernemen, waer aen ons vrientschap geschiede.

In bewys van naerder verseeckeringe van onse sinceere meeninge tot onderhoudinge van dien vrede van onser syde, soo souden wy mede wel inclineren een bequaem ende habiel Nederlander in Uwe Mayt. handel 1) Japara te laten resideren, principalyck ten insichte om doorgaens van 't gene mochte offereren ende noodich wesen ten dienste van de Mayt. als in onderhoudinge ende voedinge van de vrientschap, ten wedersyden over ende weder advys te konnen geven, als mede tot bevorderinge van 't een als ander, soo houtwercken, harde steenen ende sulcx als in de landen des Mayts. bekomelyck ende wy benoodicht om mochten wesen, met permissie op te koopen ende ons by gelegentheyt herwaarts kunnen schicken.

Soo de Mayt. by syn voorige intentie als noch persisteert ende daer toe licentie gelieft te geven, met verseeckeringe om voor alle onheylen onder syne conincklycke schaduwe ende protectie sekure ende veylich te mogen blyven resideren, soo hebben daer toe geordonneert den Capn. Dirck Schouten, die lange Jaren dees landen heeft gefrequenteert, synde oock van een goet aerdich naturel, ende prompt in de Maleytse tale, om met alle Indische natien fatsoenelyck ende minsaem om te gaen, met ordre aen onse expressen voorsz. Capn. de Mayt dan voor te dragen ende onder schriftelycke ordre in Japara te laten verblyven, met vast vertrouwen den selven op des Mays. Conincklycke woort ende te geven ordre, aldaar in een bequame gelegentheyt geaccomodeert ende tegens alle gewelt ende onlusten bevryt, vredich, sal mogen rusten.

Hetgene onsen voorsz. Gesant de Mayt, verder mondel, onsent wegen sal voordragen, daar in versoecke, dat de Mayt, hem geloof gelieve te geven, waer toe ons dan gedragen.

Int Casteel Batavia ady Meert 1651.

was get. Carel Reniersz."

Bijlage II.

#### Uittreksel uit het Dagregister van den Opperkoopman Rijckloff van Goens in 1651 naar den Soesoehoenan van Mataram als ambassadeur gezonden. 2)

"DACH-REGISTER gehouden by den Oppercoopman Ryckloff van Goens, gaende met het Jacht Hulst van Batavias Rede naer

<sup>1)</sup> Onduidelijk; vermoedelijk: "Land te".

<sup>2)</sup> Koloniaal Archief 1078A. Derde Boeck. Vervolgh. Papieren overgekomen van Batavia in 1652.

Samarangh om van daar te lande aen den Sousouhounan Ingalage Mataram, machtichste Coninck op 't Eylandt Groot Java, te reysen ende syne opgeleyde last van d' Ed Heer Carel Reniersen, Gouverneur-Generaal ende de E. E. Heren Raden van Indiea omtrent dese Mayt. uyttewercken, daartoe als haer Ed. expresse gesant ende Commissaris afgesonden.

Maert Ao. 1651.

Vrydach ady 10 ditto, syn met het Jacht Hulst van Batavia 's avonts ten 5 uren geseylt ende by gevolge voorspoedich den

16 ditto 's avonts voor Samarangh wel aengecomen enz.

27 ditto. 's Morgens omtrent negen uyren hebben onse reyse naer de Mataram aengevangen, rydende dien dach over 't voorgebergte, 's avonts rusten in 't dorp Unaran ongeveer van Samarangh geadvanceert synde 6 mylen.

28 ditto. 's Morgens met den dach syn weder te paerde geseten ende hebben onse wech gevolcht tot 's achtermiddachs ten 4 uyren, dat in 't dorp Salatiga affsaten, alwaar dien nacht onse rustplaats namen, geadvanceert synde 7 mylen.

29 ditto met den dach hebben onse reyse vervolcht tot 's achtermiddachs, passerende omtrent ten 3 uyren de eerste poort Selmiby, binnen welcx dorp onse rustplaats namen, helbende dien dach geadvanceert 7 mylen, enz.

Ady 2 April, syn omtrent ten 8 uyren voor den Sousouhounan ontbooden, daer aenstondt met de schenckagie naer toe gingen alles in de bequame ordre, de stucken wierden op haer affuyten vooraen getrocken, daer aen volchde de schenckagie ieder in een besonder huysken tot 37 achter malckander; achter de gedragen vereeringe quamen de paerden, daer aen volghde de trompetter, daer achter wierde den brieff gedragen ende wert van d'onse gevolcht tot voor 't hoff, alwaer met 15 Canon schooten werden verwelcomt. Op 't pleyn van 't hoff quamen ons Quey Patra Mengale ende verscheyden mantris inhalen, ende genodicht binnen 't bemierde hoff te comen, daer ons den Sousouhounan vertoeffde; gemelte Queys leyden ons voor de poort van 't hoff, daar my een geelen bant om den hals werde gehangen, synde het teecken, dat ick als ambassadeur van den Coninck ontfangen werde ende bevolen den brieff te dragen. In het binnentreden saten 2 mael neder, werden telcken reyse van den Coninck bevolen nader te comen tot onder syn troon, ongeveer 4 roeden van den Coninck, daer wy op de vloerstenen neder saten, benevens den Tommagon Quey Angapraya ende Chiternale; den Coninck sat ongeveer 2 voeten verheven van de aerde onder een apart huys, doch binnen 't dack, daar wy onder saten beslooten, op een stoeltje van 1 voet hoogh sonder leuningen. Den brieff hielt ick boven myn hooft, soolange tot dat Anga Praya door 's Conincx last my die afhaelde;

doen werden weder 17 canon schooten gedaen ende den brief gelesen; naer 't lesen beval den Sousouhounan de schenckagie binnen te brengen, dat aenstondt met grooten yver geschiedde. In de stucken bevonden, dat hij sonderlinge groote sin had, die hy dicht voor hem liet brengen. Insgelycx oock de paerden; alle het andere verder ter rechter syde des Sousouhounans nedergestelt ende by 't volck vast gehouden; den Coninck heten ons welcom ende hadden diversche discoursen van 't maacken van geschut, prys ende sonderlinge, dat sulcke lichte stucken met weynich cruyt soo een grooten cogel dreven. Insgelycx was oock met de paerden weltevreden. Ons voorstel van Sr. Schouten op Japara te leggen wert met groote genegentheyt toegestaan ende schonck ons den Coninck soodanigen plaats, als wy begeerden op Japara, ende niet alleen op Japara, maer op alle syn zeeplaetsen, daer wy begeerden volck te leggen, dat syn landt ons landt was, ende wy als ons eygen mochten gebruycken, ende om syn goede wille te betonen, schonck ons soo veel hout, als wy tot het maacken van ons huys begeerden, ende wyders alles wat daer toe van node waere. Naer weynich sitten bequamen onse demissie om te vertrocken ende werden weder van den Tommagon ende Anga Praya thuis gebracht.

3 ditto heeft my den Sousouhounan met 400.000 pitgiens lootgelt enz.

18 ditto vertrek tot Salatiga, den 19en een greoten weg en toen tot Chandy, den 20 ook grooten weg en tot JatyJadjar, den 21 op Samarangh.

22 en 23 do. syn op Samarang'n stil geweest, preparerende ons om te vertrecken, gelyck des avonts de reyse met Hulst aennamen naer Japara, daar den 24 's morgens behouden aenquamen, geaccompangeert van alle de Javaence heren, die my alle door last van den Coninck mosten volgen tot myn vertreck toe.

25 ditto 's Morgens vroech ben ick met Sr. Schouten ende de Captn. van de Maleyers met 20 soldaten naer landt gevaren, alwaer wy aenstondt een plaats in de stad uytsochten, synde een Eylandtjen, lanck 26, breet 8 roeden, leggende voor aen de revier ende rontsom in 't water; hoe wel den Coninck ons geschoncken had, 't gene wy begeerden, soo conden die luyden, die reede op dit Eylandt woonden niet verdryven, off wy moesten den Gouverneur, die last had ons huys op te maacken, de handt salven met 200 Ra. doch niet eer te leveren, voor dat wy 't Eylandt alleen in posseesie hadden; degene welcke op 't Eylandt woonden, belooffden ick haer costen wat te goede te comen, om ons niet ten eersten van de luyden gehaat te maacken, daermede Patra Mangala 't model van ons huys voorschreven, soedanich wy 't hebben wilden, dat hy aennam te doen, mits dat wy de pannen souden leveren, mitsgaders de slooten ende hengsels tot de deuren, mitsgaders tralien

soo die in de cosynen wilden hebben, daer hy voor gaff geen raet toe te weten.

Ady 26e ditto. 's morgens is Sr. Schouten aen landt gevaren met de gene die goetgevonden hadden met hem aan landt te leggen, bestaanden in:

Bernhardt Volsch, ondercoopman met syn Jongen,

Dirck Fraey, adsistent,

Thomas Smith, onderchirurgyn,

6 cloecke matroesen,

4 soldaten.

Michiel Zeeburgh, een van de laest verloste gevangenen, Tolck, in alles, Seventien Nederlantsche Zielen.

D' Almogende geve, dat sy tot voordeel van onse Mrs. ende principaal tot Godes eere onder dese Moren mogen welvaren; des avonts hebbe op syn versoeck den Capn. van de Maleyers met brieven aen Haer Edle voor aff naer Batavia gesonden. 1)

27 ditto ben ick weder aen landt gevaren om te sien, ofte noch yts op Japara conde gedaan werden met eenen om affscheyt van alle Queys te nemen, die van den Coninck tot myn swiete soo lange vergeselschapt geweest hadden. Heden hebbe ook aen Sr. Schouten behandicht alle goederen, die op dese reyse overgebleven waren, benevens 2312½ Ra. bestaande in 1850 Ra. in spetie ende noch soodanige behoefticheden als uyt Hulst conden affsteecken, gelyck 't selve alles by behoorlyck cognoissement blyct; 's avonts werden my uyt den name des Conincx geschoncken 8 lasten rys, die sy aen Hulst gelevert hebben; naer becomen affscheyt van deze Javaense Heeren ben tegen den avont naer boort gevaren.

28 ditto. syn voormiddachs aen boort gecomen den Tommogon Nata Airnawa, de Gouverneurs van Japara, Patra Mangala, Angapraya ende drie andere grooten van Japara, synde de minste met drie vaertuygen aen boort ende de meeste met 5, sulcx ons schip soo vol Javanen was, dat sy volcomen meester van 't selve waren. 'K hielt al de soldaten boven in 't geweer, de cajuyt onder pretexic, datse te cleyn was, benevens de constapelscamer beslooten ende beset, haer onder een zeyl op ten bovenloop tracterende ende begiftichde ider soodanich als by aparte notitie blyckt, den Tommagon beleeff laest aan boort met AngaPraya, die hem sonderlinge veel aan ons laet gelegen syn als die syn lyffbeschermers omtrent den Sousouhounan zyn; naer dat omtrent de middach aen Monsr. Schouten behandicht hadde syn Instrúctie,2) waeraen hem tot naerder last van d' Edle Heer Generaal ende Raden van Indie soude reguleren, hebbe hem met de Tingangh aen Lant

<sup>1)</sup> Deze brieven zijn niet aangetroffen.

<sup>2)</sup> Deze instructie is helaas niet aanwezig.

gesonden, settende alles by wat baet conde doen om onse reyse naar Batavia te spoeden.

22 ditto. 's Morgens waren tot voor Tegal geadvanceert.

Ulto. ditto. 's Morgens hadden den hoeck van Yndermajouw op zyde. Mey. Pmo. 's Morgens waren voor den hoeck van Sondary & quamen

2 ditto voor Batavia op de rede, waervoor d'Almogende gedanct zy. In 't Oorlogs Jacht Hulst, desen 2 Mey. Ao. 1651 zeylende na de Rede van Batavia.

Was onderteeckent, RYCKLOFF VAN GOENS."

Bijlage III.

Brief van den Gouverneur-Generaal Carel Reiniersz. en de Raden van Indië van 13 Juli 1651 aan den Resident van Japara, den Opperkoopman Dirk Schouten. 1)

"Japara.

Aen den Oppercoopman Sr. Dircq. Schouten. Eersame, Voorsienige seer discrete.

Uyt Ul. successive advysen gedateert 15 ende 21 Mayo, als per 't schip Henriette Louisa op den 9e ende 17 Junio passato 2) hebben omstandelyck vernomen den toestandt als 't passerende omtrent Ul., zynde onder anderen principelyck den traegen voortganck in 't voltrecken van de logie, ende het incomen vn d' geeyschte houtwercken als mede het woelen, van den Sousouhounangh ende zyne diverse vremde consepten, item het treyneren van den Jambinees ende Palimbangse gesanten onder vrundtlyck ende eerlyck onthael waeruyt niet anders is te begrypen, ofte oirdeelen, off moet yets sonder voorhebben, ofte ten minsten in zyne hersenen spelende, duyster om te raden, waer jegens voor als noch niet anders te doen hebben, als een waeckent oog daer op te houden, sonder die natie te veel te vertrouwen, weshalven Ul. gerecommandeert en aenbevolen blyft Ul. curieusel. van alle 't passerende soo veel mogel, te informeren en achtinge op hare desseynen te nemen om ons pertinent ende tydich van advys te connen dienen. Onses gevoelens zal den Jambinees ende Palimbanger niet licht weder naer hun plaetse keeren maer onder 't een off ander pretext by den Sousounangh gel. aen meer andere pleecht, aldaer opgehouden zul-

<sup>1)</sup> Koloniaal Archief 778. Copiebock van Afgesonden Brieven, enz., sedert 22en December Ao. 1650 en eyndicht 4en Janneuary 1652.

<sup>2)</sup> Geen van deze brieven trof ik in het Rijksarchief alhier aan.

len werden, om hare hare plaetsen hem te meer subject te maecken ende van te verseeckeren, waeruyt voor de Comp. geen nadeel bespeuren connen.

Dat den opbouw van het huys traech bycomt, zulx hebben wel gedacht, schynende het langsaem volbrengen van gedane beloften dees natien van naturen eygen te wesen, waertoe dan gelyck Ul. seggen de beste middel is, met somwyle geringe gedachtenissen haer daertoe te animeren, maer dient sulcx discretel te geschieden, om haer groote begeerlyckht. den thoom niet te veel te vieren, sulcx Ul. toevertrouwende syn.

Sedert 't arrive van 't schip Louisa syn Godt loff successive noch aengecomen te weten op pmo. deser 't jacht de Saphier van de Camer van Amsterdam, twee dagen daeraen 't schip Schiedam van de Camer Delft, en 's daeghs daeraen de schepen Vogelstruys ende Orangie van de Camer Amsterdam ende Zeelandt, daernevens comende d' Heeren Carel Hartzingh, Raadt van India ende Cornelis Cesar, Extraordinaris Raadt.

Van metselaers ende Huystimmerluyden syn soo sober versien, dat buyten verachteringe van de nodige ende onder handen synde wercken er geene connen derven, echter om den voortganck van het werck by Ul. te meerder te pouseren nu medegaen twee metselaers ende een timmerman om op 't gedane werck datel. weder herwaerts te keeren, daermede U zult moeten redden.

Ten behoeve van meergem. huys gaet mede in de fluyt De Post gescheept de volgende nootwendicheden als nament!.7000 dackpannen ende 't voirdere als by nevensgaende factura, synde alles dat present hebben connen byeen brengen, buyten 't welcke Ul. sich door accomodatie van de smits, die nu mede gaet, als de materialen tot bouwen van het huys als Jachten (als ingevolch gesecht sal werden) derwaerts gaende, sult hebben te behelpen.

Uyt Ul. advysen bespeuren wij, dat nodich sal wesen tot opsamelinge van de noodige houtwercken, soo van hier gevoirdert, als die noch mochten comen te vorderen, eenich geldt op de handt sal dienen uytgeseth, dat Ul. dan gerecommandeert blijft omsichtich ende matelycker wyse te laten geschieden, opdat de Comp. buyten schade blyve, maer sulcx op leverantie van suickeren te doen, connen om redenen als noch inde 1) geraden vinden, te meer soo lange die van de Engelse Comp. aldaer blyve huysvesten, doch can Ul. haar in die negotie omtrent den tyt van de leverantie een voordeel affsien, 'tzy met den prijs wat te verhoogen, ofte ander soo gevoechlyxt soude connen geschieden, daer connen niet tegen hebben, ende gaen tot dien eynde als mede tot bevoirderinge van de te ordonneren Jachten cha. 8000 Ra. in specie aen Ul. gecon-

<sup>1)</sup> Inde: vermoedelijk een copieerfout voor: minder.

signeert by desen; meerder benodicht zynde, hebt ons tydich advys daer van te geven.

In de opsamelinge van eenige quantiteyt goeden witten rys can Ul. eens preuve nemen in maniere, off sulcx voor Ul. particulier geschiede, om die natie geen naer bedencken te geven, als of daeromme benodicht waren, informerende Ul. voorts pertinentelyck op de gelegentheyt van dien, om soo ons jaerlycx van quantiteyt ten redelycken pryse ende buyten becommeringe conden verseeckeren daer naer te mogen reguleren.

Peper becomen hier soo veel, dat niet nodich zy, moeyte daerom aen te nemen. Ul. schrijven schynt te willen confirmeren de goede gelegentht, ende commoditeyt op Rambangh ende byleggende quartieren tot het bouwen van schepen als mede den civilen prys desselfs, 't welck ons heeft doen resolveren preuve daervan te nemen, ende alsoo ten insichte van presente constitutie van de Amboinse gewesten aldaer om bequame handige Jachten benodicht sullen wesen, het maecken van drie dittos groot ongeveer de 70 à 80 lasten te ondernemen, ten welcken eynde derwaerts gaet den schipper Aert Pleunen Moot met 6 Timmerlieden, als 't gene daertoe nodich hebben connen uytmæcken, sco om behoorl, opsicht daer over te hebben, als den voortganck te doen spoedigen om vrouch in 't begin van November off wel eerder naer Amboina gesonden te worden. 1) Ul. blyve gerecommandeert 't syne daertoe te contribueren, ende gedachten schipper in alles soo veel mogel. de handt te bieden ende sorge dragen, dat de noodige houtwercken daertoe van goet deuchtsaem stoffe inderyl besorcht mogen werden. Wy zyn van oordeel, dat noodich sal wesen om dit werck te meer te pouseren, dat Ul. aen den Tommagon Natairnawa dees ons meeninge bekent maeckt, off zyn broeder Iternella, die 't meeste sal vermogen ende licentie versoeckt, ende dat als dan gelieft aen

<sup>1)</sup> In de Resoluties van G. G. en Raden van Indie van Dinsdag 28 Juni 1651 (Koloniaal Archief 574) leest men hierover:

<sup>&</sup>quot;Ende alsoo by dese occurentie des tyts om cleen vaertuych totte besetunge van de Cust van Amboina ende weeringe van 't vreemt vaertuych tegens d'aenstaende mousson aldaer benoodicht sullen wesen, soo is by haer gemelte Edlns. mede g'arresteert mette Fluyt De Post, dat totten overvoer van eenige provisien als andere benodichtheden naer Japara sullen aenleggen en derwaerts aftevaerdighen mede te senden eenige scheepstimmerlieden kennisse hebbende van schepen op te setten, als te maecken, om alsoo aldaer 4 à 5 stuck bequame Jachtjes onder 't gesach van schipper Aert Pleunen Moot te laten optimmeren tusschen 70 à 80 lasten groote, om deselve tot besettinge van geroerde Custe ende waeringe der vreemde negotianten vaertuyghen aldaer te gebruycken."

syne supposten promptel. te belasten, d'onse daerinne niet g'empedidieert en werden, maer de behulpsame handt geboden, soo in de procure van de Houtwercken als het bestellen van de vereyste werkluyden, waertoe als hem uyt onsen name te begroeten by desen senden 7 asta carmosyn root laeken, 4 ps. chious, 1) 30 flessen rooswater, ongetaxeert monteert f 76.8.—.

Wij willen dan vermits Ul. sorchvuldigheyt ende goeden yver aen de spoedige uytvoeringe van dat aen te vangen werck niet dubiteren, maer dat de Jachten tegen den geprefigeerden tyt, ten effecte gebracht sullen wesen, Ul. sult sich dan met het fluytschip De Post mede maer Rambangh vervoegen, ende met Schipper Pleune voorsz. den Tommagon Natairnawa versoecken ende naer prompte toesegginge van adsistentie voorsz. g'obtineert hebbende, behoorlycke ordre op alles te stellen, opdat meer genoemden schipper Pleune voorn. in volvoeringe van zyn opgeleyde, hoe eer hoe liever aen 't werck mach geraecken, 't welcke Ul. nochmael ten hoochsten bevolen blyft, ende ons op zullen rusten, hem alles latende besorgen, wat tot dat werck noodich wesen zal.

Uyt het hout bereets in voorraet zynde, moocht aldaer behouden, sulcx ende soo veel tot dese Jachten dienstich ende nodich wesen zal, latende het verdere met dees gelegentht. herwaerts comen om hier te connen dienen, waerby onder anderen zullen verwachten 3 à 4 goede bequame stevens als perthye cromhoudt, ten principalen van nooden tot opstellen van sloupen off lootsboots van 26 tot 40 lasten groote. Item by overige ruymte soo veel Japaerse suycker, als sal voeren connen.

Chinese timmerluyden connen gevouchel. van hier niet senden, winne alle hier oock niet minder dachloon als Ul. seggen daer te becomen zyn, soo connen Ul. met slaven, als selffs daerom benodicht zynde, mede niet accommoderen, invougen Ul. costy met huerlingen sult moeten behelpen; tot oplaadinge van harde steenen sal niet nodich wesen voirder moeyten angewent werden, sullen ons na gelegentheyt behelpen.

Voor als noch sal niet nodich wesen het maecken van expresse packhuysz, te ondernemen, maer onderwegen gelaten tottertyt de wooninge ten effecte gebracht is, ende dat onderentusschen ervaren, wat aldaer voor de Comp. voirderl, te verwachten machte vallen, onderwylen houden voor welgedaen, dat Ul. de schoyinge ende affpaggeringe van 't eylandt ondernomen hebben, insgelyck dat het versoeck van Patra Mangala om d' Engelsen t' animeren aldaer te comen vesten fatsoenel, t' excuseren, gedachtich zynde de minste correspondentie in sulcke gelegentht, met die natie, de meeste gerustheyt te wesen.

<sup>1)</sup> Chious: vermoedelijk wordt bedoeld: chindos?

Dat de Vryburger Frans Vlack ende Jan Jansz, tot Demack hun waren verhoudende met intentie om een vaertuych te maecken ende een houdtsagerye aldaer te rechten, daerinne connen weynich swaricheyt bespeuren, wel verstaende dat hun tot verblyff aldaer niet vast ter neder slaen, als voor den tyt van 't verrechten haerers voorgenomen werck.

Geenige doecken zullen voornemen Ul. toetesenden, soo lange in geen beter demande sullen wesen.

Het zal nodich wesen, soo 't bereets njet gedaen is, dat Ul. boeckiens formere, in maniere van negotieboecken, om daerinne te trecken allen watter dienaengaende passeert, ontlasten Ul. daerinne wegen de Ra. 18½ voor gedane verstreckinge aen de Tinganghs op den naem van Equipagie, onder duydelycke specificatie, opdat alles claer blycke om in Batavias boecken ingetrocken te connen worden.

By aencomste aldaer van het een off ander Engels, Portugees off Inlandts vaertuygh van Maccassar hebbe Ul. gedachtich te wesen, sich wat larger ende pertinent te informeren van desselfs gedoente, als den toestandt in Maccasser, voornemelyck d'Ed. Comp. raeckende omme ons daer van te connen dienen.

Wat tractement soo van gagie als costgeldt Michiel Seburch sich waerdich is maekende, moet Ul. beter als ons bekent wesen, ende naer desselfs meriten toeleggen; hier hebben dezulcke ordinaris 8 à 10 realen van 8en, waernaer, als zyne presterende diensten, Ul. sich hebt te reguleren.

De passe verleent aen den dienaer van Astra Tsiapa om met een onser schepen van Choromandel te retourneren, sullen voor dees mael accorderen, maer sullen Ul. het verleenen van passen op Ternaten, Amboina, Banda, Malacca, om redenen op 't fatsoenlyckste excuseren, ende by perseverant vervolch ende anders niet, sulcke sollicitanten herwaerts renvoyeren.

De cleenicheden uyt 't schip Louisa gelicht, sullen hier verantwoordt werden.

Tott vervangh van Bernart Vols gaet neffens desen den ondercoopman Jacob Backer, wien Ul. van alles sult kennisse laten hebben, ende instrueren omme Ul. in tyde te connen vervangen, latende gedachten Volsch per eerst presenterende occasie, 't zy pr. dees gelegentht. ofte wel met een van de nieuwe tinganghs &a. herwaerts comen, omme alhier anders g'employeert te mogen werden.

Op 't uytterste van 't mousson, werdt Ul. gelicentieert een keer herwaerts te mogen doen om van alles mondelinge rapport te connen geven, ende met gelegentht. weder per costy te transporteren voor den tyt, dat den ondercoopman Backer voorsz. door becomen ervarentht. die plaets bevolen zal mogen blyven. Eersame, voorsienige, seer discrete willen Ul. onse groete in Godes protextie bevolen laten.

Int Casteel Patavia ady 13 July 1651, was getekent. Carel Reiniersz, Joan Maetsuyker, Gerardt Demmer, Carel Hartsingh. Joan Cunacus, Joan van Teylingen ende Cornelis Cesar."

Bijlage IV.

Uittreksel uit den brief van den Gouverneur-Generaal Carel Reiniersz, en de Raden van Indië van den 31en Juli 1651 aan den Opperkoopman en Resident Dirk Schouten te Japara. 1)

> "Japara. Aen des Oppercoopman Sr. Dircq Schouten. Eersame Discrete.

Mette schuyt De Post hebben lest aen Ul. geschreven, die verhoopen rechtevoort allangh voor Japara sal zyn g'arriveert. Dese gaet per expresse tingangh affgeveerdicht om Ul. inderyl te verwittigen, hoe om gewichtige rodenen den welstandt van de Comp. raeckende, in raade van India goetgevonden hebben een aansienlycke legatie aen den Coninck van Persia te doen ende daertoe te gebruyken den Heere Joan Cunaeus, ordinnaris Raadt van India, met last om met eenen de Comptoiren van Suratte, Wingurla, Ceylon, Choromandel, Malacca &a. volgens ordre der Heeren 17en te visiteren, welcke commissie te swaer zynde, om by een persoon alleen verricht ende uytgevoort te worden; soo hebben goet gedacht syn E. Ul. persoon tot adsistentie by te voegen, voornamentl, om tottet visiteren ende nasien der boecken ende reeggen. dat met gemack geschieden wil, gebruyckt te worden; Ul. sal dan op de ontfanch deses sich op 't spoedichste gereet maecken ende van den ommeslach aldaer pertinent transport deen aen den oadercoopman Jacob Backer, den zelven van een corte ende bondige Instructie tot zyn narichten versiende om na Ul. vertreck Comps. saecken by provisie aldaer waer te nemen, mits dat Schipper Aert Pleunen geduirende syn aenwesen aldaer de preseance sal behouden, welck bestelt synde, sal Ul met dese chaloup soo veerdich als doenel, herwaerts te keeren om noch eenige dagen tyt te mogen hebben om Ul. tot de voorsz. groote voyagie gereedt te maecken. Dese dan tot genen anderen synde dienende bevelen Ul. hiermede de genade Godes almachtich.

Int Casteel Batavia ady ultimo July 1651. Was getekent enz.

<sup>1)</sup> Koloniaal Archief 778, Als voren.

### II. Houtleveranties uit Japara onder de Residenten Bernard Volsch en Jacob Backer in 1651.

(Uit het Koloniaal Archief no XXXI.1)

Uit mijn: Stichting van een comptoir te Japara en de Opperkoopman Dirk Schouten als eerste Resident in 1651, 2) blijkt dat bij missive van den 31en Juli 1651 de toenmalige resident van Japara, Dirk Schouten door Hunne Hoog Edelheden toegevoegd werd aan den Raad van Indië, Johan Cunaeus, die als ambassadeur naar den koning van Perzie gezonden werd en als Commissaris ter visitatie naar de kantoren Soeratte, Wingurla, Ceylon, Coromandel, Malakka etc., terwijl als opvolger van Schouten aangewezen werd de onderkoopman Jacob Backer, die den 15en Juli te voren te Japara aangekomen was om den onderkoopman Bernard Volsch, welke de ambassade van Van Goens in 1651 medegemaakt had, en daarna te Japara was gebleven, te vervangen. Aan Schouten werd opdracht gegeven om Backer van eene Instructie te voorzien, terwijl overigens de schipper Aart Pleunen, die belast was met het toezicht over het bouwen van vaartuigen te Rembang, bij zijne aanwezigheid te Japara de preseance vóór Backer zou behouden.

Daar de door Schouten achtergelaten instructie niet aanwezig is, evenmin het schriftelijk rapport door hem bij zijn terugkomst van Japara te Batavia ingediend, de Resolutien van Gouverneur-Generaal en Raden van Indie

<sup>1)</sup> Het nummer XXIX werd opgenomen in deze afl. blz. 431 • vv. (zie aldaar noot 1 blz. 431.) Het nummer XXX werd opgenomen in de Bijdragen van het Kon. Instituut van Ind. Taal- Land- en Volkenkunde in den Haag, deel 75 (1919), blz. 28 v.v.

<sup>2)</sup> Zie dit Tijdschrift deel 59 (1920) blz. 431 v.v.

van dat jaar ons geene inlichting geven, en ook het Bataviasch Dagregister van 1651 ontbreekt, is niet meer precies na te gaan, wat bij het vertrek van Dirk Schouten uit Japara eigenlijk geschied is. Voor de verdere gebeurtenissen in 1651 te Japara kunnen verder cns slechts inlichten de brieven, door de Hooge Regeering daarheen geschreven, die in copie aanwezig zijn in het Rijksarchief te 's Gravenhage 1).

Bedoeld worden de missives van 12 September, 9 en 11 October 1651, welke hier achter worden weergegeven. Alle drie zijn gericht aan de Onderkooplieden Bernard Volsch en Jacob Backer te Japara. Uit het eerst noemen van Volsch (Bernard, Barnard, Barnhard, Barent, afwisselend geheeten) moet vermoedelijk afgeleid worden, dat niet J. Backer, maar B. Volsch het "Opperhoofd" te Japara, als opvolger van D. Schouten is geweest, hetwelk echter in tegenspraak zou zijn met het aan den laatste bij bovenvermelde missive van 31 Juli 1651 door de Hooge Regeering opgedragene, hoewel ook weer niet uit het oog verloren moet worden, dat Backer eigenlijk bestemd was om Volsch te vervangen. B. Volsch is dus wel de tweede Resident op Japara geweest na Dirk Schouten als eerste van af 25 April 1651.

Uit den eersten brief van 12 September 1651 <sup>2</sup>) blijkt o.a., dat de bouw der 2 jachten te Rembang onder Schouten begonnen, niet zeer opschoot, doordat de gouverneur van Rembang Kiai Natairnawa en die van Lassem naar het Hof geroepen waren, en dus de aankap van hout nagenoeg stilstond. Het is niet geheel duidelijk, wie met "de contractanten" bedoeld worden: de houtkappers of houtleveranciers, dan wel de aannemers van den bouw der jachten. In het laatste geval zouden dus de schipper Aart Pleunen met zijn overgekomen scheepstimmer-

<sup>1)</sup> Van de brieven door Volsch en Backer naar Batavia geschreven, zijn geene copieen naar Nederland gezonden; tenminste niet aanwezig in het Koloniaal Archief te 's Gravenhage.

<sup>2)</sup> Zie Bijlage I.

lieden slechts toezicht gehouden hebben op de Javanen, die met hen over dezen bouw der vaartuigen gecontracteerd hadden.

Behalve met de twee jachten was te Rembang voorts nog begin gemaakt met den bouw van twee chialoupen van 89 en 77 voet lengte oversteven, waartoe aan Volsch en Backer werd opgedragen de noodige kromhouten, volgens de overgezondene mallen, te leveren, evenals trouwens balken van 26 tot 50 voet lengte, swalpen van 20 tot 50 voet lang en  $2\frac{1}{2}$  à 3 duim dikte 1) en planken

Dat niet slechts in 1685 <sup>2</sup>) uit Siam djatihout te Batavia aangevoerd werd, maar 1eeds in 1651, blijkt ook uit den brief van 22 September, waarin medegedeeld wordt, dat planken van minstens 40 voet lengte, 10 duim breedte en een dikte van 2 duim daar bij inkoop f 5 kostten en balken van 8 à 9 vadem (à 6 voeten) lang en 11 à 12 duim in het vierkant f 24.—, een steven "voor een cloeck jacht" f 16.—, en grofbekapte cromhouten 14 maes (à 7½ stuivers elk), dus tamelijk hooge prijzen, wanneer men let op de veel grootere waarde, die het geld toenmaals had, vergeleken mat tegenwoordig.

Daar de schipper Aart Pleunen "genegentheyt" had getoond om met de retourvloot in het najaar naar Holland te vertrekken, werd in zijn plaats de opperstuurman Adam Evertsz. Claver gezonden (ook timmerman van zijn ambacht zijnde) om het verder toezicht op de aftimmering der jachten en chaloupen te Rembang te houden.

Bij het tweede schrijven van 9 October 1651 ³) wordt o.a. medegedeeld door de Hooge Regeering, dat er blijkbaar nog geene verandering was gekomen in den tragen voortgang van den bouw der logie en de jachten en chialoupen. G. G. en Raden zenden daarom "een kelderken

<sup>1)</sup> Wat een houtverkapping zal er bij die lange dunne zwalpen toenmaals plaats gevonden hebben!

<sup>2)</sup> Zie mijn: Verzending van djatihout uit Siam naar Batavia en Japan in 1685, Tectona XIII (1920), blz. 214 v.v.

<sup>3)</sup> Zie Bijlage II.

met gedisteleerde wateren" over, "om bedecktelyck en in stillicheyt aan Tommogon Natairnawa vereert te werden", die naar ze vertrouwen het beste hulp kan verleenen met den snelleren voortgang en beeindiging der vaartuigen, welke ze nog gaarne voor het volle intreden van den westmousson klaar zouden hebben, om ze naar Ambon te kunnen zenden.

De Javanen hadden naar het schijnt bezwaar gemaakt om de logie te Japara van twee verdiepingen te bouwen, wat "die trouloose natie suspect" was; daarom beval de Hooge Regeering aan de residenten om slechts één verdieping naar Javaanschen trant te maken," 't zy dan van plancken buyten, met een halve steen omtrocken, ende van binnen gepleystert, ofte wel van steen alleen opgemetselt." Het reeds te veel gekapte hout voor de logie kon naar Batavia ten gebruike aldaar opgezonden worden.

De twee vrijburgers Frans Vlack en Jan Jansz te Demak <sup>1</sup>), die aldaar bezig waren met scheepsbouw en om een houtzagerij op te richten, schijnen "besprongen" en vermoord te zijn geworden.

Voor het leveren der houtwerken moest steeds op last der Hooge Regeering de hulp der regenten ingeroepen worden, terwijl de chialoupen, zoodra ze maar voltooid waren, naar Batavia moesten gestuurd worden, als wanneer de schipper Aart Pleunen mee mocht komen, na alvorens dan den opperstuurman Adam Evertsen voldoende op de hoogte van de werkzaamheden te Rembang gebracht te hebben.

Nog werd "een vaetie Spaense wyn, inhoudende 90 cannen, omme by gelegentheyt soo nu en dan van de grooten besocht werdende, telckens een fleskens van aff te tappen ende haerlieden daermede te onthalen", over gezonden, waarop ze zeer zuinig moesten zijn. Gou-

<sup>1)</sup> Zie Bijlage III van mijn: Stichting van een Comptoir te Japara en de Opperkoopman Dirk Schouten als eerste Resident in 1651, hiervoren blz. 447.

verneur-Generaal en Raden wisten ook wel, hoe men de genegenheid der inlandsche regenten kon winnen!

In den derden brief, van 11 October 1651 1) blijken de Gouverneurs van Japara plotseling geweigerd te hebben vergunning te verleenen om het nieuw aangekomen fluytschip De Lastdrager met houtwerken en andere - producten te laden en naar Batavia te laten gaan, onder voorgeven, dat daarvoor een schrijven van de Hooge Regeering noodig was, m. a. w. het zulk eene missive begeleidende geschenk! Gouverneur-Generaal en Raden besloten, in aanmerking nemende "het doch doorgaens onder dat volck om schenckagie te doen is, ende wy sonder dien niet licht tot onse oochmercken zullen geraecken, ofte iet besonders ten dienste van de Comp. connen uytrichten" voor deze maal nog aan het verzoek te voldoen, sturende "een cleen brieffken" 2) aan de gebieders van Japara, waarbij zij hun "misnougen te kennen geven ende haer berstige begeerlyckheyt te gemoet comen," door eenige kleeden aan te bieden, hoewel zij zeggen, dat het overigens "een groote opgeblasentheyt van die coele schrebbers is en voor ons een groote servituyt soude wesen, en geen minder cleynachtinge ten aensien van derselver vile conditie ende gelegentheyt," maar voor de negotie moest men wat over hebben. Met den brief komt nog mee, Thys Pietersz,"de boomwachter, die sonderlingh met dat volck weet om te gaen."

Meerdere brieven door de Hooge Regeering in 1651 naar Japara geschreven trof ik niet aan in het Rijksarchief. Intusschen schijnen in Batavia klachten gedaan te zijn over het gedrag van de residenten Volsch en Backer, waarom besloten werd den opperkoopman Joan Goessens er in commissie heen te zenden, ten einde een onderzoek in te stellen. In de copie-Resoluties van G. G. en Raden in het Rijksarchief is over deze zending niets te vinden. Wel trof ik onder de uitgaande brieven van

<sup>1)</sup> Zie Bijlage IV.

<sup>2)</sup> Zie Bijlage III.

1651 aan de "Memorie tot narigtinge", aan Goessens, gedateert 5 December 1651, voor zijn vertrek naar Japara ter hand gesteld. 1)

Hem werd opgedragen in Japara na te gaan de "gepleechde moetwillicheden, strydich met de ordre ende regeringe dier plaetse, waertegen noodsaekel. dient versien ende voorgecomen, om die trotse ende infideele natie geen oirsaecke van onlusten te geven, ende daerdoor in verweyderinge te geraecken, tot krenkinge van 't Vredens contract tusschen Jen Sousounangh ende de Generale Comp. beslooten". Dadelijk na aankomst aldaar, en na transport van de negotieboekjes en overige administratie van de residenten te hebben ontvangen, moest hij zich bij de regenten vervoegen onder duidelijke te kennen gave van de reden en het doel zijner commissie, om hen in de gelegenheid te stellen hunne eventueele grieven tegen Volsch en Backer te uiten, en onder aanbieding van "handtsalvinge", ter voldoening van "haren begeerlycken aert." Daarna moest Goessens zich direct naar Rembang en "Cariganangh"<sup>2</sup>) begeven om te gaan zien, hoe het met den bouw der twee jachten en der chaloupen stond, daar vermocdelijk de voortgang der werkzaamheden, waarop de opperstuurman Adam Evertsz. Claver toezicht hield, belemmerd werd "door toedoen van eenige kale schrobbers, die met gepretendeerde aucthoriteyt van boven comende, een plasdanck neffens wat hantsalvinge soecken te behalen, daer dan al discreetel, in gegaen dient, alsoo ons somtyts anders niet veel goets syn brouwende". Ook de regent van Rembang, ..onse natie een toegedaen vrundt", moet daarom met een ..tamelycke vereeringe begroet" worden.

Zoodra de jachten en chaloupen klaar zijn, mocht Goessens met deze naar Batavia terugkeeren, mede

<sup>1)</sup> Zie Bijlagé V.

<sup>2)</sup> Vermoedelijk wordt bedoeld Karang Gening, volgens Veths Aardrijkskundig Woordenboek (1869), eene rivier in het regentschap Rembang, aan wier monding eene scheepstimmerwerf is.

nemende daar heen den onderkoopman Bernard Volsch, terwijl Jacob Backer tijdelijk tot nadere ordre met de waarneming van de functie als resident te Japara zou belast blijven, nadat hem eene behoorlijke instructie zou zijn ter hand gesteld.

Het fluytschip De Lastdrager, waarvan sprake was in den brief van 11 October schijnt te Batavia teruggekeerd te zijn met zijn houtlading. Over de qualiteit der gekapte balken zijn G. G. en Raden zeer ontevreden, "vermits de cortheyt, als hare rouwicheyt ende onbehouwenheyt, ondienstich tot de wercken", waarop aanbevolen wordt in het vervolg beter te letten.

Of Goessens aan de slotopdracht, om nl. zoodra hij in Japara aangekomen was, wat van zich te laten hooren, voldaan heeft, is mij niet bekend. In het Rijksarchief zijn geen brieven, van hem afkomstig, aanwezig.

Den Haag, Juni 1919.

Brief van den Gouverneur-Generaal Carel Reiniersz. en de Raden van Indië te Batavia aan de Residenten te Japara B. Volsch en J. Backer van 22 September 1651.1)

"Japara.

Aen de OnderCooplieden Bernard van Volsch ende Jacob Backer pr. de fluyt de Lastdrager gesz.

Eersame Discrete.

By het mondelingh als schriftel, rapport 2) van den Ondercoopman Sr. Dirck Schouten, Ul. successive advisen gesz. 22, 23, 25 ende 30 Augs. 3) hebben omstandel, vernomen den toestandt costi ende zulcks als sich dagelycks in 't een en 't ander was toedragende, ende onder anderen den continuerenden tragen voortganck in ons goet voornemen als den toegeseyden bouw van de wooninge ontstaende veel wt d'absentie van den Quey Natairnawa en de Cibicoer 3) van Lassem, daerinne ons soo wat moeten getroosten ende den tyt haerder absentie echter het werck op 't fatcoenlycxste ende in der minne soo vele trachten te pousseren als eenichsints mogel, is, met de noodige houtwercken als voirdere materialen by den anderen te samelen, gel. met de 2 balcken tot een kiel, als nu de een achtersteven reedts gedaen was, tot haere E. wedercomste, dat verhoopen voor de receptie deses geschiet zal wesen, als wanneer met opofferinge van de geprojecteerde erkentenisse, wij njet willen dubiteren, off het werck zal door hare aucthoriteyt in allen beter voortganck nemen, dat ons aengenaeml. om hooren zal wesen, ende Ul. op 't hoochste gerecommandeert blyft, egeene debvoiren te sparen, maer allen yver te contribueren, alsoo aen het wel ende voornamel. vrouch voltrecken der Jachten de Compagnie hoochelyck gelegen is.

Dat de contractanten over den geaccordeerden prys wel mochten comen te doleren, sulcks was ons soo vreemt niet, alsoo heel

<sup>1)</sup> Koloniaal Archief 778. Copieboek van Afgesonden brieven, verleende Commissien en Instructien wt Batavia naer verscheyde diverse Quartieren, sedert 22en December Ao. 1650 en eyndicht 4en Janneuary 1652.

<sup>2)</sup> Dit rapport is niet aangetroffen in het Rijksarchief.

<sup>3)</sup> Deze brieven werden niet aangetroffen.

<sup>1)</sup> Wellicht wordt hier "Gouverneur" bedoeld.

een ander ende swaerder werck is, als by haer in gewoonte, wes zy daer toe minnel. moeten g'animeert werden, onder verclaringhe, dat wy in geenen deele met haar schade gedient syn, maer in contrarie by tydich voltrecken, ende goet permanent werck gemaeckt hebbende, genegen blyven in satisfactie haer te gemoet te comen, waerop haer rusten mogen, alsoo bequaem, ende goet werck becomen, genegen blyven, met permissie van den Sousounangh met dese twee aengevangen jachten niet te laten verblyven, maer meerder ende grooter in 't werck te doen stellen.

De aengevangen chaloupe zullen by voltreckinge mede hier verwachten, die by dese conjunctuure des tyts zeer wel te stade comen zal, alsoo diergelycke en grooter van 20 tot 40 lasten buyten verhinderinghe van de Jachten connen opgericht werden, can aen 2 a 3 stx. geen quaedt gedaen werden; hier hebben der twee onder handen, de lengte van 89 en 77 voet oversteven, tot welcker voltoyingh om cromhouten verlegen blyven, des dezelve van Ul. met eerste gelegentht. ende offresceerende commoditeyt sullen tegemoet sien, van goede durabile stoffe in quantiteyt ende qualiteyt achtervolgens de bygaende modellen en de memorie<sup>1</sup>) van den Commandeur Mathys Crab, ter nomber van soo veel stucks van yder, als op de mallen getekent staet.

Behalven gedachte cromhoudt comt ons hier doorgaens te stade ende zyn present tot de dagelyckse wercken benoodicht om de volgende houtwercken, soo balcken als plancken en swalpen, van herten wenschende met goede quantiteyt diergelycke soorte in corten mochten gesecoureert werden, namentl. balcken van 26 tot 34 à 35 voeten lengte, dickte van 18 tot 24 duym, Item de lengte van 46 tot 50 voeten, dick 24 tot 26 duym.

Swalpen de lengte van 20, 30, 40 tot 50 voeten ende 2½ à 3 duym dickte, voorts soodanige Houdtwercken meer als tot den dagelycksen bouw noodich syn.

In Siam werden diergelycke ordinairy ingecocht ten pryse namentl. een planck hebbende lenghte van ten minste 40 voet, de breete van 10 duym en de dickte van 2 duym, ongeveer voor 5 gulden; Een balck van 11 à 12 duym viercant dick en 8 à 9 vadem lanck, niet minder als 24 guldens; Een groff cromhoudt voor 14 maes, à  $7\frac{1}{2}$  stuyvers de maes; Een steven behoorende tot een cloeck jacht omtrent 16 gulden.

Ul. blyve tot de bevoirderinghe deses mede serieusel. gerecommandeert, mits acht nemende alle van goede deuchtsame stoffe sy. De houtwercken ende zulcks meer per De Post gesonden, hebben conform facture d'accorde bevonden. Wij hadden gaerne gesien, de gelegentheyt gehadt hadden, om alles 't gene in voor-

<sup>1)</sup> Deze memorie werd niet aangetroffen.

raat haddet, herwaerts te mogen brengen, waertoe nu voorgenomen hebben, alsoo geen ander occasie voorvalt, 't schip Den
Lastdrager naer ontladinghe van zyn Vaderlandts cargasoen, een
keer derwaerts te laten doen, om alles 't gene in voorraedt mochte
wesen, herwaerts te brengen, zynde omtrent 400 lasten groot. Ul.
hebbe dan alles citto op de receptie deses sonder eenich het
minste tyt versuym daeringe te laden ende weder herwaerts te
depescheren, alsoo dit jaar noch voor een retourschip dienen moet.

Met dit schip werdt Ul. op den gedanen Eysch van cleden als gereedschappen toegesonden zulcks als 't factuerken zal duydelyck declareren ter somme van f 9785:5:—. Bij goeden ontfanck zult in Ul. geformeerde boeckskens het generael behoorl. daer voor ontlasten, ende trachten de cleden ten meesten pryse te gelde te maecken tot ontlastinge van die plaetse; soo blyven Ul. gesamentl. oock gerecommandeert de goede ende vereyschte sorge over alle de gesondene gereedschappen, soo tot den bouw van de Jachten als mede de wooninge, dat alles behoorl. gemesnageert ende het overige weder herwaerts gesonden werde; 't welck Ul. sorghvuldicheyt bevolen laten.

Ons verwondert, dat met de gedachte Post geene witte suickeren becomen hebben, te meer Sr. Schouten in 't begin van Aug. 36 picol met Joutche, Chinees, à  $3\frac{1}{2}$  reael in specie 't picol, te leveren gecontracteert hadde; Ul. blyven gerecommandeert geene debvoiren te sparen onse naburen van hunne gecontracteerde zujckeren onder de handt met fatsoen soo veele te ontsetten als mogel. zal wesen, mits goedt en deuchtsaem van stoffe zy; oock sonder sich al te gretich daer naer te verthoonen, om de natie aldaer niet te animeren tot meerder ofte stercke aenteelinge, dat onse meeninge niet en is, om de Ingesetenen van Batavia in hair culture nadeelich te wesen; maer streckt ons intentie in desen alleene op insichten om gedachte vrunden die te onttrecken ende ware 't doenel. die negotie vruchteloos te maecken.

Suyver wasch tot civilen pryse te genaecken zynde, can aen goede quantiteyt herwaerts te schicken, gantsch niet verbeurt werden, alsoo veeltyts daerom benoodicht zyn; alhier als tot Siam, Macassar etca. staet de Comp. te costen namentl.

Alhier tot Batavia van 22 tot 26 Ra. 't picol.

Siam ordinaire 20 realen.

Macassar 20 à 22 realen.

Soloor 13 realen.

Dat met den prys by Ul. gespecificeert van 18 à 20 realen in specie niet veel differeert, excepto tot Soloor, alwaer 'tzelve civil in prys is, doch met geen quantiteyt uyt te becomen.

Swarte zuickeren, goet ende zuyver zynde, mach by occasie tot redelycken pryse mede wel ingecocht werden; om groote quantiteyt zyn jaarlycx benodicht, soo voor de schepen, als van andere quartieren gevoirdert werden; hier wordt ordinaire in gecocht tot 16, 18, 20, 22, 24 en 28 realen te thien picol, welverstaende realen courant ende niet in specie.

Het vervangen van den schipper Aert Pleunen zal tydich in achtingh genomen werden, waerop hy sich verlaten mach.

Ul. blyven gesamentl. serieusel. ende op 't hoochste gerecommandeert en bevolen hare Instructie 1), by den Oppercoopman Sr. Dirck Schouten gelaten, als oock mede onse voirdere te geven ordre prompt ende poinctueel ten meeste dienste van de Generale Comp. in allen deelen te achtervolgen ende bevoirderen; voornamentl. blyft Ul. gerecommandeert de observantie van oprechte ende sincere eendrachticheyt; oock u selve soodanich te gedragen, ende het volck in behoorlycke ordre en zedicheyt te houden, dat egeene de minste redenen van onlusten aan die eygensinnige ende laetdunckende natie gegeven werde, waeruyt anders licht groote swaricheden souden connen resulteren, dat vooral als een extreem nadeel voor de Comp. ende den staedt van Batavia soude connen redunderen, 't welck gel. als present vredich sittende voor al omsichtel. voorgekomen ende geweert dient.

Nader geleth hebbende op de genegentheyt van schipper Aert Pleunen om met d'aenstaende retourvlooten naer 't vaderlandt te vertrecken, soo syn te raede geworden den opperstierman Adam Evertsz. Claver (die mede een Timmerman syns handtwercks geweest is) als nu derwaerts te largeren, tot vervangh van gedachten schipper Pleune, mits dat aldaer soo lang sal blyven continueren om gemelte stierman volcomen onderrecht te doen, soo van den bouw der geordineerde Jachten, en alsdan, 'tzy pr. de onder handen zynde chaloupe ofte andere commoditeyt, herwaerts te keeren ende een retourschip, gel. hem toesegginge gedaen is, te mogen erlangen, staet maeckende de eerste besendinge in 't voorste van de maendt December aenvangh staet te nemen.

Bij dees veranderinge blyven de cooplieden Volsch ende Backer gerecommandeert voor gedachten stuerman in alles ten dienste van de Comp. in 't bevoirderen syns lastes na alle vermogens de behulpelycke handt te bieden, gel. gylieden voor ons zullen meenen ende connen verantwoorden, latende hem in die gelegentht. het gesach behouden, ende haer in den voirderen dienst, de negotie als anders consernerende, gedragen naer luyt der Instructie by den Oppercoopman Schouten voornoemt haer verleent, als voirder van hier te ontfangen ordre.

Met dit schip becomen Uls. twee enckele maedbalcken 2) waer,

<sup>1)</sup> Deze Instructie werd niet aangetroffen.

<sup>2)</sup> Mallen?

tegens mettet selve ons weder de dubbelde in plaetse zult laten toecomen.

Eersame discrete naer onse groetenisse soo blyft Godt in zyn h. schut bevoolen. Int. Casteel Batavia. ady 22e September anno 1651. Was get. enz.."

Bijlage II.

Brief van den Gouverneur-Generaal Carel Reiniersz, en de Raden van Indië te Batavia aan de Residenten te Japara B. Volsch en J. Backer, van 9 October 1651. 1)

"Japara.

Aen de ondercooplieden Bernard Volsch ende Jacob Backer, pr. den Chinesen nacheda Tsioocko gesz. Eersame discrete.

Den 21e der gepasseerde maandt September pr. 't fluytschip De Lastdrager hebben het vereyste beantwoordt op advisen van Ul. becomen ende daer beneffens gesonden op den gedanen Eysch buyten 2000 Ra. contant, 't gene vermogens waren. Wy verhoopen 't zelve alle behoorel. costi aengecomen sal wesen ende dat gedachte schip, met alle het gene in voorraet mocht versamelt hebben, voornamel. redel. perthye rys en witte zuickeren, spoedich de retour gemoeten sullen, het welck Ul. op 't hoochste gerecommandeert blyft, alsoo (gel. in onsen jongsten gemelt) des Comps. dienst daeraen gelegen is.

Naer 't dispescheren van gedachte schip becomen naer der schryvens van den 14en September van den schipper Aert Pleunen, als 23e derzelve en pmo. October van den ondercoopl. Volsch ende Backer 2), ten principalen tracterende van de oude clachten over den sobren voortganck in den bouw des logies als de aenbestede Jachten, dat verdrietich valt, ende grootel. beducht syn door dit tryneren ons principael oochwith met ditto jachten te zullen connen uyttewercken, dat echter by ons niet te remedieren zy, alsoo naer 't humeur deser trage natie daerinne moeten reguleren, als buyten haren goeden wille niet connende verrichten, welcke te capteren Ul. yver ende vigilantie gesamentl. bevolen blyft; tot

<sup>1)</sup> Koloniaal Archief 778. Copieboek van Afgesonden Brieven verleende Commissien en Instruction wt. Batavia naer verscheyde diverse Quartieren, sedert 22en December Ao. 1650 en cyndicht 4en Janneuary 1652.

<sup>2)</sup> Geene van deze missiven werd aangetroffen.

die eynde by desen gaet een kelderken met gedisteleerde wateren om bedecktel, ende in stillicheyt aen Tommagon Natairnauwa vereert te werden, by wien wy vertrouwen de meeste assistentie zullen connen erlangen ende d'effect van de gedane beloften naer 't voleyndigen haerder pouassa per naeste gaerne willen vernemen.

Dat de hoochte van 't geprojecteerde Huys die trouwloose natie suspect soude wesen, is niet vremt, ende waer beter geweest niet soo hooge, maer naer de gestalte haerder wooninge ware ontworpen, dat noch tyt is, weshafven Ul. geordonneert blyven, om alle suspitie ende diffidentie van haer te weeren, de wooninge sonder verdiepinge te maecken in fatsoen naer des landts wyse, 't zy dan van plancken buyten met een halve steen omtrocken ende van binnen gepleystert, ofte wel van steen alleen opgemetselt, soo als licentie sult connen becomen en op 't spoedichste ende oncostelyckste sal connen geschieden, zynde als noch de meeninge niet grooten noch uytmuntende ommeslach aldaer te begrypen, en de pakhuysen, nodich zynde, connen lichtel. aen dezelve wooninge begrepen werden, latende het overige geprepareerde houdt herwaerts comen, dat hier niet t' onpas comen zal.

De 2000 Ra. voorsz. syn principal. gehouden op hoope van de Engelsz. haere gecontracteerde zuickeren te ontsetten voor desen Ul. wel gerecommandeert om met aenstaende retourvloote naer 't vaderlandt te connen dienen.

Ul. maecken wel gewach op Japara van provisien ende medicamenten ontbloot te zijn, noch ook van schipper Aert Pleunen gesecureert te werden, aen ons te mentioneren het te doene secours soude hebbe te bestaen, om 't welck te doen echter present hier oocq geen bequame gelegentht. offreseert, soodat als noch voor een tyt zult moeten patienteeren ende tot behulp Ul. uyt het schip De Lastdrager naer redelyckheyt laten versorgen en buyten hare prejuditie geschieden can; ondertusschen blyft meergedachten schipper Pleune mede gelast equaliteyt daerinne te gebruicken, alsoo alle een Comps. dienaers synde, hetzelve zoowel tot nootdruft van den eenen als van den anderen gesonden werdt, 't welcke hem uyt onsen name moocht aendienen, onder recommandatie ende expres bevel aen wedersyts ider sich te wachten zal hebben, dat uyt soodanige geringheden de minste onlusten tot ondienste van de Generale Comp. comen te resulteren.

Het geregistreerde getal van des Sousounangs ondersaeten zullen gaerne perfectel, vernemen, als mede waerom desselfs opneminge ende 't vorder passeerende wegen Madura; maer is noodich in 't naerspeuren deses circumspectel, gegaen werde om by die natie geen de minste reden van wantrouwe noch suspitie tegen ons te veroirsaecken, dat voor al gewacht dient, ende Ul. ten

hoochsten bevoolen blyft, nemende deselve wel in achtinge, 't gene van haer in dien van 23e September syt adviserende.

De Jonck van den genoemden Ambassadeur van Maccao is hier noch niet te voorschyn gecomen, mogel uyt achterdocht van resolutie verandert sal wesen.

Het bespringen der 2 vryborgers op Damack van de Javanen laet Ul. tot exempel dienen ende tegen de zulcke goede wacht te houden om mede ten ondienste van de E. Comp. in al zulcke ongelegentheyt te vervallen.

In 't eyschen van de houtwercken in aenstaende zullen gedencken de gebieders aldaer sulcx bekent te maecken, 't zelve haer aendienen cont, met versoeck Ul. in 't besorgen van goede quantiteyt hoedanige sortimenten als per De Lastdrager aengeschreven, de behulpel, handt te willen bieden.

Op 't verrichten der Engelse vrunden soo in Negotie als principalen Raets saecken zult Ul. accuratel. informeren, ende ons spoedich pertinent advys van geven, ook by alle gelegentheyt.

De opgesette chialoupen voltoyt zynde mach schipper Aert Pleunen daermede herwaerts keeren, en lichten 't volck daertoe noodich van 't schip De Lastdrager, gevende behoorel. informatie en onderrichtingh voor zyn vertreck aen den gesonden opperstierman Adam Evertsen om het voirder opsicht in 't voltrecken der Jachten te hebben, met recommandatie aen Uls. hem in alles te assisteeren, gel. in voorigen gerecommandeert.

Hiernevens gaet een vaetie Spaense wyn, inhoudende 90 cannen, omme by gelegentheyt soo nu en dan van de grooten besocht werdende, telckens een fleskens van aff te tappen ende haerlieden daermede te onthalen, Ul. de mesnagie van dien bevoolen laten. Hiermede, Eersame, discrete, willen Ul. naer onse groete in de bescherminge des alderhoochsten bevoolen laten.

Int Casteel Batavia ady 2e October Anno 1651. Was geteekent enz."

Bijlage III.

Brief van den Gouverneur-Generaal Carel Reiniersz. te Batavia aan de Regenten van Japara van 11 October 1651. 1)

"AAN DE GEBIEDERS VAN JAPARA.

Op de licentie, die ons den Heere Sousounangh heeft verleent om in zyn landen overal te mogen handelen, coopen en vercoopen,

<sup>1)</sup> Koloniaal Archief 778. Copieboek van Afgegane Brieven enz. wt Batavia sedert 22en December Ao. 1650 en eyndicht 4en Janneuary 1652.

na ons gelieven, hadden wy onse Residenten in Japara last gegeven t' onsen behoeve aldaer op te coopen verschevde houtwercken, zuycker &a., om welcke herwaerts te brengen, wy onlanghs affgesonden hebben een expres schip, met ordre aen onse Residenten ons het zelve soo haest doenel, wederom te beschicken, alsoo hetzelve dit jaar noch na Hollandt moet keeren, waer op gisteren ontfangen hebben derzelver rescriptie, meldende hoe gemelte schip op 6 deser maent daer behouden was aangecomen, maer dat UE. niet begeerde toetestaen hetzelve soude werden affgeladen om oorsaeck UE. daervan geen schryven van ons was toegecomen, dat ons seer onverwacht ende viemt voorcomt, alsoo onslieden voorstaen de licentie van de Heere Sousounangh daertoe genouch te wesen, blyvende ondertusschen het gemelte schip tot onse overgroote schade daer soo langh vruchteloos leggen, sonder te connen bedencken, wat reden UE. daertoe moveren mach, ende waeromme onse residenten daerin geen gelooff gegeven wordt, om welck nader te verstaen ende de despache van voorsz. schip op het spoedichste te bevoirderen, mits desen derwaerts senden Thys Pietersz., die wy versoeken UE, corte expeditie gelieft te geven; in desselfs handen gaet een cleene vereeringh om UE, te dienen tot onse gedachtenisse.

Int Casteel Batavia, ady 11e October Anno 1651. Was getekent Carel Reniersz."

Bijlage IV.

Brief van den Gouverneur-Generaal Carel Reiniersz. en de Raden van Indië te Batavia aan de Residenten te Japara B. Volsch en J. Backer van 11 October 1651. 1)

"Japara.

Aen de Ondercooplieden Bernard Volsch en Jacob Backer pr. Comps. Tingangh geschreven. Eersame, Discrete.

Onse jongste aen Ul. was op 9 deser, daechs waer aen ons wel toegecomen is Ul. schryven van 7 desselve<sup>2</sup>), uyt welck aengenaem verstonden de spoedige aencomste van de fluyt De Lastdrager na de stercke oostewinden, die zedert desselfs vertreck doorgaens gewaeyt hebben; ter contrarie is ons gantsch onver-

<sup>1)</sup> Koloniaal Archief 778. Copieboek van Afgesonden Brieven enz. wt Batavia sedert 22en December 1650 en eyndicht 4en Janneary 1652.

<sup>2)</sup> Dit schrijven werd niet aangetroffen.

wacht ende vremt voorgecomen, dat de gebieders aldaer Ul. geweygert hadden licentie om deselve afteladen, en met de gerede houtwercken ende anders op het spoedichste weder herwaerts te senden, omdat wy juyst daerover aen haer niet geschreven hebben, hetwelcke een groote opgeblasentheyt van die coele schrobbers is en voor ons een groote servituyt soude wesen, en geen minder cleynachtinge ten aensien van derzelver vile conditie ende gelegentht., doch aengesien aen de spoedighe depesche van gemelte fluyt, zynde tot een retourschip geprojecteert, om noch voor de eerste besendinge na het vaderlandt te vertrecken, zeer veele gelegen is, soo hebben voor dese mael goetgevonden haer daerover een kleyn brieffken te laten toecomen, waer van de copie hier ingesloten gaet, by het welck onse misnougen te kennen geven ende haer berstige begeerlyckht. te gemoet comen, gaende g' accompangeert met twaalff Mataramse gemene gobars ende twintich syde chindes, om daeruyt by Ul. de schenckagie om nevens het voorsz, brieffken aen de gebieders aldaer overgelevert te worden, geformeert te werden na Ul. zullen oordeelen te behooren, ende Comps. dienst te vereysschen, het overige tot andere gelegentht. opleggende, alsoo het doch doorgaens onder dat volck om schenckagie te doen is, ende wy sonder dien niet licht tot onse oochmercken zullen geraecken, ofte iet besonders ten dienste van de Comp. connen uytrichten; ende opdat de affladinge van voorsz. fluytschip te seeckerder en eerder mach g'obtineert worden, soo senden derwaerts Thys Pietersz. de boomwachter, die sonderlingh met dat volck weet om te gaen, wiens raet Ul. dan zullen in achtinge nemen ende met malcander het beste voor de Comp. aenwenden, opdat de voorsz. fluyt op het spoedichste gedepescheert ende d'andere onder handen zynde wercken metten eersten affgedaen ende g'absolveert mogen werden, daer de Comp. dienst by geschiet ende eer by ingelecht worden zal.

Dat Ul. ondertusschen voorsz. fluyt nae Carriganangh hebben voortgesonden, om middelerwyle, dat nae de versochte licentie gewacht wordt, alles by een te samelen ende totte affladinge gereet te houden, is wel gedaen, ende willen verhoopen, terwyl de windt begint te weyfelen, het vaertuich daer dese mede gaet, een spoedige reyse doen, ende de voorsz. gebieders daermede contentement geschieden zal, als wanneer voorsz. Thys Pietersz. mettet zelve hoe eer hoe liever weder herwaerts sullen verwachten, doch by aldien, dat niet verhoopen, de voorsz. gouverneurs niettegenstaande dese onse expresse besendinge, echter mochten traineren, licentie te geven tot des voorsz. fluyts affladinge, soo sullen ons dezelve zonder langh ophouden weder ledich laten toecomen, opdat hoe eer hoe liever ons dezelve voor het vaderlandt mach aengeleyt worden, ende voorsz. Gouverneurs mogen sien, wy soo

gantsch grooten werck van de daarmede gevorderde houtwercken niet zyn maeckende.

Meyndert Jansz. van Hoesum hebben op Ul. voordragen de qualiteyt van quartiermeester gedefereert, met 18 guldens ter maendt ende soodanige vordere conditien, als zyn acte mede brenght; den zelven zullen Ul. dan op zyn nieuwe verbandt volgens usance twee maenden contant op zyn reecqueningh verstercken; willen vertrouwen de Comp. goede diensten doen zal, ende alsoo zedert eergister, dat onse jongste geweest is, niet schryvenswaerdich is voorgečomen, zullen affbreecken ende Ul. de genadige bescherminge Godes bevolen laten.

Int Casteel Batavia ady 11e October Anno 1651. Was getekent enz."

Bijlage V.

Memorie voor den Opperkoopman J. Goessens, in commissie naar Japara gezonden, van den 5en December 1651 1)

"MEMORIE tot narichtinge voor den Oppercoopman JOAN GOESSENS, gaende met 't Jacht De Zeemeeuw naer Japara om voor eenen corten tyt aldaer te verblyven.

Vermits ons dagelycx eenige clachten voorcomen over onse Residenten tot Japara, soo door ongeregeltht. als verscheyden gepleechde moetwillicheden, strydich met de ordre ende regeringe dier plaetse, waertegen noodsackel. dient versien ende voorgecomen om die trotse ende infideele natie geen oirsaecke van onlusten te geven, ende daerdoor in verweyderinge te geraacken, tot krenkinge van 't vredens contract tusschen den Sousounangh ende de Generale Comp. beslooten, dat in dees tyt gantsch quaelyck comen zoude. So zult dan in des Heeren naeme te nacht met de landtwindt onder zeyl gaen ende de reyse op 't spoedichtste naar Japara vervoirderen, alwaer met lieff gecomen zynde datel. de boeckjes van de ondercooplieden Bernard Volsch ende Jacob Backer affvoirderen, ende oock meteen behoorl. transport laten doen van alle hare administratie.

Het sal oock noodich wesen, dat Ul. sich ter eerster Instantie vervoege by de Regenten van wegen de Mayt. aldaer, verkondende ende haer rondel. bekent maeckende de oorsaacke, waeromme aldaer

<sup>1)</sup> Koloniaal Archief 778. Copieboek van Afgesonde Brieven enz. wt Batavia zedert 22en December Ao. 1650 en eyndicht 4en Janneuary 1652.

gesonden zyt, met versoeck van hare gunste, soo vele in hen vermogen is, in 't gene mochten benoodicht wesen, zynde haer genouchsaem bekent de redenen, waeromme met permissie ende volcomen contentemt. van hare Heere den Sousounangh voornt. een cleyne plaets begrepen hebben &a. ende alsoo dit met ydele handen achtervolgens haren begeerlycken aerdt niet wel fatsoenel. zoude connen geschieden, soo werdt Ul. medegegeven om ter plaetse ende aen wien het zoude mogen vereysschen, tot handtsalvinge te connen dienen.

Een sanaphaenroer, 40 pond amphioen, ende een cas roosewater.

Laet 't selve dan daertoe met fatsoenelyck mesnage geschieden, al waer 't de Comp. tot dienst can gedyen, gel. Ul. discretie sulcx bevoolen laten.

Dit alsoo op Japara sonder tytversuym verricht hebbende, zal vereyschen Ul. zich aenstondts mede naer Rambangh ende Cariganangh vervoege, alwaer de twee aenbesteede jachten gemaect werden, om opmerckinge te nemen, of oock alles behoorel. ende ordentel, toegaet; ende alsoo vermenen geseyde jachten soo nu en dan naer wensch geen voortganck zyn hebbende, maer verleth werden door lancksaem afbrengen der houtwercken, als verhinderinge ende verbodt aen de wercklieden, ontstaende wel ten principalen door toedoen van eenige kale schrobbers, die met gepretendeerde aucthoriteyt van boven comende, een plasdanck neffens wat hantsalvinge soecken te behalen, daer dan al discretel, in gegaen dient, alsoo ons somtyts anders niet veel goets syn brouwende, denckende dat het met de Jachten by goeden voortganck om eenen corten tyt te doen zal wesen, om 't welck te meer te pousseren, zal voor al nodich wesen Ul. met een tamelycke vereeringe de Gouverneurs dier plaetse gaet begroeten, als daer voornamentl. is den Tommagon Natairnawa, onse natie een toegedaen vrundt, die oock wel 't meeste vermach, des oock zyn adsistentie benoodicht zyn.

En den Opperstierman Adam Evertsen Claver, die 't opsicht over 't maecken der jachten is bevolen, zal Ul. den voortganck desselfs oock wel ernstel. belasten, opdat soo spoedich als mogel. hier mogen verschynen, om noch naer Amboina gebruyckt te werden, daer eere by inleggen zal; laet eene van de Cooplieden met Ul. derwaerts gaen om (des noodich zynde) Ul. van 't eene off 't ander onderrichtinge te doen.

Het Jacht De Zeemeeuw sullen den aldereersten weder te gemoet sien om nae Zolor of mede wel naer Amboina te connen dienen. De sorge daerover blyft Ul. serieusel. gerecommandeert, zchepende sonder tytversuym eerst alles daerinne wat gereedt ende voor de handt leydt, alsoo zyn tyt ten hoochsten benoodicht zal wesen, om door 't westel. mousson niet verhindert te werden.

Den ondercoopman Volsch voornt. zal Ul. daermede herwaerts laten keeren, om zynen dienst, 't sy hier ter plaetse off elders beter als daer te connen doen.

Den nachoda Tamsouy heeft ons met zyn jonsque van Japara toegebracht 87 picols witte zuicker door Comps. residenten gescheept, die redel. deuchtsaem en beter als de Bataviase bevinden; meerder quantiteyt Ul. voorcomende can tot civilen pryse geen quaet aen gedaen worden, mits wit, wel gereynt. ende voornementl. drooch zynde. doch is niet noodich besonder daerom geeyvert werde, alsoo dit saysoen voor 't vaderlandt niet can dienen, ende van onse nabueren, d'Engelsen, vooreerst, als sonder capitael zynde, geen duchten hebben, schoon deselve by haer gecontracteert is, maer eenige (als gesecht) voorcomende mach ten civilen pryse aengeslagen werden.

De 3½ picols gesonden wasch per ditto annachoda hebben ontfangen, ende heeft het gewicht wel uitgelevert, zynde wat vuyl; wy zullen 't daer naer doen smelten ende de bevindinge adviseren.

De nieuwe chaloup op Ul. aencomste noch niet vertrocken zynde, gel. vertrouwen Ja, soo zullen daer mede een pertinent factuerken van 't geene met gedachte jonck herwaerts gesonden wordt verwachten.

De Jachten byna vaardich zynde ende dat Ul. vermerckt aen 't versenden door d' een off d'ander incident ofte ymandts verhinderinge soude willen haperen, in sulcken gevalle dienen Ul. in tyts daer voor te wesen, 't zy dan by den Tommagon Natairnawa ofte wel met schryvens ten hove, soo als ten meesten dienste van de Comp. oirbaar ende geraden wesen zal.

Pertinentel. op alles, als 't gene mochte comen voor te vallen, ordre te geven, zullen (als niet wel doenel.) niet voornemen, maer werdt Ul. medegegeven copie uyt instructien door den Oppercoopman Ryckloff van Goens aen den Oppercoopman Dirick Schouten ende wederomme door ditto Schouten aen de presente ondercooplieden tot narichtinge gelaten, 't welcke Ul. als mede d' over ende weder gesonden missiven aendachtel. hebt te resumeren ende volgens den inhouden naer tytsgelegentheyt ende occurentie van saecken te reguleren.

De houtwercken met den Lastdrager ontfangen vallen ten principalen, soo vermits de cortht. als hare rouwicht. ofte onbehouwenheyt ondienstich tot de wercken, waertoe deselve g'eyscht waren, daer in aenstaande beter op geleth dient.

De Jachten volcomen vaerdich zynde ende licentie tot vertrecken becomen hebbende, soo mach Ul. daer mede herwaerts keeren, stellende vooreerst alles daer effen, ende doende behoorl. opdracht aen den ondercoopman Jacob Backer om het te verrichten by hem tot nader ordre waer te nemen, daertoe hem met behoorl. Instructie te versien hebt.

Mede op paresse aldaer zult ons met de eerste gelegentht. laten toecomen, hoedanich het met den bouw der Jachten staet ende wanneer wel zullen cunnen tot vertreck van daer vaerdich gebracht werden ende off deselve van daer herwaerts, off wel naer Amboina, sullen affgevaerdicht moeten werden tot onser naerrichtinge.

Het nevensgaende snaphaenroer zult op de belofte aen Tana Mengales versoeck gedaen, oock vereeren, alsoo ten dien eynde mede is gaende.

Int Casteel Batavia ady 5e December 1651. Was getekent, Carel Reniersz. enz."

# De Historische Aji Saka.

door

### P. V. van Stein Callenfels.

Over den persoon Aji Saka der Javaansche legenden behoeft wel niet uitgewijd te worden. Zelfs aan hen, die slechts een zeer oppervlakkige kennis van de Javaansche taal of sagen en legenden der Javanen hebben, is hij bekend, voornamelijk wel door het verhaal, dat hem den uitvinder van het moderne Javaansche alphabet maakt.

In hoeverre echter Aji Saka een geheel mythisch wezen is dan wel er zich achter hem een historische persoon verschuilt, is nog niet uitgemaakt. In de volgende regelen wil ik trachten dit probleem op te lossen.

Zooals bekend bestaan er verschillende min of meer uitgebreide legenden ter zake, die in hoofdzaken echter wel overeenstemmen. Ontdaan van alle versierselen komt bij vrijwel allen de hoofdzaak hierop neer. De vorst van Java wordt verdreven door een vorst van den overwal, die hier verschillende nieuwigheden invoert, o.a. een alphabet. De vreemde vorst sticht hier echter geen dynastie, doch wordt bij zijn dood (of vertrek) opgevolgd door een afstammeling uit het oude Javaansche vorstenhuis.

Dit skelet van de legende nu vertoont eene treffende overeenkomst met hetgeen op Java tegen het einde der 7e en het grootste deel der 8ste çaka-eeuw gebeurd moet zijn tijdens de overheersching van een deel van het eiland door de Çailendra's van Çrīwijaya. Die overheersching, waarop het eerst door Prof. Dr. N. J. Krom in zijne inaugureele oratie de aandacht gevestigd is, mag wel als een historisch vaststaand feit beschouwd worden. Alleen

meen ik, integenstelling met ZHGel., het tijdstip van het einde dier overheersching, niet in ± 820, doch in ± 775 te mogen plaatsen op grond van aan hem indertijd nog onbekende jaartallen o.a. juist in die streek, waar het centrum van de macht der Çailendra's op Java gevestigd was, die op Çiwadienst wijzen.

Wat wij op het oogenblik van de overheersching der Cailendra's op Java weten is het volgende. Zij waren afkomstig van den overwal (Sumatra-Malaka, nauwkeuriger gelocaliseerd in dien tijd waarschijnlijk Palembang-Jambi). Zelf nog niet zoo lang geleden overgegaan tot het Mahāyānistische Buddhisme waren het vurige belijders van deze leer, die zij overal propageerden door het stichten van tempels en andere heiligdommen. Daar het Mahāyāna tot dien tijd op Java onbekend of zoo goed als onbekend schijnt te zijn geweest, was dit voor de bevolking een nieuwigheid. Waar bovendien de oude vorsten zich voor hunne inscripties bediend hadden van het Pallawaschrift, gebruikten de Cailendra's de bij de belijders van het Mahāyāna in zwang zijnde Nāgarī-letters, een voor Java nieuwe schriftsoort. Tenslotte moeten zij na omstreeks een eeuw de macht in handen te hebben gehad, weer verdreven, in elk geval verdwenen zijn, zoodat tenslotte een zuiver Javaansch vorst de heerschappij weder aan zich kreeg.

Zooals men ziet bestaat er een treffende overeenkomst tusschen de skeletlegende van Aji Saka en de historische feiten betreffende de Çailendra-overheersching, n.l. de overwalsche afkomst, het invoeren van nieuwigheden (het Mahāyāna) en een (nieuw) letterschrift (de Nāgarīletters) en het niet vestigen van eene vaste dynastie. M.i. kan dan ook voorloopig worden aangenomen, dat de Aji Saka-legende voor wat het geschiedkundige deel betreft, gebaseerd is op de verovering van Java door de vorsten van Çrīwijaya.

Een tweede quaestie is echter, hoever de macht van de Çailendra's op Java zich heeft uitgestrekt. Dat OostJava wel nooit onder hunne heerschappij heeft gestaan duidde Prof. Krom reeds aan in zijn bovenvermelde rede. De inscriptie van Dinaya toch, door Dr. F. D. K. Bosch in zijn vernuftig artikel in T. B. G. deel LVII blz. 410 e. v. vertaald en besproken wijst uit dat in 682 in Oost-Java een vorst aan het bewind was, die dezelfde vereering voor Agastya had als Sanjaya in zijne inscriptie van 654. Daar er voor dien tijd geen koningsinscripties in Oost-Java gevonden worden, ja zelfs in het geheel geen inscriptie's van daar bekend zijn en juist dan meerdere opschriften beginnen voor te komen (de steen van Soekaboemi, die over bevloeiing handelt doch geen koningsnaam bevat, is van 703), ligt het voor de hand aan te nemen, dat de Çailendra's vóór 682 hun inval in Java hebben gedaan, het vorstenhuis, waar Sañjaya een telg van was, hebben overwonnen en dat dit vorstenhuis naar Oost-Java de wijk heeft genomen. De macht der Cailendra's moet dus beperkt zijn geweest tot West- en Midden-Java. Echter ook dit gebied hebben zij waarschijnlijk niet in zijn geheel beheerscht. Voor West-Java staan ons geen gegevens ter beschikking, die eene conclusie, zij het ook indirect, mogelijk maken. Alleen wijst het door R. Ng. Poerbatjaraka in T. B. G. deel LIX blz. 416.417 medegedeelde uit de Tjarita Parahiyangan er wel op dat omstreeks dezen tijd West-Java niet zoo op zich zelf stond als men tot nog toe meende. Ook Prof. Dr. Krom deelt in zijn reeds meermalen vermelde inaugureele rede mede, dat binnen kort een artikel van de hand van den heer Rouffaer verschijnen zal, waaruit zal blijken, dat de Soendalanden tot de invloedssfeer van Crīwijava behoorden. Meer is mij ter zake niet bekend.

Anders staat het echter met Midden-Java. Ook daar ontbreken wel, op de inscripties van Kalasan en Plaossan na, alle directe gegevens, doch indirect laat zich wel een en ander vaststellen. Op den voorgrond moet dan gesteld worden de van Java, doch ook van Malaka en elders bekende voorliefde der Çailendra's voor het Bud-

dhisme. Waar wij op Java juist eerst met de komst van dit vorstengeslacht het Buddhisme zien verschijnen, lijkt het niet te gewaagd eerstens het overgroote deel der oudere Buddhistische tempels op Java aan hen toe te schrijven en tweedens te concludeeren, dat juist waar die tempels liggen het centrum van hun machtssfeer moet zijn geweest. Deze zal zich dan hoofdzakelijk hebben uitgestrekt over de Zuid-Kedoe en de Vorstenlanden. De Diëng heeft er dan waarschijnlijk niet toe behoort, aangezien daar nergens een spoor van Buddhisme gevonden is, terwijl uit het voorkomen eener inscriptie van 731, juist in den tijd, dat de Cailendra's hier nog machtig moeten zijn geweest, eer het tegendeel zou blijken. Of Noord-Kedoe door hen overheerscht is geworden, kan niet met zekerheid worden vastgesteld. Wel is b.v. van de rotsinscriptie te Gandasoeli (vide Rouffaer in Bijdr. Kon. Inst. deel 74 blz. 141|142) de taal erg Maleischachtig, wat op Cailendra's zou wijzen, doch de inscriptie zelf is Ciwaietisch. Ook de tempels, die er liggen of gelegen hebben zijn Ciwaietisch, doch dit doet weinig terzake, daar de inscriptie van tj. Perot b.v. uit 774 is, uit een tijd toen de Cailendra's waarschijnlijk al verdreven waren, in elk geval hun macht ten einde liep. Intusschen is het meer waarschijnlijk, dat de Noord-Kedoe ook onder hen geressorteerd heeft, daar er, om die te bereiken van uit het Zuiden, geen natuurlijke hindernissen te overwinnen zijn, zooals b.v. bij een tocht naar het Diëngplateau. West-Java buiten beschouwing latende, heeft hun rijk zich dus uitgestrekt op zijn hoogst over de Vorstenlanden en Kedoe als centrum, met misschien nog enkele aanliggende landstreeken.

Van zeer veel belang is de ontdekking van de overheersching van Midden-Java door de Buddhistische Çailendra's voor de geschiedenis van de ontwikkeling der tempelbouwstijl. Alvorens dit nader aan te duiden is het daarom van belang te trachten vast te stellen de tijdstippen van begin en einde dezer overheersching. Waar in 654 uit de inscriptie van Tjanggal blijkt, dat een Agastya-afstammeling, een Ciwaiet, vorst van Java is, valt de verovering dus na dat jaar. Zooals boven is uiteen gezet, veronderstel ik, dat in 682 de verdrijving der Agastya-vereerders door de Çailendra's naar Oost-Java reeds had plaats gehad. De verovering zou dan moeten vallen tusschen 654 en 682, dus ongeveer in 675. Het tijdstip, waarop zich de Cailendra's hebben teruggetrokken is lastiger vast te stellen. In dit verband trekt zeer de aandacht de inscriptie van Pereng uit 785 çaka. Wel heeft in Bijdr. Kon. Inst. deel 75 blz. 14 e. v. Prof. Krom aangetoond, dat met rake Walaing pu Kumbhayoni in die inscriptie niet bedceld is de ziener Agastya, maar een toentertijd levend ambtenaar, doch ook ZHGel. is van meening (blz. 18|19) dat er tusschen dien ambtenaar en den ziener eenig verband moet bestaan. Wij krijgen dus in 785 bij Prambanan midden in het centrum van de machtssfeer der Cailendra's op Java eene godsdienstige schenking in eenig verband staande met den door het oude Javaansche vorstenhuis zoo zeer vereerden Agastya. Een tweede gegeven, waarop ik boven doelde toen ik schreef over gegevens aan Prof. Dr. Krom nog niet bekend, is een jaartal gevonden aan tjandi Lawang. Deze tempel, op aanwijzing van Pangeran Aria Hadiwidjaja van Soerakarta door mij het eerst bezocht in 1919 en voor dien tijd geheel onbekend, is sedert onder leiding van den Heer Perquin ontgraven. Daarbij bleek, dat aan de binnenziide van de tempelpoort eene inscriptie was ingekrast op een van de deurposten. Deze inscriptie is zwaar beschadigd en resten er nog slechts enkele woorden. Ik lees er uit... s u t i k ā 798 m r g..... Uit de plaats waar de inscriptie is aangebracht en de slordige schrijfwijze lijkt het mij geen officieel opschrift, bij den bouw des tempels aangebracht.

Intusschen, hoe het ook zij, zeker is het, dat in dat jaar de tempel al bestond. Door de er bij gevonden beelden, een Guru en een Maheçwara, staat wel vast, dat de tempel absoluut Çiwaietisch was.

Waar niet alleen uit buitenlandsche bronnen, doch ook uit het groote aantal Buddhistische tempels door hen tijdens hunne betrekkelijk korte overheersching van Midden-Java gesticht, blijkt dat de Çailendra's hun macht hebben gebruikt voor de vreedzame propaganda van het Buddhisme, mag voorloopig wel worden aangenomen, dat, wanneer wij op een bepaald tijdstip in het centrum hunner machtssfeer grootere Çiwaietische stichtingen aantreffen, op dat tijdstip hunne overheersching te niet was gegaan, hetzij, doordat zij verdreven waren, hetzij doordat zij zich door invloeden van buiten daartoe gedrongen, hadden teruggetrokken. Daarom mogen wij dan ook voorloopig als hypothese aannemen, dat de overheersching der Çailendra's, omstreeks 675 aangevangen een eeuw later, dus omstreeks 775 te niet ging.

In die eeuw moeten dus zijn gebouwd de voornaamste Buddhistische tempels van Midden-Java, want wel blijkt uit de latere inscripties dat het Buddhisme niet tegelijk met de Çailendra's weer verdreven is, doch hier integendeel aanhangers heeft behouden (getuige b.v. Mpu Sindok), maar een dergelijke machtige positie als het onder de vorsten van Çrīwijaya moet gehad hebben, heeft het tech nooit meer bekleed.

Kunnen wij nu door dit gegeven vrij nauwkeurig de eeuw bepalen, waarin Mendut, Barabudur, Sewu, Plaossan etc. gebouwd zijn, ook voor de ouderdomsbepaling der Çiwaietische tempels is de Çailendra-overheersching van veel belang. Door het invoeren van Buddhistische distinctieven in de bouwstijl is die overheersching wat men zou kunnen noemen "epoche makend" geweest. Zeer bekend is het voorkomen van die Buddhistische distinctieven aan de Çiwaietische tjandi Prambanan, doch niet alleen daar, maar aan verschillende andere tempels, na de overheersching gebouwd, is Buddhistische invloed duidelijk te bespeuren. Wij behoeven slechts te

wijzen op de tjandi Pringapus, waarvan Brandes indertijd reeds vaststelde de groote overeenkomst in stijl met de tjandi Mendut. Ook de kortelings ontdekte Tjandi Lawang is duidelijk verwant aan de Prambanangroep, terwijl ten overvloede het daar gevonden Maheçwarabeeld, indien het niet uit de attributen en de doodskop en halve maan in de makuta duidelijk bleek met wien wij te doen hebben (gezwegen nog van het eveneens daar gevonden Gurubeeld), zeer zeker voor een Bodhisatwa zou zijn aangezien.

Kunnen wij dus aannemen, dat tempels, die in hun stijl Buddhistischen invloed verraden van na de Çailendraoverheersching, op zijn vrcegst dus uit de laatste helft der 8ste çaka-eeuw, ook voor de andere tempels is het van belang, dat in ruwe trekken het tijdstip dier overheersching vastgesteld kon worden.

Wij hebben hier meer bepaald de Gedong sanga- en Diëngtempels op het oog. Ongetwijfeld behooren deze tot de oudste tempels van Java. Aan die tempels is nog geen spoor van Buddhistische invoeld te ontdekken. Zij zullen dus stammen uit het tijdperk vóór de Cailendraoverheersching. Echter het verschil tusschen b.v. de tiandi Arjuna en de tjandi Mendut is zoo reusachtig groot, dat men, eene geleidelijke ontwikkeling der bouwstijl van de Middenjavaansche tempels aannemend, onmogelijk kan veronderstellen, dat zij contemporair of slechts door eene korte spanne tijds van elkaar gescheiden zijn. Minstens eenige eeuwen zijn noodig geweest vóór de bouwers der Diengtempels zich ontwikkeld hadden tot bouwers van Mendut en Kalasan. Daardoor komt men er toe aan te nemen, dat de Gedong sanga- en Diëngtempels op zijn vroegst uit de 6de caka-eeuw kunnen dateeren, veel ouder dus moeten zijn, dan tot nog toe werd aangenomen. Wel stamt het oudste bekende jaartal van het Diëngplateau uit de eerste helft der 8ste çaka-eeuw maar dat feit op zich zelf bewijst nog niets, daar de mogelijkheid lang niet is uitgesloten, dat er oudere jaartallen gevonden zullen

worden en er bovendien geen verband behoeft te bestaan tusschen de tempels en de bekende inscripties.

In bovenstaande regels zijn enkele punten aangestipt, die de belangrijkheid bewijzen ook uit ander dan geschiedkundig oogpunt van de ontdekking der Çailendraoverheersching op Java voor de Javaansche archeologie. Steller ontveinst zich geenszins, dat het grootste deel van het geschrevene hypothese is en wellicht hypothese zal blijven. Het wordt dan ook slechts gepubliceerd om de aandacht van meerbevoegden op deze punten te vestigen, terwijl de geschiedenis der Javaansche archeologie juist in den laatsten tijd overtuigend heeft aangetoond, dat, mogen er op het moment ook al geen gegevens beschikbaar zijn om de juistheid eener hypothese te bevestigen of te veroordeelen, zelfs de oogenschijnlijk kleinste ontdekking in de toekomst in staat is over een geheel tijdperk een nieuw licht te doen opgaan.

Kali Bana, 29 Augustus 1920.

#### Noot van de Commissie van Redactie.

Om mogelijk misverstand te voorkomen wordt er hier op gewezen, dat de verhouding der op Java gebruikte schriftsoorten niet zoo eenvoudig is als de heer v. Stein Callenfels het voorstelt. Dat "de Cailendra's de bij de belijders van het Mahāyāna in zwang zijnde Nāgarī-letters gebruikten" is in zijn algemeenheid niet geheel juist. De Crīwijayasche (dus ook Mahāyānistische) inscripties van Bangka, Karang Brahi en Vieng Sa zijn niet in Nagarī-, maar in hetzelfde Pallawa-schrift, dat Sañjaya - een "inheemsch" koning dus - voor de inscriptie van Tjanggal van 654 gebruikt. Het tegenwoordige Javaansche alphabet heeft niets te maken met het Nāgarī-schrift der Çailendra-inscripties van Kalasan, Kloerak e. a., maar stamt rechtstreeks af van het juist door de "inheemsche' heerschers (o. a. op den steen van Dinaja) gebezigde zgn. oud-Javaansche schrift. Dus als de Callenfels gelijk heeft, dat Aji Saka een historische Çailendra-vorst is, is de legende, die den oorsprong van het moderne Jav. schrift aan hem toeschrijft, een verdichtsel. Omgekeerd: bevat de legende waarheid, dan is de hypothese van den heer Callenfels onhoudbaar.

Tevens worde opgemerkt, dat n.h.v. de inscriptie van tjandi Lawang in het Bojolalische niet voor de bepaling van het einde van de macht der Çailendra's op Java mag gebruikt worden, omdat (1) de lezing der inscriptie niet zeker is; (2) er geen enkele anwijzing bestaat, dat hun macht zich ooit tot in die buurt heeft uitgestrekt.

# Een zeldzaam feest in den Kraton van Soerakarta

docr

### V. Zimmermann

Er is in het Javaansche volks- en familieleven eene menigte gewoonten en gebruiken, waaraan eene pcëtischediep gevoelde gedachte ten oorsprong ligt waarvan echten, door later bijgevoegde bijzaken en vermenging met andere ceremonieën, de oorspronkelijke vorm en bedoeling niet meer duidelijk te onderkennen is. Hiertoe behoort de "Slamatan mitoeng-lapani", die door L. Th. Mayer in zijn "Blik in het Javaansche volksleven" op pagina 296|298 beschreven wordt. De meeste Javanen, bij wie ik daarnaar informeerde, konden mij niet verklaren, wat b.v. het beklimmen der ladder van suikerrietstengels beteekent, terwijl andere wisten te vertellen, dat deze ceremonie aan verschillende familiën, resp. geslachten verboden is.

Edoch van dergelijk bijgeloof ontdaan, bevat de gedachte: de eerste aanraking van het kind met de aarde (het begin van het in bezit nemen der aarde door het kind, terwijl wederkeerig de aarde van het kind bezit neemt) te vieren, zeer zeker een poëtische kern. "Het kind dat gedurende negen maanden in den schoot der moeder gevormd en gedragen werd, en daarna zeven maanden voor elke aanraking met de aarde zorgzaam behoed, bezit herinneringen aan en het aanschouwingsvermogen van een andere wereld, evenals de volwassen mensch zich met gesloten oogen beelden voor den geest kan roepen, die hij met open oogen niet ziet. Deze herinneringen en dit vermogen van het kind verdwijnt, zoodra het met de aarde in directe aanraking komt en

zich met haar vertrouwd maakt." (Deze sterk theosofisch getinte uitlegging werd mij door Pangerang Koesoemodiningrat, die zelf een vurig theosoof is, gegeven.) Voor de Javanen is deze verandering gewichtig genoeg om hare intrede als eene voorname gebeurtenis in 't nog korte leven van 't kind, luisterrijk te vieren.

Worden bij den gewonen Javaan de ceremonieën, zooals ze door Mayer beschreven zijn meestal in acht genomen, deze worden gewijzigd naar gelang de betreffende ouders hooger in rang staan, en erlangen hunne eigenlijke waarde eerst, indien het kinderen uit een wettig huwelijk aangaat, hetgeen bij vorsten niet altijd het geval is. Zoo werd het "tědak siti" de aanraking met den grond — aangezien het eerste huwelijk van Pakoeboewana X met eene wettige vrouw kinderloos bleef sedert de kindsheid van den tegenwoordigen vorst, dus gedürende jaren in den Kraton van Soerakarta niet meer gevierd. Het is daarom begrijpelijk, dat thans de gelegenheid aangegrepen werd aan dit zeldzaam feest meerderen luister bij te zetten. Dat deze luister aan de oorspronkelijke ceremonieën eenigszins afbreuk deed, hoeft niemand te verwonderen. De dochter van een Soesoehoenan behoeft geen beroep te kiezen, en het ligt voor de hand, dat bij de groote feesten, waartoe scharen vreemde gasten genoodigd zijn, omslachtige tijdroovende gebruiken door kortere symbolische handelingen worden vervangen, b.v. het baden door het nat maken van de handjes en van de kruin van het kind. Daarentegen trad eene andere ceremonie: "het aanleggen van sieraden' op den voorgrond. Een nieuwe Javaansche wereldburger, mannelijk of vrouwelijk, mag de eerste zeven levensmaanden geene sieraden dragen. Zijn leeftijd wordt in "lapan" perioden van 36 dagen, verdeeld, waarvan de oneven, dus de eerste, derde, vijfde enz. bijzonder gevierd worden. Na afloop van de eerste 36 dagen (selapan) ontvangt het kind een halsketting de "lawe wenang" uit samengedraaide garens vervaardigd, terwijl het als

armbanden aanelkaar geregen kleine stukjes takken van den moerbeziënstruik (běsaran) krijgt. Deze nu mogen eerst op de zevende lapan, het feest van de "tědak siti" verwijderd en door echte sieraden vervangen worden.

Hieronder volgt eene korte beschrijving van het "tědak siti" feest, zooals het op den 25sten November 1919 in den Kraton van Soerakarta tusschen 7 en 8 uur 's ochtends plaats had.

Tusschen de Sasanasewaka<sup>1</sup>) en den achterkant van de Srimanganti Lor was eene groote omheining opgericht, die eene tweede kleinere bedekte omheining omsloot. In deze laatste was de grond met een fluweelen tapiit bedekt, dat men met bloembladeren bestrooid had. Hierheen werd het prinsesje: Goesti Raden Avoe Sekarkadaton Koestijah door hare verpleegster (emban) gedragen, gevolgd door hare ouders en een groote stoet genoodigden. De emban deed de kleine Koestijah even met de voeties het tapiit aanraken, over aldaar neergelegde rijstkoeken, in 7 verschillende kleuren geverfd, eenige stapjes doen en ging toen, met haar op den schoot op den grond zitten. Naast haar plaatsten zich staande de Soesoehoenan met de echtgenoote van den Resident en de Resident met de Ratoe Emas. Nu werden het kleine prinsesie verschillende blinkende voorwerpen (speelgoed) voorgehouden, waarvan groote zilveren munten bijzonder in haren smaak vielen. Een daarvan hield zij met haar kleine vingers zoo stevig vast, dat het de emban. moeite kostte ze weder af te nemen. Toen werden door de Ratoe Emas om elk der armpjes van het kind twee gouden armbanden gelegd, terwijl de Soesoehoenan aan de echtgenoote van den Resident een ketting overhandigde, die dezen om den hals van het prinsesje bevestigde. Deze halsketting, waaraan een hol cylindervormig voorwerp uit soewasa hangt bestaat uit "daraps" (stukies barnsteen) die langwerpig rond geslepen op pěkingeieren (pěking is eene soort vogel) gelijken. Zoowel de

<sup>1)</sup> Zie mijne beschrijving van den "Kraton in Soerakarta in het jaar 1915" verschenen in deel LVIII aflevering 4 van dit tijdschrift.

ketting als de armbanden behooren tot de poesaka's van den Kraton en stammen, naar men zegt, van de vorsten van Padjadjaran af. Men noemt deze sieraden: "kaloeng en gĕlang Kandjeng kijahi". Toen Pakoebcewana X nog klein was, droeg hij van af de "tĕdak siti" dezelfde versieringen.

Daarmee was de eerste helft van het officieele feest, waarin het prinsesje de hoofdrol vervulde, geëindigd, en begon de tweede helft bestaande uit de Slamětan, waartoen de vorst met zijne gasten naar de Sasanasewaka terugkeerde, terwijl het prinsesje door de ěmban naar hare vertrekken gedragen werd.

Voor de Slametan waren in de Sasanahandrawina verscheidene feestelijk versierde tafels aangericht. Aan de middelste nam de Soesoehoenan met de cehtgenoote van den Resident en de Resident met de Ratoe Emas plaats, omgeven door de Inlandsche autoriteiten met hunne dames, terwijl de andere gasten zich aan de andere tafels zetten. De Hoofdpenghoeloe, die zich wel onder de gasten bevond, heb ik bij de boven beschreven ceremonieën niet opgemerkt, en cok bij de Slametan werd door hem niet gebeden.

Op de tafels prijkten groote schotels met gekookte, verschillend gekleurde rijst en andere met toempengs (gekookte hoog kegelvormig opgestapelde rijst) terwijl naast elk couvert een schoteltje met twee gebakken eieren stond. Behalve de schotels met gekleurde rijst en met toempeng werden Inlandsche spijzen: nassi goreng, frikadel van kip, spiegeleieren enz. rondgediend. Brood met boter en kaas, en omelette aux confitures besloten de Slamatan. Aan dranken werden thee, mineraalwater en als eenige westersche toegift Champagne gepresenteerd. Nadat gedurende het maal verschillende heildronken uitgebracht waren, hief tegen tien uur de Soesoehoenan de tafel op en was daarmee het feest afgeloopen.

De offeranden, die bij deze gelegenheid gebracht wer-

den en die gedeeltelijk in de omheining buiten neergelegd waren, bestonden uit:

1 tenong (mand met deksel) inhoudende

4 soorten koek van rijstmeel met name: pring sedapoer, awoeg-awoeg, sekar-pari, krasikan en 5 soorten van eene soort nogat: Ampijang katjang petak

- .. .. abrit
- ., kedele
- .. ketos
- " katjang roedji.
- 1 tenong inhoudende twee soorten djenang (eene soort pap)

Djenang abrit petak

" baro baro (zilvervlies van de rijst) en 6 soorten ketoepat: koepat sompil, koepat tjandi, koepat sinta, koepat loewar, koepat lepet, koepat pari.

1 tenong inhoudende

4 soorten ketan (kleefrijst) verschillend gekleurd: ketan hijem, ketan petak, ketan abrit, ketan djene.

Eene soort gelei van klapper: enten-enten, verder djongkong (eene soort koek van rijst in pisang bladeren gewikkeld en dan gestoomd).

Intil (koek van rijst, die zoo gekookt is, dat er losse korrels blijven, die niet aan elkaar plakken)

Roode en witte "srabi" (ronde koekjes van rijst) en djadah (koekjes van fijn gestampte kleefrijst) in zeven verschillende kleuren: biroe (blauw) tjemeng (zwart) petak (wit) abrit (rood) djene (geel) woengoe (paars) hidjem (groen)

1 tenong inhoudende

Pisang ayoe (eene soort gebakken pisang) Sedah ayoe (fijne sirih)

Djadjan pasar (kleine pakjes met offeranden die men reeds klaar gemaakt op de pasar koopt)

- 1 Robijong (offerande van rijst)
- 1 witte kip (levend)
- 1 geroosterde kip
- 1 toempeng (gekookte en gekruide rijst met vleeschstukjes vermengd, die kegelvormig opgehoopt is)
- 1 bokor met sekar setaman (een schotel gevuld met water door bloemen welriekend gemaakt) Verder Sindjang batik (gebatikte kain)

Kemben batik (eene soort slendang waarmee de vrouwen de borst bedekken)

Sindjang loerik (geweven)

Kemben loerik

Kemben sekaran warni-warni (geverfd in verschillende kleuren)

Sembagi (eene soort van fijne sits)

Tjinde (gebloemde zijden stof)

Katjoe (zakdoeken)

Gelaran pasir (fijne mat) en ten slotte

zeven verschillende soorten bladeren:

Godong apa-apa, Dadap serep, godong elo, godong woeni, godong alang alang, godong kloewih, godong madja.

Deze offeranden werden na afloop onder de personen, aan wie de bediening van het prinsesje toevertrouwd is, vrdeeld.

Depok, 7 December 1919.

## Het verhaal van Nilejiejan

Tontemboansche tekst, vertaling en aanteekeningen,

N. Adriani.

Het hier volgende verhaal behoort oorspronkelijk tot de door den Heer J. Alb. T. Schwarz (overl. 1918) verzamelde Tontemboansche teksten, die in 1907 te Leiden bij de Firma Brill zijn uitgegeven. De titel stond vermeld op de lijst van de handschriften dezer Teksten, maar het stuk is nooit in mijne handen geweest. De Heer Schwarz heeft er later werk van gemaakt het verhaal weder opgeteekend te krijgen, maar is daarin pas geslaagd, toen de Tontemboansche Teksten reeds uitgegeven waren. Het is de Inlandsche Leeraar Sam Welej, aan wien ook de No's 9, 13, 42 en 93 der Tt. Teksten zijn te danken, die het verhaal weder in zijne geboorteplaats Koentoeng (Kolongan-Atas) heeft opgespoord en op schrift gebracht. De Heer Schwarz heeft het echter ongebruikt gelaten, zoodat het mij niet eerder onder de oogen is gekomen, dan toen ik eenigen tijd geleden de door hem nagelaten Tentemboansche stukken kon nazien. Zoowel omdat het tot de collectie Schwarz heeft behoord, als om de belangrijkheid van het stuk zelf, geef ik het hier uit. Eenige moeilijkheden die zich bij de vertaling opdeden, wist de Heer A. L. Waworoentoe, Oud-Majoor van Sonder. Lid van den Volksraad, uit den weg te ruimen. Ik dank ZEd. ook hier nog eens voor de hulp die hij mij kon verstrekken, dank zij zijne liefde voor zijne schoone Moedertaal, welke hij beter weet te waardeeren dan velen zijner landgenooten, die niet inzien dat de Minahassa een verlies lijdt, wanneer de landstalen ten ondergaan.

Indien het eerste handschrift niet was verloren gegaan, zou dit verhaal zijn geplaatst in Groep VIII der

Tontemboansche Teksten, bij de "Verhalen van halfmythischen aard, omtrent Goden, Halfgoden en beroemde Voorouders" (bl. 230-370 in de Vertaling). Het vertelt n.l. van een held uit den ouden tijd, die telkens als hij terugkwam van een sneltocht, met een gezelschap van andere dapperen feestvierde in zijn huis ten aanzien der volksmenigte. De gesnelde kop was dan neergelegd in het groote binnenvertrek van zijn huis, waar ook de vroeger gesnelde koppen hingen. Nilejlejan liep dan in dat vertrek heen en weer, op een plank die daarvoor was bestemd en die te vergelijken is met de patasi in de lobo der Toradja's. Dit was een zware plank 1), die evenwijdig met de lengtezijde van den tempel, dus in de richting O.-W., juist in het midden van den vloer was gelegen. Op deze plank stonden de huisvaders, wanneer zij de tempelgoden aanriepen. Zie hierover: De Bare'e-sprekende Toradja's van Midden-Celebes, dl. I, bl. 286, 294.

Het binnenhuis van Nilejlejan was dus zijn tempel, waarin hij als krijgspriester optrad. Het Minahassische Animisme kende geen dorpstempel; de groote steenen, toemotowa, de Roeper", die in ieder dorp op het dorpserf bij elkaar lagen (zie Tontmb. Teksten, Vert., bl. 186) en die de "kracht van het dorp" werden genoemd, waren het dorpsheiligdom. Ten O. van deze steenen waren de koppen begraven, die bij de stichting van het dorp waren gesneld. Maar de groote koppensnellers, die als van zelf de oorlogspriesters waren, hadden het hoofddeel van hun huis tot tempel ingericht en traden daar zelf op na afloop van een sneltocht, om den gesnelden kop te wijden en dien daarna in hunne verzameling bij te zetten.

Het was vooral de kennis der godsdienstige plechtigheden, die vóór, tijdens en na het koppensnellen werden verricht, waarbij ook het vogelhooren van veel beteekenis

<sup>1)</sup> Patasi is een meervoudsvorm van pata, Napoesch, Besoa-sch id., Rongkongsch patan. In de laatste drie talen beteekent het woord "plank," zooals in het Bada'-sch lobo "plank" beduidt. In het Bare'e heet alleen de middelplank van de lobo, patasi.

was, die de krijgspriesters tot zoo gezochte aanvoerders bij sneltochten maakte. Men heeft zich zulke lieden niet als voorvechters of houwdegens voor te stellen, maar als deskundigen in het bezweren der onzichtbare machten, van wier hulp het slagen der onderneming afhankelijk is. De uitspraken van den oorlogspriester werden, zelfs in zulk een tuchteloozen troep als een gezelschap koppensnellers, onvoorwaardelijk opgevolgd, maar als de aanval geschiedde, volgde ieder zijn eigen instinct en van eigenlijke aanvoering was geen sprake. Een oorlogspriester kan dus niet met een krijgsbevelhebber worden vergeleken.

Wat verder ter verduidelijking van het verhaal noodig is, vindt men in de Aanteekeningen. De spelling der Tomtemboansche woorden is niet geheel en al dezelfde als die in de Tontemboansche Teksten. De u is vervangen door oe en de i aan het eind der tweeklanken door j, omdat een woord als waranej drielettergrepig is en de spelling waranei die van een vierlettergrepig woord is. In het Tontemboansch zijn j en u na klinkers, niet gevolgd door een geprenasaleerden klank, steeds medeklinkers.

## Koekoea an doro' i Nilejlejan.

Sapaka si Nilejlejan, ja waranej e woeaja, makawale a mitjo, n ondolan i ĕndo. Em balena ja wawangkĕran, siow ĕng karondoran, siow ĕng kaengkolan. En an oentep in tjaajaan im balena, makali'tjir, ĕn di'ndir kini'it-(ĕ) kĕ'i lejlej, aipĕmere-meren, pinĕngĕwoe ngĕwoe'an im pinongkol. Ka'i a niloindong-io' i lejlej wo m pinongkol, rinete-retean i loekoetan, pĕngaloekoetan e manga woeaja, sa sera ipĕkioemoeng(ĕ) na-mai. Wo n an sinaroe e loekoetan iitoe winean ĕsa papam bĕlar lambot, aipontol in tjaajaan im bale; ĕn iitoe ja nialer(ĕ) na pĕngalaesana an saroe-saroen e woeaja, sa sia roemajo in tjawoeajaan wo ng kawa'ilanana.

Jawoja en sia m baranej toe'oe e woeaja, anae makakěli-tjěli moe'is. Ja kasoesoer(ě) na i moe'is, kaiwareng-(ĕ) na-mai am bale, sia mapala'oes měkitowa se woeaja, e maina rajoan in tjawoeajaan wo ng kawa'ilanana. Ja waja toe'oe se woeaja ĕ makaai wo pěngapaloekoetĕna loemi'tjir, soemaroe si papam pengalaesana. En do'kos e niloemoekoet masoea-soear (ě) ke' im pinongkol, airawerawen makali'tjir. Kamang toe'oe se wceaja in ambitoeo wo nimakaloekoeto, koea'a si Nilejlejan en toemoeloengomai, nitjoemarai in tjaraina i měngamoe'is, makakoeloe simala wo loemaes, matete-tete a si papang aipapaoener ang kaajaan; sia malo'ti-lo'titj, mawĕ'tĕ-wĕ'tĕng, mawěrě-wěrěnget an saroe-saroen e woeaja wo se tow kěli mailěk, maoeloe-oeloer tanoe se woeaja měpoe'iso wo ng koeana i noemani:

- 1. O e Nilejlejan! pira n tanoe iakoe, e Nilejlejan!
- 2. O e Nilejlejan! makawale in siow ĕng karondoran, siow ĕng kaengkolan, e Nilejlejan!
- 3. O e Nilejlejan! makatinambar se nimakawangkowangko', e Nilejlejan!
- 4. O e Nilejlejan! kami makonta-konta'kě'-mio' am pinongkol, e Nilejlejan!
- 5. O e Nilejlejan! piran n tinambarami, e Nilejlejan!
- 6. O e Nilejlejan! ra'io katikĕman, e Nilejlejan!
- 7. Oe Nilejlejan! marengo, marengo, magajo kalawiran, Taloemelejlej!

Tani'toe marengo toe'oe se mangawoeaja.

## Verhaal omtrent Nilejlejan.

Wat Nilejlejan betreft, hij was dapper en moedig; hij had zijne woning in het Oosten, aan den opgang der zon. Zijn huis was zeer groot, met negen rechte en negen kromme gedeelten. In de binnenruimte van zijn huis, rondom, liepen langs de wanden kralenslingers, die waren opgehangen, afgewisseld door afgeslagen hoofden.

En onder die kralenslingers en gesnelde koppen was een geheele rij van zitplaatsen gemaakt, die altoos werd ingenomen door de helden, als hij hen ter vergadering bij zich liet verzamelen. En vlak tegenover die zitplaatsen was een breede en lange plank aangebracht, waardoor het binnenvertrek van het huis in de lengte was verdeeld; deze was door hem toebereid om daarop geregeld heen en weder te loopen, vlak voor de helden, indien hij zijne dapperheid en zijn rijkdom bezong.

Omdat hij nu inderdaad dapper en moedig was, zoo ging hij dikwijls uit koppensnellen. Telkens nu als hij was gaan koppensnellen, zoodra hij terug kwam in huis, ontbood hij terstond de helden, omdat hij een lofzang ging zingen op zijne dapperheid en zijn rijkdom. Dan kwamen inderdaad alle helden bij hem en dan was hij gewoon hen te doen zitten in de rondte tegenover de plank waarop hij gewoon was heen en weer te loopee. De hoofden dergenen die waren gaan zitten stieten tegen de gesnelde koppen, die in de rondte waren opgehangen. Wanneer dan inderdaad alle helden daar waren en hadden plaats genomen, dan stond Nilejlejan op, gekleed in de kleeding der koppensnellers, met het zwaard in de hand en dan liep hij heen en weer, als op een brug, over de plank die in het midden was aangebracht; hij spreng heen en weer, maakte dreigende gebaren en zette groote oogen op, ten aanzien der helden en der volksme ligte die toekeek, juist zoo doende als de helden die willen gaan koppensnellen en dan zong hij als volgt:

- 1. O Nilejlejan, weinigen zijn er als ik, o Nilejlejan!
- 2. O Nilejlejan, met een huis van negen rechte en negen kromme gedeelten, o Nilejlejan!
- 3. O Nilejlejan, bezitter van de grootste dingen, o Nilejlejan!
- 4. O Nilejlejan, wij springen op bij de gesnelde koppen, o Nilejlejan!
- 5. O Nilejlejan, hoevele zijn onze bezittingen, o Nilejlejan!

- 6. O Nilejlejan, ze zijn niet te tellen, o Nilejlejan!
- 7. O Nilejlejan, keer weder, keer weder, om een lang leven te bereiken, Taloemelejlej!

Daarop keerden dan de helden terug.

## Aanteekeningen.

Nilejlejan: de stam van dezen eigennaam is lejlej "afhangend mondslijm" en overdrachtelijk "kralensnoer, dat in afhangende bogen aan den rand van een priesteressenhoed hing of eene afhangende versiering vormt aan een kleed of een wand." Nilejlejan beteekent dus: "de met afhangende kralensnoeren versierde". Uit het begin van 't verhaal wordt terstond duidelijk, dat de held dezen naam te danken heeft aan de wandversiering van zijn heiligdom: afhangende kralensnoeren, die als guirlandes aan de wanden hingen, met gesnelde koppen er tusschen. Aan het eind van het verhaal, in den laatsten regel van het lied, staat als laatste woord de eigennaam Taloemelejlej, in afwisseling met Nilejlejan. Dit woord is van denzelfden stam lejlej: de stam is geredupliceerd, oem is er ingevoegd en ta er voorgevoegd. Aldus gevormde woorden hebben de beteekenis van: liefhebber van hetgeen het grondwoord aanduidt." Zoo is dus Taloemelejlej te vertalen met: "liefhebber van afhangende kralensnoeren" en te beschouwen als eene variatie op den naam Nilejlejan. Zie hoofdstukken uit de Spraakkunst van het Tontemboansch, bl. 126. 140.

De stam lejlej is gevormd door herhaling van den wortel lej, zooals b.v. ook lojloj (overgeschoten), kejtjej (voor kejkej, voet), tojtoj (huig), wojwoj (uitschudden) door herhaling der wortels loj, kej, toj, woj zijn gevormd. Deze vorm der wortelherhaling is zeldzaam en komt nog alleen voor bij wortels die uitgaan op j, op hamzah, of op een nasaal, zooals toe' toe' (verbrijzelen), kengkeng (zwemmen). Een nieuwere vorm der wortelherhaling is, dat de sluiter van 't eerste lid tot hamzah wordt, b.v. kě'kěp (omsluiten, Tonsea'-sch kěpkěp; pa'pal (pin), Ts. palpal. De jongste vorm is het wegvallen van den sluiter van het eerste lid, zooals dat ook steeds geschiedt bij de woordherhaling, b.v. toetoew (houtduif), soesoej (onderwijzen).

Waranej e wocaja; de beide synoniemen waranej (moedig) en wocaja (dapper) zijn hier verbonden door het voegwoord e, dat te vertalen is met "en dan weer, en nog eens, en ook weer." Het wordt gebruikt ter verbindnig van twee begrippen welker beteekenissen min of meer aan elkaar tegengesteld zijn, of die elkaar

aanvullen of versterken, b.v. noemoewoe' e měněs "spreken en zwijgen," lengej e lengej "arm en nog eens arm" d.i. "doodarm." Deze verklaring, ook in het Tontmb. Woordenboek gegeven, bl. 48b en 49a, is de juiste. In de Aanteekeningen op de Tontemb. Teksten, bl. 33 is lengej e lengej verklaard met "arm onder de ermen," alsof e lenge 2de nv. mvd. van se lengej "de armen" ware. Deze opvatting komt mij thans onjuist voor.

makawale "een huis (wale) bezittende." Over deze beteekenis van het voorvoegsel maka, zie Hfdst. Sprkk. Tontmb., bl. 110.

a mitjo, n ondolan i endo "in het Oosten, den opgang der zon." De uitdrukkingen die hier door eene komma gescheiden zijn, staan aan elkaar nevengeschikt; de tweede is bijstelling der eerste. Beide zinnen staan in samenstelling met wale, het grondwoord der afleiding makawale, zoodat men zou kunnen schrijven: makawale-amitjo-n-ondolan-i ěndo "bezittende-een-huis-in-'t-Oosten-den-zonsopgang." De afleidingen met maka- in welk dit voorvoegsel bezittelijke beteekenis heeft, hebben steeds een zelfst, n.w. tot grondwoord en dit wordt vaak weder bepaald door bijv. naamwoorden, telwoorden, zelfst. naamwoorden in den 2den nv., enz., b.v.makawale wangko, "een groot huis bezittende," makawala roea "twee huizen bezittende," makawale in anio, "dit huis bezittende," makawale ang koentoeng "een huis op den berg bezittende." Doordat het grondwoord zoo nauw is verbonden met zijne bepalingen, krijgt het voorvoegsel dikwijls neiging om een zelfstandig woord te worden. In de Minahassische talen weet ik daarvan totnogtoe geen voorbeeld aan te wijzen, maar in andere Indonesische talen wel. Zoo is b.v. het voorvoegsel manga- in het Sangireesch tot een bijwoord geworden, dat de beteekenis heeft van "soms, op eenige wijze, altemet." In 't Bare's heeft naka zich nevens zijne functie van voorvoegsel, zelfstandig gemaakt, als voegwoord "opdat"; paka is voorvoegsel en beteekent als zelfstandig woord "allemaal" en de beide achtervoegsels -agi en -aka, die in het Javaansch als ngoko en kråmå (-ake en aken) nevens elkander staan, zijn de stammen van werkwoorden geworden, die vormen leveren als kocagika "ik zeg er agi (z. v. a. "fiat") op" en koc'akawi "ik heb er verdenking tegen." In den eersten vorm is de causatieve kracht van -agi bewaard, in den tweeden de overdrachtelijke kracht van -aka, 't welk als achtervoegsel aan zijne afleidingen vaak de beteekenis geeft van "doen alsof." In het Parigisch is tali (Sangir. tagha-, taghoe-, taha-, Tag, tag-, Talaoetsch tara-, Mongond, taja-, Mal. ter-) in de beteekenis "een koppel, een paar, een span" zelfstandig geworden en nte- is voegwoord "en, met" geworden, nevens zijne functie van voorvoegsel. Het Maleische werkwoord maki "schelden" is niet anders dan het zelfstandig geworden voorvoegsel, dat in het Tontemb. měki-, Tomboel. miki-, Tag., Ibanag,

Sangir., Tonsea' maki-, Bare'e meki-, Mongond. moki-, Talaoetsch ma'i- luidt. Vormen als Sangir. makiinang "moeder noemen" en Mal. maki malas "voor lui uitschelden" staan geheel gelijk. Ook het Mal. tingkah "nuk, gril, kuur" is een zelfstandig geworden voorvoegsel. Bar. metingka-, Sangir, mětěngka-, Taloetsch măttingka., Bantiksch matingka., enz. Dit voorvoegsel is ook terug te vinden in het bestanddeel tengge- van het Mal. tenggelam. In het algemeen beteekent dit voorvoegsel: "met zich zelf doen wat het grondwoord aanduidt," b.v. Bar. metingkanawoe, Sang. mětěngkanawo, Talaoetsch mättingkanawo, Bantiksch matingkanabo "zich laten vallen." In het Bantiksch heeft het prefix ook nog de beteekenis "zich gedragen, zich houden als," b.v. mating-.kabelow "doen alsof men scheel kijkt," matingkagoedang" ouwelijk doen, zich als oud aanstellen," matingkangoeda "zich jong houden", matingkabahanej "zich dapper gedragen," matingkaboeni "zich schuil houden." De drie laatste vormen zou men zich in het Maleisch kunnen denken als běrtingkah moeda, běrtingkah běrani, běrtingkah sěmboeni.

wawangkeran "zeer groot," gevormd van wangker "groot." Over de bijvoeglijke naamwoorden met reduplicatie en het achtervoegsel -an, zie Hfdst. Sprkk. Tontmb., bl., 66, 230.

siow eng karondoran, siow eng kaengkolan; "negen waren de rechte, negen de kromme gedeelten." Dit wordt in verhaal No. 95 der Tontmb. Teksten gezegd van het huis van den oppergod Koemokomba' of Moentoe-oentoe en in No. 137 van het huis der "Godin die de Aarde heeft bebouwd." Het is een trek die behoort tot de beschrijving van het verblijf der hoogste goden, tot wie Nilejlejan zeker niet behoort. In de lijst van namen van goden en godinnen, in de Tontmb. Teksten, Vert. No 119, staat op bl. 412, onder No. 53 de naam Nilejlejan. De priesteres van wie deze lijst afkomstig is, hield hem dus voor een god. Hier is echter de uitdrukking in kwestie vrijwel zinledig, een overgenomen zinnetje, om de beschrijving van Nilejlejan's huis nog wat op te sieren. Men kan zich het ontstaan der voorstelling van die 2 × 9 plaatsen aldus denken; rondor, het grondwoord van karondoran beteekent niet alleen "recht, rechtvaardig," maar ook "stam van een boom, moederstroom eener rivier" en Karondoran is "stamland, moederland." Daarom heet ook het stamland der Voorouders, eene mythische landstreek, die aangewezen wordt bij het gebergte Woeloer Maatoes, op de grens van Mongondow, Karondoran, een der verdiepingen boven Toe'oer in Tana' of "Oerland". Dit is de eerste verblijfplaats der Voorouders, het eerstgeschapen land, de kern van den lateren aardbodem. Karondoran is dus eigenlijk synoniem met Toe'oer in Tana, maar is later als een der verdiepingen daarvan voorgesteld, te zamen met Kalawakan, Kasosoran, Kasondoekan. Door de vertaling van Karondoran met "plaats der rechtvaardigen," kwam er, bij tegenstelling, ook een Kaengkolan" "plaats der onrechtvaardigen," van engkol "krom", in poëzie, ontleend aan het Tomboeloe'-sch. Voor de verschillende soorten dezer lieden werden verschillende verblijfplaatsen in het Hiernamaals geschapen en deze werden weer in het verblijf van den Oppergod geplaatst, daar deze, in de latere voorstelling, ook het oordeel over de gestorvenen uitsprak.

kaajaan, het ruime binnenvertrek eener oude Minahassische woning, heeft tot grondwoord aja, dat corspronkelijk "licht, ruim" heeft beteekend. In het tijdschrift "Mededeelingen van wege het Ned. Zendelinggenootschap," dl. 47, bl. 123 staat een plattegrond van zulk eene woning.

makali'tjir "rondom, in de rondte"; zie Hfdst. Sprkk. Tontmb., bl. 107.

ěn di'ndir kini'it(ě)ke' i lejlej, woordel. "de wanden waren gevolgd door afhangende kralenbogen," d. w. z.: langs de wanden hingen guirlandes van afhangede kralensnoeren. Andere voorbeelden zijn: čn těmbira im patěnga'an anio' ja kini'it i mandas "de rand van deze pinangdoes is omzoomd met kralen"; kini'it im paroendak "rondom behangen met franje van suikerpalmbladeren.

aipemere-meren, stam weren; de herhaalde intensieve stamvorm memere-meren beteekent "geregeld "gedurig ophangen." Daarvan is hier het instrumentaal passief in het praeteritum gebruikt, om aan te duiden dat die snoeren in voortloopende reeksen waren opgehangen.

piněngěwoe-ngěwoe'an, stam ěwoe', "tusschenruimte"; měngěwoe-ngěwoe', "telkens tusschenruimte nemen"; piněngěwoe-ngěwoe'an" waarbij telkens tusschenruimte was genomen," of "geregeld onderbroken door."

pinongkol "afgeslagen hoofd," stam pongkol "onthoofden." niloindong-io' i lejlej, woordelijk "het nederwaarts beschaduwde door de afhangende kralensnoeren,"

rinete-retean i loekoetan "geheel be-rij-d met zitplaatsen."

pëngaloekoetan "waaop gewoonlijk, geregeld gezeten wordt." Zie Hfdst. Sprkk. Tontmb. bl. 119, waar over het voorvoegsel mënga- wordt gesproken.

ipěkiocmoeng(ě)na-mai, instrumentale vorm van een met het voorvoegsel měki- gevormden stam oemoeng "verzamelen." Zie Hfdst. Sprkk. Tontmb. bl. 166.

sinaroe, evenals de eenige regels verder voorkomende vormen saroe-saroen en soemaroe, afgeleid van den stam saroe "voorzijde"; soemaroe "front maken naar", saroe-saroen "waar het aan-

gezicht telkens wordt heengekeerd"; sinaroe "waar het aangezicht is heen gekeerd."

aipontol in tjaajaan im bale "waarmede was verdeeld het binnenvertrek van het huis." De stam pontol beteekent "afsnijden"; aipontol is het praeteritum van den instrumentalen vorm ipontol en het lidwoord in duidt aan dat kaajaan in den 4den nvl. staat. De woordenjke vertaling van den zin is dus: "(een plank) waarmede het binnenvertrek van het huis was doorsneden," of: "die het binnenste van het huis doorsneed." De kwestie van het actieve of passieve karakter van den instrumentalen vorm is uitvoerig besproken op bl. 191, 192 van de Hfdst. Sprkk. Tontmb.

pěngalaesana, stam laes "heen en weer loopen," měngalaes" gewoon zijn heen en weer te loopen"; pěngalaesan "plaats waar men gewoon is heen en weer te loopen."

makakěli-tjěli "zeer dikwijls," zie Hfdst. Sprkk. Tontmb., bl. 109.

kaiwareng(è)na-mai "als hij herwaarts terugkwam." Van het samengestelde voorvoegsel kai- is het niet gemakkelijk eene verklaring te geven. Op bl. 214 van de Hfdst. Sprkk. Tontmb. zijn drie verklaringen gegeven, welke geen van alle rechtstreeks te bewijzen zijn. Het komt mij echter voor, dat de beste verklaring deze is, dat de i van kai- de reflexieve i is, die op bl. 212 van de Hfdst. Sprkk. Tontmb. besproken is.

maina rajoan. Richtingswoorden, als: mai (herwaarts komen), mange (heengaan), mitjo (Oostwaarts gaan), enz., die met een werkwoordelijk complement worden aangevuld, trekken gewoonlijk het onderwerp daarvan als pronomen suffixum tot zich; maina rajoan staat dus voor mai rajoana; mangeta paloen "laat ons gaan sago kloppen," staat voor mange paloenta en maitjoe awesan i ma'kes "ik kom je nog meer binden" voor: mai awesangkoe i ma'kes.

makaai "alle komen herwaarts," zie Hfdst. Sprkk. Tontmb., bl. 109.

pěngapaloekoetěna, causale vorm van het reeds bovengenoemde loekoet "zitten," met het samengestelde voorvoegsel pěnga- er voor gevoegd.

masoea-soear(ě)ke' im pinongkol; de stam soear beteekent "in de hoogte reiken, totdat het tegen iets aankomt." De duratieve vorm drukt hier uit, dat de toestand gedurende de gansche plechtigheid zoo bleef; de hoofden dergenen die gezeten waren bleven voortdurend in aanraking met de aan den wand opgehangen koppen, opdat de levenskracht die daarvan uitging, ten goede zou komen aan hen wier hoofden de koppen aanraakte.

airawe-rawen; als beteekenis van den stam rawen wordt opgegeven weren, het gewone woord voor "ophangen," dat boven is gebruikt, geheel in denzelfden zin als waarin hier rawen staat. Het is dus niet onwaarschijnlijk, dat rawen en weren dezelfde woorden zijn en het eene omzetting van het andere is. In ieder geval is rawen een zeer weinig gebruikt woord. In het Tontemboansch Woordenboek ontbreekt het.

nimakaloekoet "allen waren gezeten."

měngamoe'is "gewoon zijn te moorden, koppen te snellen (moe'is).

makakoeloe: hier is maka- gebruikt om eene bestendige lichaamshouding aan te duiden; zie Hfdst. Sprkk. Tontmb., bl. 109, bovenaan.

aipapaoener; stam oener "middengedeelte, kern, binnenstuk"; manoener "het binnenstuk uitmakende"; de nominale vorm daarvan, paoener, is weer de stam van het causatief papaoener "in het midden doen zijn" en aipapaoener is het praeteritum van den instrumentalen vorm ipapaoener "waarmede het in 't midden doen zijn wordt verricht."

tanoe se woeaja měpoe so "als de helden die gaan koppensnellen." Hier komt duidelijk de intentioneele beteekenis van het voorvoegsel mě- uit; ze deden alsof ze zouden gaan koppensnellen. Zie Hfdst. Sprkk. Tontmb., bl. 156.

noemani; de stam nani, Mal. njanji "zingen" is een intensieve vorm van sani "profeteeren, in vervoering spreken." Bij het zingen van het lied droeg Nilejlejan eerst een regel voor, daarna herhaalden allen dien gezamenlijk. Deze wijze van zingen werd ook gevolgd door de priesters (tona'as) en priesteressen(walian) bij de verschillende gelegenheden bij welke zij zongen (mareindeng, maeres, enz.). Een zong voor en de andere zongen na(masintja').

makatinambar; de stam tambar beteekent "ding, bezitting, have"; ook tinambar wordt in dezelfde beteekenis gebruikt. Het is dan ook dikwijls synoniem met anoe, zoodat makatinambar kan worden vertaald met: "bezittende."

se nimakawangko-wangko'; de dingen die maar steeds grooter en grooter zijn geworden, de allergrootste dingen."

kami; de verzen 4, 5, 6 en 7 zijn het antwoord der gasten van Nilejlejan.

katikeman; dat dé stam tikem geen Tontmb. is, ziet men terstond aan de k, die na de i tot tj zou moeten worden. Het woord is Tonsea'-sch en Tondano-sch, maar in poezie is zulk een vreemd woord niets bizonders.

mangajo; in het Tomboeloe'-sch heeft ajo de beteekenis van overgeven," maar hier is mangajo "zoeken naar, trachten te krijgen." Het is dus geen Tomb., maar Tontmb. van dezen tijd is het ook niet. In het Tonsea'-sch is het "overreiken, reiken naar," eene beteekenis die zeer dicht nadert tot die welke het woord hier moet hebben.

kalawiran "lang leven"; deze vorm is gebruikelijk in het Tomb., Tons. en Tond.; het Tontmb. zegt kalowiran.

Posso, Midden-Celebes, Juni 1920.

## De Inscriptie op het Aksobhya-beeld van Gondang Lor

door

Dr. F. D. K. Bosch.

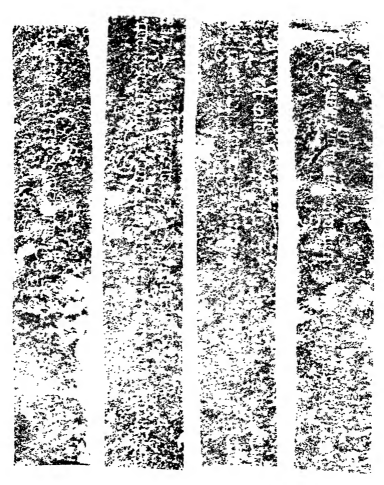
(met twee foto's)

Toen de heer Knebel bij de inventarisatie van Kediri in 1908 de desa Gondang Lor (distr. Kalangbret, afd. Toelseng Agoeng, res. Kediri) bezocht trof hij er op een begraafplaats, genaamd Astana Gedong, "tot zijn groote verbazing" een beeld aan, dat hij als volgend beschreef 1); "Een tweearmig mannebeeld, zittend op een dubbel lotuskussen, met achterstuk en glorie. Het monniksdaalt van den linkerschouder neer naar de rechterziide, vanwaar het verder in plooien neervalt over de gevouwen beenen, die op de wijze der Buddha's de voetzolen naar boven hebben gericht. Het bovengedeelte van het achterstuk is, met de glorie en de oeshnisha verdwenen. Kroeshaar overeenkomstig de traditie: eveneens lange oorlellen. Geen oerna. De neus is geschonden. De rechterarm is, van den elleboog af aan, met de rechterhand verdwenen, doch drie der vingers (met afgebroken duim,) neerhangend van de rechterknie, zijn nog aanwezig, terwijl de linkerhand naar boven geopend in den schoot ligt, en dus de bhoemisparça-moedra geheel te ontdekken is, ook de teenen van den linkervoet zijn geschonden. Om den steen, waarop het lotuskussen ligt, is een oud-Javaansche inscriptie gebeiteld, waarvan de Regent, mijn reisgenoot, mij een afdruk in Chineesch papier heeft toegezegd. Hoog 1.12 M. met lotuskussen 1.48 M., strekking der knieën 0.90 M."

<sup>1)</sup> Rapp. Oudh. Comm. 1908 p. 201 sq.



Het Aksobhya-beeld van Gonlang Loc.



De inscriptie op het voetstal, van het Aksobhya-beeld van Gondany Lov. (A B) In manst ellicur genomen 1965s van de paparstrook zyn hier onder ellicur geplaatst)

Bij de reïnventarisatie van Kediri bezocht de heer Van Stein Callenfels dezelfde desa en vond het beeld nog ter plaatse. 1) Hij zorgde voor de vervaardiging van papierafdrukken, met behulp waarvan de inscriptie op het voetstuk kon gelezen worden. Nadien werd het beeld naar Toeloeng Agoeng getransporteerd en ondergebracht in de museumloods, die op initiatief van de Vereeniging "Toeloeng Agoeng en Omstreken" ter herberging van verspreide oudheden in de afdeelingshoofdplaats gebouwd is.

De artistieke hoedanigheden van het beeld geven weinig stof tot bewondering,

Vergeleken bij de Buddha's van Boroboedcer en tjandi Sewoe of, om een vergelijkings-object dichter bij Gondang Lor te kiezen, bij den Kedirischen Ratnasambhawa, waarvan onlangs een afbeelding in dit tijdschrift is opgenomen, 2) slaat ons beeld een poover figuur. Het hoofd is te groot, het onderstel te klein in verhouding tot den romp. De houterige beenen eindigen in misvormde voeten, terwijl de linkerhand niet rust in den schoot maar stijf en onbeholpen wordt opgehouden. Blijkbaar was het beitelen van Buddha-figuren niet het "fort" van den Kedirischen beeldhouwer en heeft hij zich van de (waarschijnlijk ongewone) bestelling maar zoowat afgemaakt.

De inscriptie, waarmede wij ons nu zullen bezighouden, is in twee regels van ongelijke lengte op het voetstuk aangebracht. Het vrij regelmatige Oost-Javaansche letterschrift is op enkele plaatsen beschadigd, zoodat de ontcijfering met moeilijkheden gepaard gaat en de lezing hier en daar onzeker is.

De tekst, bestaande uit twee Sanskrit-strophen, de eerste in Çārdūlawikrīḍita-, de tweede in Wasantatilakā-maat, luidt als volgt:

<sup>1)</sup> Oudh. Versl, 1916 p. 47.

<sup>2)</sup> Dl. LVIII tegenover p. 496.

Çrīmaddhīmadamānadīdhitir adhisthātāwagaccheta sahl bhūmnā bhūriwibhūtimantam anagham kurwan kṛpāyā yadāl

trailekyodarawartinam hitasukhādīnañea yo janminam maṇḍangku! kathito namāmi satatan tam sadguṇam erīghanam.!!

Tāthāgatī pratikṛtih paripūrṇagātrā| yatkāritā kuçali māli mayā mahīyah| tenājarāmaraṇajena pade bhawāmi| erī dharmawangeakṛtawarddhananāmadheyah.||

Het eerste vers is onbeholpen geconstrueerd. In den voorzin met yo als subject had een verbum finitum niet mogen ontbreken, daarentegen had yadā (als de lezing van dit woord juist is) als stoplap gemist kunnen worden.

De tweede strophe gaat nog erger kreupel. De onzijdige adjectieven kuçali, māli en mahīyaḥ (comparatief van mahat) hangen in de lucht als men ze niet als bijwoordelijk gebruikte neutra van kāritā wil laten afhangen, hetgeen een gewrongen verklaring geeft. Misschien heeft de dichter in den stamvorm yat (van yatkāritā) een neutrum gevoeld, en zondigende tegen de grammatica, daaraan drie onzijdige adjectieven verbonden. Trouwens, als men aanneemt, dat de dichter geknoeid heeft, wordt het aantal gissingen naar zijn "eigenlijke" bedoeling ontelbaar.

Vat men in den derden pāda van hetzelfde vers ajarāmaraṇajena als een instrumentalis op behoorend bij tena met de betækenis "(door) den geboortige uit den niet verouderende (ajara), onsterfelijke (amaraṇa)", dan geeft het overblijvende pade bhawāmi geen behoorlijken zin. Wij aarzelen dan ook niet ajarāmaraṇajenapade als een compositum op te vatten, waarin jena staat voor jaina zooals sogata zoo vaak geschreven wordt voor saugata en boddha voor bauddha.

Opmerking verdient nog de niet in de woordenboeken opgenomen vorm tāthāgatī, het vrouwelijke adjectief van

tāthāgata, dat op zijn beurt een regelmatige wṛddhi-afleiding is van tathāgata.

Onder het voorbehoud dat bij de bestaande onzekerheden geboden is, vertalen wij de beide strophen — leelijk maar letterlijk — als volgt:

"Moge de luisterrijke, wijze Amānadīdhiti (= Amitābha) als wijpriester naderbij komen, die uit overvloedig mededcogen den in den schoot der drie werelden verwijlenden sterveling grootmachtig, vrij van zonden, vergenoegd, blijde en welvarend maakt. Voor hem, den deugdenrijken Çrīghana buig ik, Maṇḍangkul genaamd, mij ootmoedig neder.

Nu ik een Buddha-beeltenis volmaakt van leden heb laten vervaardigen, heilbrengend, bekranst (?), in grootschen stijl (? mahīyah), kom ik Çrī Dharmawangça Kṛtawarddhana genaamd tot den onveranderlijken onsterfelijken staat van Jina".

Het eerste vers is vol woordspelingen, die bij de vertaling niet tot hun recht kunnen komen.

Çrīghana — een eigennaam zooals straks zal blijken — beteekent "de luisterrijke wolk" en alle epitheta die bij dien persoonsnaam behooren zijn opzettelijk zoo gekozen, dat zij ook op een wolk toepasselijk zijn: amānadīdhiti beteekent letterlijk "de ongemeten lichtstraal" en is een synoniem van Amitābha; als adjectief gebruikt met de beteekenis "in oneindigheid stralend" kan het ook op een wolk doelen, die het zonnelicht terugkaatst of bliksemstralen uitzendt.

Adhiṣṭhātā hebben wij vertaald met "wijpriester". Behalve de beteekenissen, die het Petersburgsche Woordenboek opgeeft (Aufseher, Wächter, Oberhaupt, Beschützer) bezit het woord in het Mahāyānistische Sanskrit en ook in onzen tekst een beteekenis die af te leiden is uit die van het verbum adhiṣṭhā. "Le radical sthā — zegt Burnouf") — précédé de adhi a dans

<sup>1)</sup> Introduction (2de dr.) p. 79. Zie ook L. de la Vallée Poussin, Bouddhisme, Etudes et Matériaux (1898) p. 213.

le sanskrit bouddhique le sens de "bénir"; cela est surabondamment prouvé par les versions tibétaines". Adhiṣṭhāna is dus z.v.a. "zegening" "wijding", in welke beteekenis het een enkele maal in den Nāgarakṛtāgama voorkomt en adhiṣṭhātar "hij die zegent", "wijpriester". In den zin "hij, die beven (iets of iemand) staat" kan het ook voor een wolk gebezigd worden.

Het verbum awagam heeft een dubbele beteekenis: die van "naderbij komen" toepasselijk op den wijpriester Çrīghana, en die van "nederdalen" wat van een wolk gezegd kan worden als zij zich in regen ontlast.

Maar genoeg van deze woordspelingen die meer in den Indischen dan in den Europeeschen smaak vallen.

Zooals men heeft opgemerkt is de inscriptie ongedateerd. Onzekere aanwijzingen gelegen in de determinatie van het schrift en de vindplaats een oogenblik buiten beschouwing latend, heeft men als eenig middel ter dateering de persoonsnamen, die in den tekst voorkomen. Het zijn er welgeteld drie: Çrīghana, de naam van den wijpriester, Maṇḍangkul van vs. 1 en Çrī Dharmawangçakṛtawarddhana van vs. 2. De laatste namen behooren blijkbaar bij dezelfde persoon, die in de beide strophen sprekend wordt ingevoerd.

De naam Kṛtawarddhana is in de Majapahitsche geschiedenis welbekend. Zoo heet de vader van Hayam Wuruk, de echtgenoot van Koningin Tribhuwanawijayottunggadewī.

Is hij dezelfde, die in de inscriptie Çrī Dharma-wangçakṛtawarddhana genoemd wordt?

Het bestanddeel Dharmmawangça in dezen naam doet een oogenblik aan de gelijkstelling twijfelen. Zooals men weet, noemt Mpu Sindok zich Çrī Içānawikrama dharmottunggadewa, heet de schoonvader van Erlangga voluit Dharmawangça Anantawikrama, en Erlangga zelf Çrī Lokeçwara Dharmmawangça Erlanggānantawikrama uttunggadewa, terwijl na

dezen vorst nog een Koning optreedt met name Çrī Samarotsaha Karmakeçana Dharmmawangça Kīrttisinha Jayantaka, de uitvaardiger van de oorkonde van 982 (?) 1) Na het laatste jaartal verdwijnt de naam uit de geschiedenis. In de Kedirische inscripties komt geen Dharmmawangça meer voor, evenmin in de Tumapělsche en Majapahitsche.

Als men in de bovengenoemde koningsnamen aan het bestanddeel Dharmmawangça de beteekenis "behoorende tot het Dharmma-geslacht" hecht <sup>2</sup>) kan men bezwaarlijk in den Dharmmawangçakṛtawarddhana van onze inscriptie den bekenden Vorst van Singosari, den vader van Hayam Wuruk zien. Ware dit het geval dan had het Dharmma-geslacht, waarvan de laatste regeerende Vorst in 982 genoemd wordt, nog drie eeuwen lang in het duister voortbestaan om nog eens een telg voort te brengen, den "vorst-vader" Kṛtawarddhana. Op zich zelf is dit niet zeer waarschijnlijk. Bovendien: had Hayam Wuruks vader tot het oude illustere Dharmma-geslacht behoord, dan had de Nāgarakṛtāgama dat ongetwijfeld geboekstaafd en hem niet steeds simpelweg Kṛtawarddhana genoemd.

Maar een andere opvatting van Dharmmawangça in de bevengenoemde koningsnamen is mogelijk. Heeft Van der Tuuk gelijk <sup>3</sup>), dat Dharmmawangça een titel of bijnaam van versten is "om hun rechtvaardigheid aldus belofspraakt door hen als een personificatie van den god der rechtvaardigheid [Yama] voor te stellen, hetgeen door de gelijkstelling van angça en wangça verklaard wordt" dan is het Dharmmawangça in al deze koningsnamen eenvoudig een epitheton ornans zonder

<sup>1)</sup> Dr. N. J. Krom, Epigr. Aant. III, De Vorst, die te Tirtha is bijgezet, T. B. G. LV (1913) p. 596.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zoo o.a. C. M. Pleyte, Mahārāja Çrī Jayabhupati, T. G. B. LVII (1916), p. 216.

<sup>3)</sup> K. B. Wb. I p. 423.

dat eenige familierelatie tusschen de aldus "belofspraakten" bestaan behoeft te hebben. ¹)

Uit den Pararaton, den Nāgarakrtāgama en de inscripties weten wij, dat, terwijl de abhiseka-naam van Hayam Wuruk's vader Krtawarddhana luidde, ziin jeugdnaam Cakradhara of Cakrecwara was. 2) Hiermede is slecht te rijmen dat de Krtawarddhana van het tweede vers van de Gondangsche inscriptie in het eerste Mandangkul<sup>3</sup>) genoemd wordt. De beteekenis van dezen eigennaam is duister. Het eerste lid, Mandang, is een variant van den bekenden Kraton-naam Medang, hetgen in verbinding met het woord kul (= schelp) geen zin heeft. Kon panda(ng) of manda(ng) iets beteekenen als "dragen", "voeren", dan zou Mandangkul "de schelpdrager", een synoniem van het çangkapāni van den Pararaton en het anawung cangka van den Nāgarakṛtāgama (Zg. 12 vs. 1) kunnen zijn 1). Naar ons weten echter komen deze woorden in het oud-Javaansch niet in die beteekenis voor, zoodat wij in het midden meeten laten of er eenig verband tusschen de namen Mandangkul en Cakradhara bestaat.

Daar geen der beide eigennamen van den uitvaardiger onzer inscriptie de absolute zekerheid geeft, dat hij de Majapahitsche Cakradhara-Kṛtawarddhana en niemand anders is, willen wij nagaan of de inscriptie nog andere gegevens bevat, die voor die gelijkstelling pleiten. Wij vinden er twee:

<sup>1)</sup> In Dharmmawangçakıtawarddhana kan Dharmmawangça ook als een verfraaiend voorvoegsel opgevat worden, waardoor de naam de beteekenis krijgt van "hij, die de daden van den god der Rechtvaardigheid vermeerdert".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Deze vorm in de oork. v. Trawoelan I, Oudh. Versl. 1918 p. 108.

<sup>3)</sup> De eerste letter is niet geheel zeker; er kan ook Pandang-kul staan.

<sup>1)</sup> Poerbatjaraka in Nāg. Kṛt. uitg. Krom, Aant. p. 257.

De Krtawarddhana van de Gondangsche inscriptie is een Buddhist evenals de vorst van Singosari <sup>1</sup>). De Buddhistische vorsten en leden der vorstelijke familie in de Javaansche geschiedenis zijn te tellen. Het zou wel een wonderlijk toeval zijn als twee Krtawarddhana's de Buddhistische geloofsbelijdenis waren toegedaan geweest.

Meer gewicht in de schaal legt het feit, dat Çrīghana, de wijpriester in het eerste vers genoemd, uit de epigraphie bekend is als een tijdgenoot van Kṛtawarddhana, Hayam Wuruk's vader. In de lange lijst van ambtenaren in de 1ste oorkonde van Trawoelan, uitgevaardigd in 1280 door Hayam Wuruk 2), vindt men een samget i Kaṇḍangan atuha ḍang ācāryya Çrīghana boddhatarkka parisamāpta, "de samget van oud-Kaṇḍangan, de eerwaarde leeraar Çrīghana volleerd in de Buddhistische scholastiek".

Daar geen ambtenaar van denzelfden naam in andere inscripties voorkomt, is geen twijfel mogelijk of de Buddhistische geleerde van de Trawoelansche oorkonde en de Buddhistische wijpriester van de Gondangsche inscriptie zijn een en dezelfde persoon.

Wij zullen nu ook niet meer behoeven te aarzelen den Dharmawangçakṛtawarddhana van de beeld-inscriptie met den Majapahitschen Kṛtawarddhana, den "vorstvader", te identifieeren. 3)

Uit de gegeven vertaling der inscriptie is reeds gebleken, dat Kṛtawarddhana en Çrīghana de hoofdper-

<sup>1)</sup> Nag. Krt. Zg. 3 vs. 1.

<sup>2)</sup> Oudhk. Versl. 1918 p. 108 sq.

<sup>3)</sup> Gelijk bekend heette zijne koninklijke gemalin Tribhuwanawijayottunggadewi. Misschien mag men in het trailokyodarawartinam onzer inscriptie een toespeling — en dan een zeer onkiesche — op Kṛtawarddhana's verbintenis met haar zien. Het compositum kan immers niet alleen beteekenen: "verwijlend in den schoot der drie werelden", maar ook: "verwijlend op den schoot van Trailokyā (= Tribhuwanā, den naam zijner gemalin)".

sonen zijn van een wijdings-ceremonie, waarbij de eerste de rol vervult van ingewijde, de laatste die van wijpriester. Verder hebben wij opgemerkt, dat Çrīghana in 1280 optreedt als pamgět 1) i Kandangan atuha.

Als wij trachten iets meer omtrent de beteekenis van dit ambt en dat van den pamgět in het algemeen te weten te komen en daartoe beginnen met de raadpleging der officieele edicten, merken wij op, dat, hoewel reeds in de oudste oorkonden pamgěts optreden, hun eerst van af den Singosarischen tijd een vaste plaats in de lijsten der hoogwaardigheidsbekleeders is toegewezen. Kṛtanagara's oorkonde van 1191 ²) noemt er vijf: de pamgěts i Tirwan, i Kaṇḍamuhi, i Manghuri, i Jamba en i Pañjang Jiwa; op den ambtsnaam volgt steeds de titel ḍangācāryya (z.v.a. Zeereerwaarde Leeraar) en daarop de eigennaam van den functionaris (dus bv.: sang pamgět i Tirwan dangācāryya Dharmmadewa).

De oorkonde van 1216 ³) vermeldt slechts de drie pamgets i Tirwan, i Pamwatan, en i Jambi, hetzelfde drietal, dat met de pamget i Kaṇḍamuhi en Manghuri in alle volgende lijsten zal voorkomen, soms nog vergezeld van de pamgets i Kaṇḍangan rare en i Kaṇḍangan atuha of van een dezer beiden. De titulatuur groeit met de jaren. In 1216 worden de pamgets collectief aangeduid als sang sinalahan wyawahārawicchedaka "de tot procesbeslissers aangestelden". ¹) De pamget i Tirwan heet sānkyawyākaraṇaçāstraparisamāpta "doorkneed in de Sānkhyaleer en de grammatica", evenzoo zijn collega i

<sup>1)</sup> De woorden pamgét en samgét worden in de inscripties zondor verschil van beteekenis door elkaar gebruikt. Ter wille van de eenheid noemen wij deze ambtenaren verder steeds pamgét ook als in de geciteerde inscripties samgét geschreven wordt.

<sup>2)</sup> Koperen platen van Penampihan, O. J. O. LXXIX.

<sup>3)</sup> Brandes, Pararaton p. 78.

<sup>4)</sup> Brandes, Pararaton p. 81.

Pamwatan, terwijl de pamgĕt i Jambi nyāyawyākaranaçāstraparisamāpta is "doorkneed in de Nyāyaleer ¹) en de grammatica."

In 1245, in de oorkonde van Sidotěka, <sup>2</sup>) luidt de collectieve aanduiding dharmmādhikaraņa nyāyānyā-yawyawahārawicchedaka <sup>3</sup>) d.i. "opperrechters, hoogste autoriteiten in zake bewijsvoering en procedures", welke in latere oorkonden met onbelangrijke varianten terugkeert.

Ook de epitheta der functionarissen worden tegen het eind der 13de eeuw langademiger. In de oorkonde van Bendosari is de pamgět i Tirwan: bhairawapakṣanyāyawyākaraṇaçāstraparisamāpta d.i. "behoorend tot de Bhairawasecte, doorkneed in de Nyāyaleer en de grammatica"; de pamgět i Jamba: Sorapakṣasāngkyaçāstraparisamāpta d.i. "behoorend tot de secte der Saura's, doorkneed in de Sānkhya-leer". De andere pamgěts ontvangen een dezer beide epitheta, ook in de latere oorkonden, behalve de pamgěts i Kaṇḍangan rare en atuha, die steeds boddhaçāstraparisamāpta "doorkneed in de Buddhistische leer" genoemd worden.

Behalve deze epitheta is voor de kennis van den aard van het pamget-ambt van gewicht de zinsnede, die in sommige edicten op de lijst dezer hoogwaardigheidsbekleeders volgt. In de oorkonde van Trawoelan I komt de uitvoerigste redactie voor, die aldus luidt: sarwwe ika ta kabeh Kuṭāramānawādiçāstra wiwecana tatpara kapwa sama sama çakte kawiwākṣāning çāstra makādi

<sup>1)</sup> Skr. nyāya bet. "logica" en is ook de naam van een philosophisch stelsel toegeschreven aan Gautama. Het laatste is waarschijnlijk bedoeld, daar in het voorgaande compositum van de Sānkhyaleer sprake is.

<sup>2)</sup> O. J. O. LXXXIII.

<sup>3)</sup> Dharmmādhikarana is hier o.i. geen abstractum (met de bet: rechtspraak), maar een masculinum, daar het op andere inscripties (Trawoelan I) wisselt met dharmmaprawaktā. Nyāyānyāya is letterl. "het logische (overtuigende) bewijs en het niet-logische (niet overtuigende) bewijs.

Kuṭāramānawa makadon niçcaya jñāna ri nyāyānyāya ni pakṣanikang wyawahāri kālih d.i. "allen (nml. de genoemde pamgĕts) leggen zich toe op het onderzoek van de Kuṭāramānawa- en andere çāstra's; allen scheppen behagen in het disputeeren over de çāstra's, in het bijzonder het Kuṭāramānawa-çāstra; zij beoogen (daarmede) zekerheid van kennis (te verkrijgen) omtrent de bewijsvoering in rechtsgedingen tusschen twee partijen". ¹)

Eindelijk moet nog op een toevoeging aan de titulatuur der ambtenaren in kwestie gewezen worden.

Zooals is opgemerkt, voeren zij in de oudste inscripties den titel dang ācāryya, waarop de eigennaam onmiddellijk volgt. De eerste functionaris van de lijst, de samgĕt i Tirwan, voert voor het eerst in de inscriptie van Nglawang bovendien den titel sang āryya Wangçarāja, die voor goed aan dat ambt verbonden blijft. De andere pamgĕts blijven op den duur niet van een dergelijk predicaat verstoken. Alle zes pamgĕts van de oorkonde van Sĕkar²) heeten als hun voorganger sang āryya gevolgd door een klinkenden titelnaam. De volledige titel van een pamgĕt uit het laatst der 13de çaka-eeuw luidt alzoo: sang pamgĕt i Kanḍamuhi dang ācāryya Jayanātha sang āryya Nāyādhikara, bhairawapaksanyāyawyākaranaparisamāpta.

Uit het bovenstaande is reeds kunnen blijken welke taak den pamgets in den Majapahitschen tijd op de schouders gelegd was.

Het waren schriftgeleerden van den geestelijken stand (hierop wijst de titel dang ācāryya), doorkneed in de

<sup>1)</sup> Zooals wel meer in de oorkonden gebeurt (Vgl. Brandes, Cat. Groeneveldt p. 384 en Kiom, De inscr. v. Nglawang, T. B. G. LIII p. 425), zijn ook hier duidelijkheidshalve Sanskrit-woorden en uitdrukkingen nog eens in het oud-Javaansch herhaald. Zoo is ika ta kabeh een vertaling van sarwe en de tweede passage over den Kuţaramānawa een vrije omzetting van de eerste met toelichting.

<sup>2)</sup> Krom, De inscriptie van Nglawang, l. c. p. 433.

rechtswetenschappen en de philosophie, door den vorst belast met de rechtspraak.

Het karakter van het pamget-ambt zooals het uit de inscripties aan het licht komt herinnert levendig aan dat der Balische rechterlijke ambtenaren (kerta's) onder de vorstenbesturen. "De vorsten plachten bepaalde personen aan te wijzen — zegt Liefrinck 1) — om hen voor te lichten omtrent de zaken hunner onderdanen, welke bij hen voorgebracht werden, aan de hand van hetgeen daarover in de wetboeken of in de landsverordeningen voorkwam. Hoewel enkele malen andere personen daarvoor werden aangewezen, vestigde zich hun keuze toch in den regel op uit de Brahmanen-kaste voortgesproten priesters, zooals cok alleszins rationeel was te achten, daar de kennis der geschriften in hoofdzaak bij de Brahmanen berustte en degenen onder hen die zich voor het pedandaschap bekwaamden in den regel reeds een geposeerden leeftijd hadden bereikt, terwijl ook in de ontberingen, die hun waren opgelegd, de strikte voorschriften, waarnaar zij zich in hun levenswandel en hunne aanrakingen met hun medemenschen moesten gedragen, een waarborg werd gevonden voor een waardig en onpartijdig optreden en het hebben van een bezonken oordeel". Of alle pamgets uit de Brahmanen-kaste voortgesproten waren lijkt zeer twijfelachtig 2), maar overigens is het bovengeschrevene zeker woord voor woord

<sup>1)</sup> Landsverordeningen van inlandsche vorsten op Bali (1917) p. 57.

<sup>2)</sup> Acārya, de gewone titel der pamgěts, beteekent in het Sanskrit in het algemeen "leeraar" en in het bijzonder "brahmaan, die zijn leerling met het heilig kastenkoord omgordt en inwijdt in de kennis der heilige schriften". In aanmerking genomen, dat de leeraren der Zuid-Indische tantrische secten, die op Java veel aanhang gevonden hebben (de siddhānta's e.a.) niet tot de Brahmanen-kaste behoorden en zelfs den Brahmanen vijandig gezind waren (H. W. Schomerus, Der Çaiwa-Siddhānta, 1912, p. 8) en dat volgens Dubois (Hindu Manners, Customs and Ceremonies, 1806, third ed. 1906 p. 127 en 131) alle Çiwaitische priesters uit de çūdra-kaste voortkwamen (waartegenover weliswaar Mon. Williams' pertinente verklaring: "every priest is a Brahman",

cok op de pamgëts toepasselijk, zoodat de vraag gewettigd is of niet de Balische kërta's als de rechtstreeksche afstammelingen der Hindoe-Javaansche pamgëts te beschouwen zijn.

Blijkens de oorkonden van Bendosari en Sěkar zijn verschillende godsdienstige gezindten en secten onder de pamgěts vertegenwoordigd. De beide pamgět-schappen i Kaṇḍangan zijn steeds voor Buddhisten gereserveerd; de Bhairawa's hebben op de oorkonde van Bendosari drie vertegenwoordigers, de Saura's twee. ¹) Op de oorkonde van Sěkar zijn de Saura's verdwenen en vervangen door aanhangers van de secte der Siddhānta's. ²) Of deze onderscheiding in de rechtspractijk gevolgen gehad heeft is niet uit te maken. Niet onmogelijk is het, dat de

Brahmanism and Hinduism p. 353) zal men de Javaansche ācārya's, dus ook de pamgěts, niet zonder meer tot de Brahmanen-kaste mogen rekenen. Te minder waar sang ārya, de andere titel der pamgěts, hoewel rechtens aan de drie hoogste kasten toe-komend, op Java alleen voor waiçya's gebruikt schijnt te zijn (K. B. Wb. s.v. ārya en waiçya).

- 1) Het is zeer opmerkelijk, dat er op Java blijkens deze plaats aanhangers van de secte der Saura's of Adityabhakta's (Zonnevereerders) geweest zijn. Over deze merkwaardige secte zie Wilson, Works (1862) I, p. 19; M. Williams, Brahmanism and Hinduism (third ed. 1887) p. 59 en 341; Aug. Barth, Les Religions de l'Inde, Oeuvres I, p. 222sq.; Kern, Brhat Samhitā LX, 19, Verspr. Geschr. II p. 53 en Hastings, Encycl. of Rel. and Eth. VI, p. 691.
- 2) De Bhairawa's onderscheiden zich van de Çākta's van de linkerhand doordat zij in de plaats van de Çakti (de als vrouw gedachte energie van de hoogste godheid) Bhairawa, een demorischen vorm van Çiwa, stellen. Zij erkennen, evenals de Siddhānta's, naast de Weda's de Çaiwāgama's (Çiwaitische tantra's) als hoogste autoriteit. Over deze laatste secte zie Schomerus, op. cit. Het is zonderling, dat op geen enkele oorkonde van vertegenwoordigers der Waiṣṇawa's onder de pamgĕts melding wordt gemaakt (evenmin als zij bij de tripakṣa, de drie gezindten, genoemd worden). Bij de keuze der rechterlijke ambtenaren uit de verschillende godsdienstige gezindten zijn persoonlijke sympathieën der vorsten waarschijnlijk van invloed geweest. Hierop wijst wellicht ook de vervanging der Saura's door Siddhāntins in de oork. van Sěkar.

Buddhistische rechters volgens Buddhistische rechtsbronnen, de Çiwaitische volgens de bij hun secten gezaghebbende Çāstra's over geloofsgenooten hebben recht gesproken.

Van het ambt van pamgět is niet te scheiden dat van d h a r m m ā d h y a k ṣ a, dat ook vanaf den Singosarischen tijd een vaste plaats in de oorkonden krijgt. In 1191 is er slechts een: de dharmmādhyakṣa ring Kaçewan; later komt er een bij, de dharmmādhyakṣa ring Kasogatan. De eerste functionaris voert achter den eigennaam een zelfde epitheton als de pamgěts (b.v. nyāyawyākaraṇaparisamāpta); de laatste wordt steeds boddhatarkka(wyākaraṇa) parisamāpta genoemd, hetzelfde epitheton, dat wij ook reeds voor de pamgěts i Kaṇḍangan rare en atuha hebben zien gebruiken. Hun titulatuur is ook overigens gelijk aan die der pamgěts. Ook zij moeten zich eerst met ḍang ācāryya tevreden stellen om zich eerst later het vereerende sang āryya te zien toegewezen.

In rang blijkt geen verschil tusschen de pamgets en dharmmādhyaksa's te bestaan.

Konden wij dit reeds opmaken uit hun titulatuur, bovendien blijkt het uit het feit, dat de dharmmādhyak-ṣa's op de ambtenaren-lijsten der oorkonden nu eens voor, dan weer na de pamgets genoemd worden.

Wat den aard van hun ambt betreft: ook dienaangaande bevat de oorkonde van Trawoelan een interessante mededeeling. Nadat de dharmmādhyakṣa's ring Kasogatan en Kaçaiwan met naam en toenaam genoemd zijn leest men: mahādwijabhujanggasangrakṣaṇa dharmmādhyakṣa sangyojita sinārabhāra pāduka çrī mahārāja dharmmādhyakṣa makadon karakṣan parapungku ring kaçaiwan makādi mahādwija. d.i. "(de dharmmādhyakṣa ring Kaçaiwan is) de beschermheer van brahmanen en geleerden, belast met het toezicht op den Dharmma; hij heeft in opdracht van den koning toe te zien op den Dharmma met het doel de Çiwaitische

geestelijken als ook de brahmanen te beschermen." Merkwaardig is, dat in dezen zin twee maal precies hetzelfde wordt gezegd; het tweede lid is een chiastische paraphrase van het eerste en in beide staat te lezen, dat de bedoelde functionarissen een tweeledige taak hebben te vervullen: zij zijn belast met het dharmmādhyakṣaschap en de bescherming der geestelijken.

Wat moet nu onder dharmmādhyakṣa verstaan worden?

Naar men weet heeft het woord "dharma" in het Sanskrit verschillende beteekenissen: ¹) wet, recht, rechtvaardigheid, "adat", godsdienst, plicht, deugd, verdienste, verdienstelijk werk, vrome stichting. In het oud-Javaansch heeft de laatste beteekenis zich nog verder ontwikkeld tot die van: vrome stichting bestaande in de afbakening van een vrijgebied ten behoeve der geestelijkheid, vrijstift, heiligdom.

Dharmmādhyakṣa vertoont alle beteekenis-variaties van het stamwoord. Het kan zoowel aanduiden "Opperrechter" (de gewone beteekenis van het woord in het Sanskrit, volkomen synoniem met dharmmādhikaraṇa), als "censor morum", superindendent van den godsdienst en (speciaal op Java:) inspecteur van goede werken (des konings); opzichter van geestelijke vrijgebieden.

Welke van de verschillende beteekenissen in de inscripties bedoeld wordt laat zich afleiden uit het "makadon karakṣan parapungku ring kaçaiwan makādi mahadwija" uit bovenstaand citaat. De "bescherming" die de geestelijken van den kant der dharmmādhyakṣa's ondervinden, heeft klaarblijkelijk hierin bestaan, dat de

<sup>1)</sup> De definitie, die prof. Speyer op zijn colleges van "dharma" placht te geven, luidde: dharma is gelijk fas en jus. Avalon (Mahānirvānatantra, 1913, p. CXLII) omschrijft het begrip aldus: Dharma means that which is to be held fast or kept. It is in short the eternal and immutable principles which hold together the universe in its parts and in its whole, whether organic or inorganic matter" Vgl. nog J. Ph. Vogel, Sanskrit Kīrti B. K. I. LIX (1906) p. 346 sq.

eersten er voor waakten, dat de heeren (pungku) van vrijgebieden niet in hun rechten verkort werden. 1) Mahādwijabhujanggasangrakṣaṇa is dus nog eens een omschrijving van dharmmādhyakṣa zoodat in de boven aangehaalde zinsnede feitelijk viermalen hetzelfde te lezen staat.

Uit het bovenstaande kan blijken hoe nauw volgens Indische begrippen de ambten van pamget en dharmādhyakṣa aan elkaar verwant waren.

De eersten zoo goed als de laatsten waren dharmādhyakṣa's; de eersten als handhavers van den Dharma als goddelijk recht, de laatsten als handhavers van den Dharma als vrome plicht. Beide begrippen waren voor den Indiër in wezen één.

Waar in de practijk de grenslijn tusschen de ambten van pamget en dharmmādhyakṣa liep is met behulp der epigraphische gegevens niet met nauwkeurigheid te bepalen. Het toezicht op de ongerepte instandhouding der tallooze geestelijke immuniteiten, waarvoor een grondige kennis der geschiedenis, de adat, het grondenrecht enz. onmisbaar waren, en waaruit ongetwijfeld een groot aantal procedures voortkwam, was omvangrijk genoeg om twee ambtenaren volkomen in beslag te nemen. Intusschen is het niet onmogelijk, dat de bemoeienis der dharmmādhyakṣa's behalve het bovenbedoelde toezicht omvatte de rechtspraak in alle civiel- en strafrechtelijke procedures, waarbij geestelijken betrokken waren. De berechting der leden der lagere kasten zou in dat geval aan de pamgets toegewezen zijn.

Voor verdere informatie omtrent het pamgĕt-ambt wenden wij ons thans tot den Nāgarakṛtāgama.

In het geheele lofdicht komt die titel slechts eenmaal voor. Het is in den 84sten Zang, waar beschreven wordt hoe de vorst den 15den van Phälguna zich op den Ma-

<sup>1)</sup> Hiervoor dreigde inderdaad van vele kanten gevaar. Zie vooral Dr. Schrieke, Iets over het Perdikan - Instituut, T. B. G. LVIII (1919) p. 399 sq.

nguntur vertoont: wiprādi sira maweh amrěta warakuṇḍyādi wawan ikāpněd; mantrī parapaměgět kapwa marěk amuṣpāñjali parěng asrang: "Brahmanen enz geven gewijden drank, en sierlijk waren de kruikjes, die zij aanboden. Mantri's en pamgěts ¹) maakten hun opwachting in dichten drom hulde betoonende met aaneengesloten handen".

Met deze enkele plaats, waardoor men weinig wijzer wordt, behoeft men zich niet tevreden te stellen. Dat Prapañca een zoo belangrijke categorie van ambtenaren als de pamgëts blijkens de inscripties waren slechts eens in zijn lofdicht vermeld zou hebben, is — zijn onbegrensde eerbied voor alle officieele hoogheid in aanmerking genomen — volstrekt onaannemelijk. Wij veronderstellen dus, dat de dichter, zooals hij zoo vaak doet, deze lieden elders met een anderen naam aanduidt en slaan op den 10den Zang, waar het uitvoerigst beschreven wordt welke categorieën van personen hun opwachting bij den vorst plegen te maken en dientengevolge het meeste kans bestaat onze pamgets terug te vinden.

In de tweede strophe van dien zang worden genoemd sang pañca ri Wilwatikta "de vijf van Majapahit" nml. de mapatih ²), de demung de kanuruhan, de rangga en de tuměnggung, waarin Dr. Krom ³) teruggevonden heeft de vijf hoogwaardigheidsbekleeders van die namen, die steeds in de officieele ambtenaren-lijsten der oorkonden voorkomen.

Het slot van denzelfden zang luidt: dharmmādhyakṣa kalih lawan sang upapatti saptādulun sang tuhw āryya lĕkas niiān pangaran āryya yukti satirun. Volgens Kern: de twee voorzitters der rechtbank en

<sup>1)</sup> Volgens Kern's vertaling "notabelen".

<sup>2)</sup> De franie conjectuur van Dr. Krom voor het nietszeggende mapageh van den tekst. Nāg. kṛt. uitg. Krom (1919). Aant. p. 256.

<sup>3)</sup> Nāg. Kṛt. uitg. Krom (1919). Aant. p. 256.

de zeven assessoren; zij, die in hun gedragingen in waarheid zoo edel (āryya) zijn dat zij te recht navolgenswaardige Aryya's zijn.

Dr. Krom heeft niet geaarzeld de beide hier genoemde aharmmādhyakṣa's met den dharmmādhyakṣa i Kaçewan en zijn ambtgenoot i Kasogatan der oorkonden te identificeeren. O. i. bestaat er geen enkel bezwaar nog een stap verder te gaan en de zeven upapatti's met de zeven pamgĕts (nml. de pamgĕts i Tirwan, Manghuri, Kaṇḍamuhi, Pamwatan, Jambi, Kaṇḍangan atuha en rare) der officieele ambtenarenlijsten gelijk te stellen. ¹)

Zooals wij gezien hebben worden de pamgets in de edicten met de dharmmädhyaksa's steeds in een adem genoemd juist zooals in het lofdicht. 2) Evenzoo voeren de pamgets in de jongere oorkonden den titel sang arvya. denzelfden titel waarop Prapañca in de geciteerde strophe duidelijk zinspeelt; de colleges van pamgets en upapatti's zijn beide zeven in getal. Aan deze argumenten, die krachtig voor een gelijkstelling pleiten, kan nog een tweetal worden toegevoegd: 1e. Upatti is volgens Van der Tuuk 3) een synoniem van kerta "godsdienstig rechter", dezelfde beteekenis die pamget in de oorkonden heeft. 2e. In het bovenaangehaalde vers van den 84sten Zang is sprake van wipra's, mantri's en (para) paměgět's, die hun opwachting maken. Wanneer men nu elders in het lofdicht bij beschrijvingen van recepties, feesten, optochten, jachtpartijen, ceremoniën e.d. eveneens een drietal categorieën van personen vermeld vindt, die bij die gelegenheden acte de présence geven, hun opwachting maken, den stoet volgen, kortom op een of andere wijze "sewa", en van die drie groepen

<sup>1)</sup> In de dichtst bij de verschijning van het lofdicht gedateerde oorkonde, die van Trawoelan van 1280, zijn alle zeven ambten bezet. Daarvoor en daarna zijn er gewoonlijk een of meer vacatures.

<sup>2)</sup> Vgl. nog Zg. 83 vs. 2 sang dhyakşa saptopapatti en Zg. 83 vs. 5 dhyakşa sarwwopapatti.

<sup>3)</sup> K. B. Wb. I p. 327. Vgl. Nag. Krt. uitg. Krom p. 74.

er twee dezelfde zijn als de evengenoemde wipra-mantri-(para)pameget, mag men — de werkwijze van Prapañca kennend — met wiskundige zekerheid tot identiteit van de derde leden van de trits besluiten. Welnu, in den 65sten zang, strophe 6 wordt gesproken van (de vrouwen van) mantri, upapatti, wipra, die aan een maaltijd deelnemen. Deze plaats met zang 84 vers 7 vergeleken leidt tot de conclusie: pameget — upapatti.

De titel upapatti komt in den Nāgarakrtagama herhaaldelijk voor 1). In zg. 29 vs. 1 is Prapañca bedroefd over den dood van sang kawy upapatti Sogata mapañji Krtayaça "den dichter upapatti der Buddhisten mapanji K". In Zg. 25 vs. 2 maakt sang upapatti anindita dang ācāryyataranopama Çaiwapañji "de onberispelijke upapatti, dang ācāryya Uttaranopama" zijn opwachting. Denzelfden titel dang ācāryya treffen wij hier aan, die de pamgets van de oorkonden gewoon zijn te voeren. Zg. 30 vs. 2 worden genoemd de Çaiwa-Boddha upapatti. Dat van beide opzichten upapatti's benoemd waren, weten wij uit de oorkonden. Bij de groote feesten te Bubat "schenken de upapatti's zich in en zingen een liedje" (Zg. 91 vs. 2). Eindelijk, in Zg. 93 vs. 2. worden als lofdichters van den vorst sudharmmopapatti genoemd.

Nog onder andere benamingen treden dezelfde hoogwaardigheidsbekleeders voor het voetlicht.

Als van de zoo juist genoemde drietallen mantri — wipra — (para) pamgĕt en mantri — wipra — upapatti, de beide laatste leden aan elkaar gelijk zijn, moet ook in Zg. 17 vs. 1: mantri wipra bhujangga sang sama wineh wibhawa tumut akīrtti ring jagat (mantri's, brahmanen en bhujangga's, die allen rijk begiftigd werden, werden mede in de wereld beroemd) bhujangga de beteekenis hebben van pamĕgĕt-upapatti. Evenzoo in Zg. 64 vs. 2, waar sprake is van (istrī) ning mantri, bhujangga, wipra.

<sup>1)</sup> Register van ambtstitels, enz. Nag. Krt. uitg. Krom, p. 320.

Ook in den 28sten zg. waar in het 1ste vers het huldebetoon der mantri's beschreven wordt, en in de laatste strophe de parakawi (voortreffelijk dichters) en paramajana (brahmanen) ten tooneele verschijnen, moet om denzelfden reden parakawi en aanduiding van upapatti zijn.

Eindelijk verdient nog de aandacht, dat de ambtsnamen upapatti en (dharmmā)dhvaksa in het lofdicht niet scherp van elkaar gescheiden worden. Bij de vermelding van de bovengenoemde drietallen moeten onder de upapatti's ook de dharmmādhvaksa's begrepen zijn. Immers, als de oorkonden de laatste functionarissen steeds vermelden, heeft Prapañca geen reden hen willens en wetens te verzwijgen. Omgekeerd leidt men af uit Zg. 87 vs. 1 (over het publiek dat de tribunes bezet: sumantrī dharmmādhyaksa ketang umarep wetan atatā "de hoofdmantri's en de dharmmādhvaksa's zaten in rangorde met het aangezicht naar het Oosten gericht"), dat hier onder de dharmmādhvaksa's ook de upapatti's verstaan worden. Waarom zouden deze ambtenaren, die nooit elders gemist worden, bij die gelegenheid voorbijgegaan ziin?

Een nog duidelijker aanwijzing vindt men in Zg. 25 vs. 2. Er is daar sprake van sang dhyaksa pasangguhan sang Wangcadhiraja. Op geen enkel oorkonde, waar de titel sang āryya Wangçādhirāja voorkomt, wordt die tcegekend aan een der beide dharmmādhyaksa's; steeds uitsluitend aan den pamget i Tirwan. 1) Geen andere dan laatste functionaris kan ส่ลท ook on plaats bedoeld zijn. Daarentegen heeft het er allen schijn van of in het laatste halfvers: tansah sang upapatty anindita dang ācāryyottarānopama, Caiwāpañji mapañji santara widagdheng agama wruh kawi ..de onberispelijke upapatti's, dang ācāryya Uttaranopama, de Pañji der Ciwaïtische gezindte, en de andere Pañji, ervaren

<sup>1)</sup> Oork, van Nglawang, Bendosari, Trawoelan en Sěkar.

in de godsdienstleer, knap als dichter", van de dharmmādhyakṣa's, ring Kaçaiwan en ring Kasogatan sprake is

Men krijgt alzoo den indruk, dat de woorden upapatti en dharmmādhyakṣa in het lofdicht vrijwel zonder verschil van beteekenis door elkaar gebruikt worden en alleen als Prapañca buitengewoon uitvoerig en precies wil zijn hij de beide categoriën onderscheidt en afzonderlijke vermeldt. Dit is volmaakt in overeenstemming met wat hierboven omtrent de affiniteit der beide ambten is opgemerkt.

Slaan wij nu volledigheidshalve nog de plaatsen na, waar (dharmma)dhyaksa's in het lofdicht genoemd worden, waarbij wij in gedachten houden, dat enkele der geciteerde passages over de upapatti's eigenlijk op de dharmmādhyaksa's of op de beide categorieën van ambtenaren staan, terwijl omgekeerd de plaatsen, waar van dharmmādhyaksa's sprake is, op upapatti's betrekking kunnen hebben.

Het verwondert ons niet de dharmmādhyaksa's in hun speciale functie, als handhavers der vrijheerlijkheden van Çiwaieten en Buddhisten vermeld te vinden (Zg. 75 vs. 2).

Naast dit hun eigenlijke ambtswerk presteeren zij ook diensten op andere gebied.

Evenals de upapatti's (die immers als parakāwi's worden aangeduid) zijn de adhyakṣa's in de dichtkunst bekwaam. Het bekendste voorbeeld van den dichteradhyakṣa is Prapañca zelf, die in die dubbele functie in zijns vaders plaats treedt ¹). Een ander voorbeeld van dezelfde combinatie geeft de Akṣobhya-inscriptie van Simpang; ook de dichter van dat "jaarvers" bekleedt het ambt van dharmmādhyakṣa ²). Eindelijk zien wij de dharmmādhyakṣa's, evenals hun collega's de upapatti's, in godsdienstige functies vermeld. Zoo is het een adhyak-

<sup>1)</sup> Zg. 17 vs. 8.

<sup>2)</sup> Kern, Verspr. Geschr. VII p. 195 sq.

sa met den titel Rājaparākrama, nipuņeng widyā tatwopadeça Çiwāgama "knap in de waarachtige wetenschap en de leer van den Çiwaitischen godsdienst", die de godsdienstoefening leidt bij gelegenheid van 's konings bezoek aan Simping in 1285. 1)

De aangehaalde plaatsen stellen ons in staat het beeld, dat wij ons van het pamget- en dharmmadhyaksa-ambt gevormd hebben, te voltooien.

Doen de inscripties hen voornamelijk als handhavers van den Dharma kennen, de Nägarakṛtāgama introduceert hen bovendien als hovelingen, geleerden, dichters en ceremonie-meesters bij godsdienstige plechtigheden.

Deze veelzijdigheid vindt haar oorsprong en verklaring in de priesterlijke waardigheid der functionarissen.

In die kwaliteit waren zij volkomen bevoegd ook in godsdienstige aangelegenheden den kroon van advies te dienen, bij godsdienstige plechtigheden op de stipte naleving der voorschriften toezicht te houden en als ceremoniemeesters te fungeeren en bij het rijzen van geschillen aangaande de uitlegging en de toepassing van de Leer als "wicchedaka", beslissers, hoogste autoriteiten op te treden. Niet voor niet hebben de Ciwaïtische en Buddhistische priesters in de hoofdstad een eigen paviljoen waar zij disputeeren over godsdienstige vraagstukken, waar tevens aanwezig zijn "overvloedige benoodigdheden voor zoenoffers ten tijde van een eclips, terwijl de maan in het sterrebeeld Phalguna staat, welke het heil van het gansche land ten gevolge moeten hebben" 2). Deze toevoeging gunt ons tevens een blik op hun astrologische beslommeringen. Doorkneed in jyotisa (astrologie, een der zes Wedänga's of hulpwetenschappen) zijn zij vanzelfsprekend de officieele horoscooptrekkers en berekenaars van goede dagen.

<sup>1)</sup> Zg. 70 vs. 1.

<sup>2)</sup> Zg. 8 vs. 3.

Wat eindelijk hun werkzaamheden op het gebied der dichtkunst betreft, ook deze laten zich gemakkelijk uit hun priesterlijk ambt verklaren. Evenals op Bali de kenners en beoefenaars der schoone letteren voornamelijk onder de pedanda's gevonden worden, zoo moeten ook oudtijds op Java de priesters, dank zij hun studiën die hen voortdurend met dichtwerken in aanraking brachten, in de gunstigste gelegenheid geweest zich op dat gebied te bekwamen en uit te munten. Geen wonder, dat uit hun kringen de hofpoëten voortkwamen.

Ziet men de Majapahitsche upapatti's en dharmmā-dhyakṣa's dus optreden als priesters, rechtskundigen, geleerden, astrologen en dichters (evenals hun tijdgenooten, de Middeleeuwsche "clercen" met wie zij in zoomenig opzicht overeenkomst vertoonen) steeds zal men hun priesterlijke waardigheid als de primaire functie moeten beschouwen. Hun geleerdheid en eerwaardigheid als zoodanig hadden hen uitverkoren tot de hooge positie van vertrouwen, die zij als raadslieden van den vorst innamen; die positie op haar beurt versterkte en bevestigde hun autoriteit op alle gebieden, waar hun raad en voorlichting werden ingewonnen.

Men zal er zich dus eenerzijds voor moeten wachten de werkzaamheden en bevoegdheden der dharmmādhyakṣa's en upapatti's te beperkt voor te stellen, hetgeen het geval is, als men het eerste woord met "voorzitter van den rechtbank" en het laatste met "assessor" vertaalt. Anderzijds zal men hunne positie niet mogen overschatten door de dharmmādhyakṣa's als een soort grootinquisiteurs of als de hoofden van Çiwaïtische en Buddhistische priesterhiërachieën voor te stellen en de upapatti's als hun helpers en ondergeschikten, die enkele sporten lager op de hiërarchieke ladder stonden. Voor deze opvatting, die door de vertalingen "Superindendent der Buddhistische en Çiwaitische geestelijkheid" en "Opziener der godsdienstige gezindten" burgerrecht dreigt

te krijgen, is in de oud-Javaansche maatschappij stellig geen plaats geweest. 1)

Als wij na deze uitweiding het boven gereleveerde in verband brengen met de inscriptie van Gondang Lor, behoeven wij niet lang meer stil te staan bij het feit, dat Çrīghana, die in 1280 op de oorkonde van Trawoelan als pamgĕt i Kaṇḍangan atuha fungeert, bij de in de inscriptie vermelde plechtigheid als voorganger optreedt; daartoe had hij als Buddhistisch priester ten volle de kennis en de bevoegdheid.

Herinneren wij ons nog, dat de schoone letteren voornamelijk door geleerde geestelijken beoefend werden en uit hun kringen de hofpoëten gerecruteerd werden, dan vermoeden wij, dat ook Çrīghana geen vreemdeling op den Helicon geweest is en wij aan hem de kreupele Sanskrit-verzen, met welker verklaring wij ons hier bezighouden, te danken hebben.

Met het oog op de dateering onzer inscriptie zou het van belang zijn te weten of Çrīghana gedurende zijn pamgět-schap of ervoor of erna als wijpriester van Kṛtawarddhana is opgetreden. De inscriptie zelve geeft dienaangaande wellicht een aanwijzing in het woord

<sup>1)</sup> Het voortbestaan van deze opvatting wordt ook in de hand gewerkt door de voorstelling alsof een persoon, die op de eene oorkonde bv. pamgět i Pamwatan is en op een latere oorkonde als pg. i Tirwan voorkomt "promotie" zou hebben gemaakt. Daar in de edicten geen vaste volgorde bij de opsomming der pamgěts in acht wordt genomen (bv. nu eens wordt de pg. i Jambi vóór den pg. i Pamwatan genoemd, dan weer er na; soms staan de pg. i Kandangan atuha en rare geheel achteraan, dan weer in het midden) mag men aannemen dat de pamgěts in rang gelijk stonden (evenals zij gezamenlijk even "hoog" waren als de dharmmādhyakṣa's) en dat het eenige verschil tusschen de pamgětschappen hierin bestond, dat aan enkele vettere apanages verbonden waren (dus begeerlijker waren) dan aan andere. Tegen het gebruik van het woord "promotie" bestaat dus geen bezwaar, mits daarbij niet aan een hiërarchieke bevordering gedacht wordt.

adhisthātā, dat, zooals wij gezien hebben, "wijpriester" beteekent, maar ook opgevat kan worden als een equivalent van adhyaksa, den verzamelnaam voor pamgets en dharmādhyaksa's. Als men verder in aanmerking neemt, dat Krtawarddhana de vader des vorsten was en de wijdingsplechtigheid aan hem voltrokken een min of meer officieel karakter droeg, wordt het in hooge mate waarschijnlijk, dat als adhisthātar bij die gelegenheid niet een particulier priester maar een geestelijk ambtenaar van hoogen rang gekozen is, evenals ook een dergelijk hoogwaardigheidsbekleeder bij de wijding van het koninklijk heiligdom te Simping de godsdienstoefening leidde en een dharmmādhyaksa in opdracht kreeg het "jaarvers" ter eere van Kṛtanagara's Jina-wijding te vervaardigen. Is dit vermoeden juist, dan valt de uitvaardiging onzer inscriptie binnen het pamget-schap van Crighana. Van wanneer tot wanneer hij die functie bekleed heeft is uit de inscripties bij benadering te bepalen. In de oorkonde van Bendosari (door Dr. Krom gedateerd tusschen 1272 en 1280) 1) wordt op de lijst van ambtenaren geen pamget i Kandangan atuha vermeld; blijkbaar was er dus bij de uitvaardiging van dat edict een vacature en was Crīghana nog niet in functie getreden. Op de oorkonde van Sĕkar (volgens denzelfden geleerde te stellen na 1287) 2) komt wel het ambt van pamget i Kandangan atuha voor, het wordt echter niet meer bekleed door Çrîghana, maar door Samatajñāna, die in 1280 op de Trawoelansche plaat als pamget i Kandangan rare optreedt. De eerste was dus voordien afgetreden of over leden. Crīghana's pamgĕt-schap en daarmede de vermoedelijke datum van de Gondangsche inscriptie zijn dus

<sup>1)</sup> De inscriptie van Nglawang, T. B. G. LIII p. 429 sq. en Epigr. Aant. XV. De dateering der koperplaten van Bendosari, T. B. G. LIX, p. 424 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ib. p. 429.

te stellen tusschen 1272 en de na 1287 te dateeren oorkonde van Sĕkar.

Nemen wij nu nog enkele onopgehelderde punten onzer inscriptie nader in beschouwing.

In zijn analyse van den Adikarṇapradīpa, een Tantrischen tekst, merkt de la Vallée Poussin aangaande de verschillende wijdingsceremoniën op ¹): Un point qu'il convient aussi de remarquer c'est le caractère du rôle assigné au guru dans les rîtes d'aspersion, le maître qui donne l'upadeça et l'abhiṣeka est le substitut des Tathāgatas ou de Vajrasattva. L'idée de la grace domine dans cette liturgie; l'aspersion n'est qu'un procédé d'adhisṭhāna, c'est-à-dire de bénédiction, et de tous celui où l'action du Dieu se manifeste la plus efficace: par la grace des Bouddhas, le fidèle reçoit le baptème et pratique la méditation".

Volgens deze opvatting <sup>2</sup>) is Çrīghana bij de adhiṣṭhāna "le substitut des Tathāgatas" en wordt zijn positie in nze inscriptie door de toekenning van den naam Amānadidhiti, een synoniem van Amitābha zooals wij gezien hebben, op haar juiste waarde geschat.

Omtrent den aard van den adhisthana geeft het tweede vers opheldering.

Men verneemt daar het belangrijke feit, dat Kṛtawarddhana "den onveranderlijken onsterfelijken staat van Jina" bereikt heeft, hetgeen niet anders beteekenen kan dan dat deze vorst, evenals Kṛtanagara, de hoogste wijding, die tot Jina, deelachtig is geworden. Welke beteekenis aan die wijding te hechten is en welk ceremonieel daarmede gepaard ging ³), is niet met nauwkeurigheid bekend. Aangenomen mag worden, dat het

<sup>1)</sup> Bouddhisme, p. 213.

<sup>2)</sup> Voor de verhouding van guru tot çişya verg, nog Avalon, op. cit. p. LXXI: "There is in reality but one Guru. The ordinary human guru is but the manifestation on the phenomenal plane of the Adi-nātha Mahākāla, the Supreme Guru abiding in Kailāsa".

<sup>3)</sup> Vgl. Waddell, The Buddhism of Tibet (1895) p. 179 noot.

een invoering beteekende in de verborgenste geheimenissen der Mantra-Buddhistische mystiek, waarbij de geinitieerde zich vereenzelvigde met den Jina en daarmede de hoogste trap van verlossing bereikte, die voor sterfelingen tijdens hun aardsch bestaan was weggelegd.

Van de Simpangsche Aksobhya-inscriptie en uit andere bronnen weten wij, dat koning Krtanagara bij zijn Jina- abhiseka een nieuwen naam ontving: Çrī Jñānaçiwabajra. 1) Vreemd doet het daarom aan in onze inscriptie de Jinābhiṣeka-naam van Kṛtawarddhana niet vermeld te vinden. Als zoodanig mag niet beschouwd worden het (Çrī Dharmmawangça)Krtawarddhana van den laatsten pāda; dit was zijn gewone abhiseka-naam, waarmede hij ook in de officieele stukken steeds wordt aangeduid, op een lijn te stellen met den naam Krtanagara, in diens kwaliteit van regeerend vorst. De eenige verklaring, die wij van het ontbreken van Krtawarddhana's Jinanaam in de Gondangsche inscriptie weten te geven is deze, dat die naam voor tijdgenooten verborgen moest blijven. Men vergete hierbij niet, dat Krtanagara's wijdingnaam ons alleen uit gedenkstukken na zijn overlijden bekend is.

Het steenen beeld, waarbij wij thans nog een oogenblik willen stilstaan, is toegerust met krulhaar en uṣṇīsa — de ūrṇā ontbreekt of is afgesleten — en is geplaatst op een dubbel lotuskussen. Aanwijzingen ge noeg, dat men niet een "portretbeeld" voor oogen heeft, dat een geloovige in monniksgedaante uitbeeldt, maar een Tathāgata- (vulgo: Dhyāni-buddha- ²) beeld; een feit dat ten overvloede door den aanhef van het tweede vers (tāthāgatī-pratimā) bevestigd wordt.

<sup>1)</sup> Varianten van dezen wijdingsnaam opgegeven bij Kern, Verspr. Geschr. VII p. 195 nt. 1.

<sup>2)</sup> Over het woord Dhyānibuddha zie L. de la Vallée Poussin, Encycl. of Rel. and Eth. I p. 94: "The present writer has never, in any Sanskrit or Tibetan text, met with the expression "dhyānibuddha". The five Buddhas are called "the five Jinas" or "the

Bij de wijding tot geestelijke van een Tantrische orde is een van de eerste ceremonieele handelingen van den novitius, dat hij ..op een gunstigen dag, vol geloof, gereinigd, gekleed in een wit gewaad, op een afgezonderde plaats, met viif offeranden het beeld van den Buddha vereert". Buddha moet getuige zijn bij het afleggen van zijn gelofte tot wereldverzaking. Tijdens het leven van Cākvamuni geschiedt dit in diens tegenwoordigheid: na zijn ingaan in het Nirwāna wordt de groote Leeraar aanwezig gedacht, hetzii in den vorm van een beeld of embleem, of in de persoon van den guru, of in de mystieke syllaben ingeschreven in een tooverfiguur (manda-1) Mag de Jina-abhiseka met den monniksabhiseka vergeleken worden — met dien verstande, dat het ceremonieel bij de eerste plechtigheid op een hooger plan verheven was dan bij de laatste — dan is duidelijk welke beteekenis het op Krtawarddhana's last vervaardigde Tathāgata-beeld bij diens wijding tot Jina gehad heeft: ten overstaan van de hoogste godheid, in een beeld verstoffelijkt, heeft hij zijn gelofte afgelegd en is de plechtigheid aan hem voltrokken.

Akṣobhya was dus hoogste getuige. Maar daarmede is niet gezegd, dat Kṛtawarddhana door de Jina-wijding aan dien Tathāgata gelijk werd. Als men in den Nāgarakṛtāgama leest (Zg. 3 vs. 2), dat Kṛtawarddhana "als de Godheid Ratnasambhawa trachtte het welzijn van anderen in de wereld te bevorderen", rijst het vermoeden, dat Prapañca hier niet alleen maar een vleierij aan het adres van den "vorstvader" heeft willen lanceeren,

five Buddhas" in the Sanskrit texts as well as in Tibet, in Cambodia, and in Java. He is inclined to believe that we have to do here either with an invention due to Hodgson's pandits or with a very late source. As the St. Petersburg Dictionary observes Dhyānibuddha if rightly contrasted with Mānuṣibuddha (human buddha) ought to mean "Buddha born of meditation" [of Adibuddha] and not "meditating Buddha" = Dhyāninbuddha = dyānibuddha.

<sup>1)</sup> L. de la Vallée Poussin, op. cit. p. 206 n. 3.

maar doelt op diens Jina-schap en den naam vermeldt van de godheid, die deze op aarde representeerde: Ratnasambhawa. Is dit vermoeden juist, dan waren bij Kṛtawarddhana's gedenkwaardige Jinawijding niet minder dan drie Tathāgata's vergaderd: Akṣobhya, neergedaald in het op 's vorsten bevel vervaardigde beeld, Amitābha, belichaamd in Çrīghana "le substitut des Tathāgatas" en Ratnasambhawa, in wien Kṛtawarddhana verlost was.

Bij deze verklaring van Zang 3 vers 2 vraagt men zich onwillekeurig af of aan het eenige op Java bekende Buddhistische monniksbeeld met de handhouding van Ratnasambhawa — afkomstig van het Residentie-erf te Kediri, de juiste vindplaats is helaas onbekend 1) — soms eenzelfde beteekenis mag worden toegekend als aan den Simpangschen Aksobhya en wij er een portret in mogen zien van vorst Kṛtawarddhana, uitgebeeld in de gedaante van den Jina Ratnasambhawa.

Eindelijk stippen wij nog aan, dat, indien de Nāgara-kṛtāgama inderdaad op het Jina-schap van Kṛtaward-dhana zinspeelt, zijn wijding vóór het verschijnen van het lofdicht heeft plaatsgehad en de terminus ad quem onzer inscriptie, waarvoor boven de ongedateerde oorkonde van Sěkar aangewezen werd, tot het jaar 1287 vervroegd mag worden.

Slaan wij tot slot van deze bespreking een blik op de vindplaats van het Aksobhyabeeld en zijn omgeving.

De desa Gondang Lor ligt aan den grooten weg, die van uit Toeloeng Agoeng met een groote bocht door het Zuiden Westwaarts naar Trenggalek voert. Op ongeveer een paal afstand van Gondang ligt Kalangbret, waar

<sup>1)</sup> Hoepermans, Rapp. Oudh. Dienst 1913, p. 304 "misschien afkomstig uit het district Wadjak, afd. Ngrowo". Het beeld is opgenomen in het Mus. te Batavia (no. 231 a). Not. Bat. Gen. 1876 p. 53; 1879, p. 118; 1880, p. 38, 74 en 121. Foto v. Kinsbergen no. 213.

zich volgens den Nāgarakṛtāgama (Zg. 73, 3) een dharmma haji bevond. Vroeger hebben wij trachten aan te toonen 1) dat onder "dharmma haji" niet "koninklijke graftempels" verstaan moeten worden, maar blijkens de daar geciteerde verzen uit den Arjunawijaya "schenkingen van den vorst aan edellieden (mahāwangça) behoorend tot de vorstelijke familie (satūs ni prabhu)". De onderstelling ligt voor de hand, dat het Akṣobhya-beeld tot de dharmma haji in het vlak bij gelegen Kalangbret behoord heeft en Kṛtawarddhana, op wiens last het beeld vervaardigd werd, (al of niet bij gelegenheid van zijn Jina-wijding) met dien dharmma begiftigd is. Het feit, dat hij als vader des konings tot den satus ni prabhu behoorde zet aan deze onderstelling kracht bij.

Daar Krtawarddhana, naar wij weten, vorst van Singosari was en behalve te dier plaatse veelal te Majapahit vertoefde, lijkt het eenigszins zonderling, dat hij in Zuidwest-Kediri, ver dus verwijderd van zijn residentie en de hoofdstad, een Tathagata-beeld liet oprichten en — als de geopperde onderstelling juist is een dharmma in bezit had. In verband hiermede merke men op, dat omstreeks 8 paal hemelsbreed ten Z. O. van Gondang Lor het Buddhistische heiligdom tiandi Baialangoe gelegen is, naar alle waarschijnlijkheid hetzelfde Bajalangoe, maar volgens den Nāgarakrtāgama de bekende rājapatnī, Hayam Wuruk's grootmoeder, was bijgezet 2). In de onmiddellijke nabijheid van deze oudheid ligt tjandi Sanggrahan 3) aan welks Buddhistisch karakter het vijftal daar aanwezige Buddha-beelden geen twijfel laat. Iets meer Zuidwaarts, op den rug van het Walikoekoengebergte heeft eens een vijftal tem-

<sup>1)</sup> Tjandi Djawi een graftempel? Oudh. Versl. 1918 p. 156 sq.

<sup>2)</sup> Van Stein Callenfels, De graftempel te Bayalangoe, Oudh. Versl. 1916 p. 149 sq. en Nāg. Kṛt. uitg. Krom, Aant. p. 293.

<sup>3)</sup> Litteratuur in Rapp. Oudh. Dienst 1915 p. 292.

peltjes gelegen, waarvan er vier geheel verdwenen zijn, terwijl het vijfde, tjandi Dadi <sup>1</sup>) genaamd, eigenaardigheden vertoont, die het niet onwaarschijnlijk maken, dat het monumentje als reliquiarium dienst heeft gedaan en tot de Buddhistische oudheden gerekend moet worden.

De genoemde Buddhistische monumenten in den omtrek van Gondang Lor zijn niet zoo talrijk dat men met recht van Zuidwest-Kediri als een "brandpunt" van Buddhisme zou mogen spreken. Maar men zal niet te ver gaan met aan te nemen, dat die streek sterker Buddhistisch gekleurd was dan het overige deel van Kediri en zelfs dan het overige deel van het Oost-Javaansche Majapahitsche rijk.

Wij vermoeden, dat om die reden de rājapatnī haar graftempel in dien uithoek van het rijk, te Bajalangoe, heeft laten bouwen — in de nabijheid van stichtingen en nederzettingen van geloofsgenooten wenschte zij haar assche te laten rusten — en dat ook om dezelfde reden Kṛtawarddhana te Kalangbret zijn dharmma ontving en zijn Jinawijding heeft laten vereeuwigen.

<sup>3)</sup> Ib. p. 294.

|      | 1 |   |   |   | - |  |
|------|---|---|---|---|---|--|
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   | • |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   | • |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
| C 4. |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      | • |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   | • |  |
|      |   | • |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |
|      |   |   |   |   |   |  |

|   |  | . , | , |
|---|--|-----|---|
|   |  |     |   |
|   |  | 1   |   |
|   |  |     |   |
| , |  |     |   |
|   |  |     | , |
|   |  |     |   |
|   |  |     |   |
|   |  |     |   |
|   |  |     |   |
|   |  |     |   |

## De Tjandi Mendut

door

J. L. Moens.

(Met vier foto's en twee plattegronden.)

The true test of an hypothesis, if it cannot be shewn to conflict with known truths, is the number of facts that it correlates, and explains.

Cornford, Origines of Attic Conedy.

De volledige titel van dit opstel zou feitelijk moeten luiden: Poging tot reconstructie van het systeem van het mantrabuddhistische pantheon, in het bijzonder van dat van Java, getoetst aan het beeldwerk van den Menduttempel.

Het is niet dan met eenigen schroom, dat hier een hypothese zal worden geponeerd, welke uit een wetenschappelijk oogpunt, op zoo betrekkelijk weinig "bewijsmateriaal" steunt. Het onderstaande is dan ook niet anders bedoeld, dan om een nieuwe richting aan te duiden, waarin door terzake meer bevoegden n.h.v. met vrucht zal kunnen worden gezocht naar een uitweg uit de impasse van het "Javaansche syncretisme van Ciwaïsme en Buddhisme".

In de onlangs van de hand van Dr. Krom verschenen verhandeling over de acht Bodhisattwa's aan den buitenwand van de Tjandi Mendut, 1) geeft de schrijver een résumé van hetgeen thans omtrent het beeldwerk van dien tempel bekend is. In de interpretatie van de uitgebeelde godheden blijkt nog veel onzekers te bestaan, hoewel toch juist deze tjandi zoo betrekkelijk gaaf is

DL. 74 der Bijdr. t.d. Taal, Land en Volkenkunde v. Ned. Indië 1918.

bewaard gebleven en de oorspronkelijke groepeering der goden er niet is verstoord geworden. Immers van de twintig hoofdbeelden, negen in het tempelinwendige en elf op den buitenwand, zetelen er van het negental nog drie nagenoeg onbeschadigd op de oude plaats en wordt de rangschikking der zes overige door evenzoovele ledige nissen aangegeven, 1) terwijl van de elf buitenbeelden er slechts één is verloren gegaan.

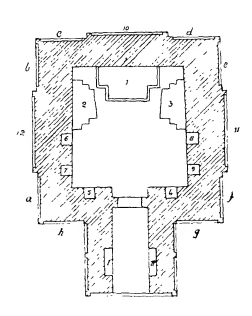
Reeds uitsluitend op grond dezer groepeering — van dit belangrijke gegeven is tot nog toe door de verschillende geleerden, die een determinatie beproefd hebben. te weinig partij getrokken 2) - is af te leiden, dat de figuren op den buitenwand van lageren rang moeten zijn dan die in het inwendige van den tempel. Van elk dier beide groepen blijken vervolgens drie figuren, zoowel door hun centrale plaatsing als door hun grootte, de voornaamste te zijn. In het tempelinwendige is het overblijvende zestal weer in drie paren gerangschikt, waarvan het ééne, recht tegenover de drie hoofdfiguren, blijkens zijn plaatsing, vrij zeker een gewichtiger rol in het pantheon moet hebben vervuld dan de beide andere, onderling gelijkwaardige groepen, welke in de nissenparen der zijwanden hebben getroond. Op den buitenwand zijn de acht overige beelden in vier gelijkwaardige groepen ingedeeld t.w. aan weerszijden van de drie hoofdfiguren en van den tempelingang.

Voor een determinatie der beelden is het beschikken over bevenstaande rangschikking van niet te onderschatten waarde. Het is dan cok in hoofdzaak naar aanleiding van dit gegeven en van de omstandigheid, dat de grootste helft van de godenserie zelve is bewaard gebleven, dat

<sup>1)</sup> Zie bijgaande plattegrond van de Tj. Mendut.

<sup>2)</sup> Vgl. Grünwedel, Mythologie, pag. 119. "Eine gewisse Sicherung der Benennung geben auch hier wieder die zusammengehörige Serien; manche (Bodhisattwa's) sind nur in Serien bestimmbar".

## etjandi 916 endut Natte grond



## Regenda

- ) : Garbhadhatu 4.5 Sadāçnoa en Teehāçaktı Sambhogakāya
- 6.9 Wajradhatu
- 10 916abeewara
- " manacakti
- 12 Kriyaçaklı a. b. Scht Bodhisattwa's
- 1. 11 Fortretbeelden

> 96 umāna kāya



in het bijzonder aan den *Mendut*tempel de resultaten van het onderzoek zullen worden getoetst. 1)

De hypothese, waarvan voor de reconstructie van het godensysteem zal worden uitgegaan — nl. dat het mantrabuddhistische pantheon oorspronkelijk vermoedelijk nagenoeg geheel op een zelfden leest als dat van het siddhantaciwaisme moet zijn geschoeid geweest werd reeds in een vorig opstel opgeworpen; 2) zij berust in hoofdzaak op de analogieën in de beide heilsleeren. welke in meerdere Javaansch-buddhistische geschriften worden verkondigd en in het bijzonder op de nagenoeg identieke openbaringswijze van den Oppergod van beide sekten. Bij Zijn openbaringsgedaanten zal hier langer worden stilgestaan; 3) zij toch vormen den kern van elk pantheon. Zij zijn de "Paramaguhya" der mantrabuddhisten d.i. de hoogste Geheimenis van de verschijningsvormen van het lichaam van den Heer (S. H. K. a40), het bereiken van de "çūnya" waarvan, ook het einddoel is van het streven der siddhantins (S. H. K., C b17, pag. 143).

De reconstructie van het mantrabuddhistische godenstelsel berust uitteraard niet uitsluitend op de reeds vermelde hypothese, doch is mede geschied aan de hand van bekende Indische en Japansche godengroepeeringen, echter geheel onafhankelijk van die van den Menduttempel. Indien nu blijkt, dat het aldus gereconstrueerde systeem een zoodanige rangschikking oplevert, dat de in dezen tempel behouden gebleven godheden en naar uitbeelding en naar plaatsing daarin passen, dan mag n.h.v. met vrij groote zekerheid worden besloten,

<sup>1)</sup> Van de Tjandi's Plaosan is bijv. wel de rangschikking te bepalen der oorspronkelijk uitgebeelde hoofdgoden, doch van deze goden zelve zijn enkel de "acht Bodhisattwa's" bewaard gebleven.

<sup>2)</sup> Hindu-Javaansche Portretbeelden T. Bat. Gen. Dl. 58, 1918.

<sup>3)</sup> Eenige minder juiste opvattingen daaromtrent (vgl. o.m. pag. 520 en 521 van het reeds geciteerde opstel over Hindu-Javaansche Portretbeelden), welke bij het voortgezette onderzoek aan het licht zijn getreden, zullen hier tevens worden hersteld.

dat een aan dit hypothetische godensysteem gelijkvormig pantheon, tot basis heeft gediend voor de uitbeeldingen aldaar; wellicht mag zelfs worden aangenomen, dat het den grondslag heeft gevormd voor de uitbeelding en de rangschikking der goden van alle buddhistische tempels op Java, welke uit dezelfde periode dateeren.

Volgens siddhāntistische geschriften <sup>1</sup>) is de Allerhoogste (Ardhanārī geheeten en plastisch voorgesteld als half manlijke, half vrouwelijke gedaante, doch in wezen een Vuur- of Lichtzuil) <sup>2</sup>) gevormd uit *Çiwa*, de Zuivere Kennis en *Çakti*, de Hoogste Energie, welke leidt tot de Hoogste Wijsheid, tot de Verlossing. Wanneer er een wereld zal worden geschapen, laat Paramaçiwa-Ardhanārī zijn Çakti uit zich treden en blaast hij de zuivere, doch starre Oerstof (Çuddha Māyā) leven in, door Çiwa de Nāda- en Çakti de Windu-gedaante aan te doen nemen. Dit zijn feitelijk niet anders dan verpersocnlijkingen van het Geluid, dat de Leer is en van de Energie, die de drijfveer is van alle verlossingshandelingen.

Het drietal Paramaçiwa, Nāda en Windu vormt de drievuldige nişkala (de onstoffelijke) gedaante van den Heer.

Op haar beurt openbaart deze nog geheel abstrakte godentrits zich voor de hoogste ingewijden als Sadājiwa d.i. Çiwa's sakala-niṣkala gedaante, de onstoffelijke, doch vorm aannemende Verlossingsheiland, in wien Wijsheid en Energie gelijkelijk zijn vertegenwoordigd.

Voor de op lageren trap staande zielen is Çiwa's *Maheçwara*-gedaante bestemd, de hoogste der geheel

<sup>1)</sup> Schomerus, Der Çaiwasiddhānta, Leipzig 1912 en Hoisington, Tattuva-Kaṭṭalei, Sivagñāna Potham en Sivapiraṛakāsam, Journ. Am. Or. Soc. IV, 1854.

<sup>2)</sup> Ardhanārī wordt daarom cok wel als Linga uitgebeeld, in welke "Linga form, the Lord of the Universe resides with the Goddess Durgā". (Dutt, Mahānirvāna Tantram, pag. 295).

vatbare, der sakala-vormen, meer uitsluitend Energie ontplooiend en Vernietiger van het Karma der zielen.

Tenslotte is voor de gewone stervelingen bestemd de laagste, zich uit Maheçwara ontvouwende, sakala-trits: Rudra, Brahmā, Wiṣṇu, als geheel Çuddhawidyā geheeten, welke tattwa meer uitsluitend Wijsheid ten toon spreidt en der menschenziel de eerste kennis der Leer bijbrengt, noodzakelijk voor hare vrijmaking uit den samsāra. 1)

De bovenstaande *acht*voudige manifestatie van den Allerhoogste der siddhāntins is dus te splitsen in een geheel onstoffelijk *drie*tal en een daaruit voortkomend *rijf*tal (Sadāçiwa, Maheçwara, Rudra, Brahmā, Wiṣṇu), waarvan Sadāçiwa gedeeltelijk en de overige geheel een sakala-gedaante bezitten.

Het spreekt wel vanzelf, dat wanneer er slechts van één drietal, van het Drietal bij uitnemendheid, sprake is, de siddhāntins gemeenlijk denken aan de trits, welke de drie soorten van openbaringsgedaanten omvat t.w. niskala Paramaçiwa, sakala-niskala Sadāçiwa en sakala Mahegwara, evenals deze trits thans nog op Bali wordt vereerd en wel onder de (eenigszins afwijkende) benaming van Pramaçiwa, Sadāçiwa en Bhaṭāra Çiwa of ook wel van Pramaçiwa, Bhairawa en Bhaṭāra Guru-

Aangezien ook uit Sadāçiwa zich weer een vijftal goden afsplitst, waarvan hijzelf de voornaamste is en Maheçwara omgeven wordt door een groep van acht goden (Widyecwarah), 2) is uit al deze openbaringsvor-

<sup>1)</sup> Met den naam Çuddhawidyā wordt ook bestempeld Rudra zelf, voorzitter van het siddhāntistische drietal; deze Rudra heeft dan feitelijk Brahmā eigenschappen, immers is hij voortbrenger der Leer.

<sup>2)</sup> Deze acht Widyeçwarah zijn wezens, die in het laatste stadium vóór de definitieve verlossing verkeeren en die de helpende hand bieden aan naar verlossing hakende zielen in lager sferen (vgl. Rao, Elements II, pag. 396). Het zijn dus feitelijk, om buddhistisch te spreken, een groep Bodhisattwa's en zooals later zal blijken het equivalent van de "acht Hooge Bodhisattwa's".

men voor het vruchtbare brein van den siddhantist menig drietal, vijftal en achttal te distilleeren, dat naar gelang van de omstandigheden tot één groep kan worden vereenigd.

Wanneer wij nu het mantrabuddhistische openbaringsachttal, zooals dit uit verschillende (ook Javaansche) bronnen bekend is, nader beschouwen, dan blijkt de gelijkenis met het siddhāntistische achttal inderdaad treffend te zijn. (vgl. bijgaand tabellarisch overzicht).

In den Sang Hyang Kamahāyānikan lezen wij, dat Bhaṭāra Buddha, de Allerhoogste en Bharāli Prajñāpāramitā, zijn Çakti — een weinig afwijkend van hetgeen het siddhāntisme leert, echter typisch mantrayānistisch — Adwaya d.i. de Hoogste Yoga en Adwaya Jñāna d.i. de Zuiverste Jñāna vertegenwoordigen (b. 42). Als tweeëenheid vormen zij Bh. Diwarupa, de mantrabuddhistische Ardhanārī, het alomvattende, schitterende Wezen zender begin of einde, het Al-licht, de Dharmakāya. 1)

Voorts wordt geleerd: Bhaṭāra Ratnatraya en de vijf Tathāgata's zijn de belichaming van Bhaṭāra Buddha (a52), of wel Bh. Buddha openbaart zich (b44) in de Jinatrits: Buddha 2), Lokeçwara en Bajrapāṇi en het vijftal Tathāgata's: Wairocana, Akṣobhya, Ratnasambhawa, Amitābha en Amoghasiddhi. (a53, b53)

Deze acht Heeren vormen n.h.v. den Sambhogakāya van den Adibuddha, de openbaringsvorm, welke slechts voor de hoogste ingewijden (Bodhisattwa's) begrijpelijk is. Dit openbaringslichaam is naar het Japansche Mantrayāna, d.i. het door Kōbō Daishi in het begin der negende eeuw in Japan ingevoerde mantrabuddhisme, leert,

<sup>1)</sup> Deze Dharmakāya is, evenals die van de Shingonsekte, met een Wil begaafd.

<sup>2)</sup> Plastisch drukt de S. H. K. de ontwikkeling van den Buddha Çākyamuni uit Diwarupa-Ardhanārī uit, door te vermelden, dat Bh. Buddha (Çiwa) en Prajñāpāramitā (Çakti) zijn "ouders" zijn. (b42).

## Jabellazisch Overzicht

Gaiwariddhanta

<u>Dirokala</u> (awhan**a**si)

Tides

windu

1 Saljalamofiala Dechacaft & Sadagion

s Salala

Sicht Didyeçwaiah

Mahişwara Jñánaçafti Elberyaçalı

(Quddhawidya)

Brahma Rudea Alema

Mantabullanne ( mendut)

1 Pharmataya

8 <u>Sambhogaljáu</u>a a <u>Garbliadlidlu</u>

Buldes & Pragnapacameta

Soheçwara ; b Mazadhātu

Bajtapani

čboj-Oljobilja Dostočana Dostnazámblowa) Ambabla Amoghazidóh

Ehubera & Warndhara

1 Dirmanahaya

eacht Bodhwattwas

Gaganagañya Cunda

Eljajah

Çıva Atahma Mini

tweeledig. 1) Het eene onderdeel wordt gevormd door den Garbhadhātu (Taizōkai), "essentiel pour le salut d'autrui" het andere door den Wajradhātu (Kongōkai), "essentiel pour le salut individuel". 2) Het eerste lichaam is dus wel het Verlossingslichaam bij uitnemendheid. 3) Het Shingon buddhisme leert vervolgens dat de Adibuddha Mahāwairocana (Dainichi Nyorai), zich achtvoudig ontvouwt en wel drievoudig in den Garbhadhātu (Sanbu) en vijfvoudig in den Wajradhātu (Gōbu). Als Hoogste van den eersten Dhātu is Hij tevens de voornaamste van den tweeden; in beide functies is Hij Mahāwairocana.

Dezelfde idee van eenheid van de beide Voorzitters wordt ook in den S. H. K. teruggevonden; immers wordt or (b52) uitdrukkelijk vermeld, dat Bh. Çākyamuni een witte gedaante heeft en met de dhwajamudrā 4) is toegerust, er dus geheel uitziet als de Japansche Mahāwairocana, terwijl de voornaamste der vijf Tathāgata's er eveneens Wairocana is.

Dat Garbhadhātu en Wajradhātu onderscheidenlijk gevormd moeten worden gedacht uit de drie Jina's en de vijf Tathāgata's, moge uit het volgende blijken. Volgens het Shingon-buddhisme omvat de Garbhadhātu wezens van de *Tathāgata-*(Butsubu), van de *Padma-*(Rengebu) en van de *Wajrak*lasse (Kongōbu). Het valt niet moeilijk het Javaansch-buddhistische drietal Buddha, Lokecwara (Padmapāni) en Wajrapāni in deze drie

<sup>1)</sup> Suzuki, Outlines of Mahayana-buddhism. London 1907, pag. 263.

<sup>2)</sup> Fujishima, Bouddhisme Japonais, Paris 1889.

<sup>3)</sup> Het Japansche mantrabuddhisme stelt de Wajradhātu boven den Garbhadhātu; zooals later blijken zal, zullen meerdere afwijkingen van het oorspronkelijke systeem te constateeren zijn, hetgeen overigens geen verwondering behoeft te baren bij een adaptatie van een vreemd geloof aan eigen godsdienstige denkbeelden.

<sup>4)</sup> Hindu-Javaansche Portretbeelden, T. B. G. Dl. 58, 1919 pag. 525.

klassen onder te brengen. In Japan heet het drietal: Mahāwairocana (Dainichi), Awalokiteçwara (Kwannon) en Wajrapāṇi (Kongōshu). De Wajradhātu telt behalve de drie genoemde klassen nog de Ratna-(Hōbu) en de Karma-klasse (Katsumabu). Ook hier is het eenvoudig om de vijf Tathāgata's in die klassen in te deelen: Wairocana in de Tathāgata-, Amitābha (Amida) in de Padma-, Akṣobhya (Ashuku) in de Wajra-, Ratnasambhawa (Hōshō) in de Ratna- en Amoghasiddhi (Fuku-joju), de Karmakuli (S. H. K. a60), in de Karmaklasse. 1)

Trekken wij nu de parallel tusschen de genoemde mantrabuddhistische achttallen, die den Sambhogakāya vormen en de siddhāntistische ontplooiing van den Oppergod, dan mosten wel de functies van Buddha (Mahāwairocana). Lokeçwara en Bajrapāṇi respectievelijk gelijkgesteld worden aan die van Çiwa, Nāda en Windu en de functiës der vijf Tathāgata's aan die van Sadāçiwa, Maheçwara, Çiwa, Brahmā en Wiṣṇu.

Ten aanzien van de eerste overeenkomst moet worden opgemerkt, dat de S. H. K. (a53) leert dat de roode Lokeçwara uit de rechterzijde (d.i. de Çiwa-zijde) en de blauwe Bajrapāṇi uit de linkerzijde van Bhaṭāra Buddha (d.i. de Çakti-zijde van Ardhanārī) zijn ontsproten; zij hebben dus een analoge ontwikkeling als de Çiwa-Nāda en de Çakti-Windu tattwa's. Ook van den (Adi)buddha Amitābha is een dergelijke afsplitsing bekend (Manikambum): Als Hij mediteert over de verlossing der wereld, ontspringt uit zijn rechteroog een roode lichtstraal, waaruit (de elfhoofdige) Lokeçwara (Çiwa) 2) en uit zijn linkercog een blauwe, waaruit Tārā (Çakti) geboren wordt. Ook naar de beteekenis der begrippen is

<sup>1)</sup> Het Shingon Buddhisme vermeldt als laatste (ten onrechte) Shaka i.e. Çākyamuni.

<sup>2)</sup> Wellicht moet het çiwaitische pendant van deze elfhoofdige Lokecwara worden gezocht in de elf Rudra's, die uit Brahmā voortkomen; de laatste is, zooals wij later zullen zien vaak Amitābha's equivalent.

overeenstemming te vinden. Evenals de niskala-openbaring gevormd wordt uit Çiwa, Nāda en Windu, zoo is de hoogste Sambhoga gedaante bekleed met Kāya, Wāk en Citta (S. H. K. a53): Buddha met Kāya, de Belichaming van alle Buddha's, Lokeçwara met Wāk, het Geluid (der Leer) dat door deze Belichaming (der Leer) wordt voortgebracht en Bajrapāṇi met Citta, het Inzicht in dezelfde Belichaming, dat tot de Verlossing leidt.

De gelijkheid van de vijf Tathāgata's met de vijf overige siddhānta-grootheden wordt uitdrukkelijk gereteveerd in de Javaansch-buddhistische teksten; Arjuna Wijaya (zangen 26 en 27), Sutasoma 1) en ook in den S. H. K. zelf.

Toch bestaat er in de hooger beschreven overeenkomst der drietallen en vijftallen nog een onderscheid en wel met betrekking tot de "dimensie" der grootheden. Dit is vermoedelijk het gevolg van de gewijzigde groepeering. Van het siddhäntistische achttal hebben er, zooals gezegd, drie niskala, één sakala-niskala en vier sakala dimensie; het mantrabuddhistische achttal daarentegen, dat als één groep de hoogste openbaring vormt van den Dharmakāya (aan welk lichaam het best de niskala dimensie ware toegekend) meet als Sambhogakāya één sakala-niskala geheel vormen, waarvan dus de samenstellende deelen alle sakala-niskala dimensie bezitten. Sakala dimensie zou dan moeten worden toegemeten aan den Nirmānakāya als geheel; daar behooren in het mantrabuddhisme echter ook Brahmā, Çiwa, Wisnu toe en is dus de in de genoemde Javaansche teksten vermelde gelijkstelling van hen met drie der (sakala-niskala) Tathāgata's dimensionaal feitelijk onjuist. De vergelijking met de siddhanta-grootheden gaat evenzeer kreupel, waar de beide andere (eveneens sakala-niskala) Tathāgata's met den Sadāçiwa en den Maheçwara worden vergeleken. Deze beide grootheden vinden een beter equivalent in

<sup>1)</sup> Vert. Kern Kon. Ak. v. Wet. afd. Lett. derde reeks Dl. 1888, Verspr. Geschr.

de "Essence" of de "Abstractie", onderscheidenlijk van de Sambhoga- en de Nirmāṇa-verlossingsbelichamingen, zooals wij verder zullen zien.

Ook de S. H. K. is ten opzichte van de Sadāçiwa- en Mahecwara-functies niet overduidelijk, wellicht niet geheel juist meer; de Çuddhawidyātattwa toch wordt er als laagste sakala trits geschapen door Wairocana. 1) Een Mahecwara wordt niet nadrukkelijk vermeld. In dit onzicht vult echter het Swayambhū Purāna, een typisch Nepaleesch buddhistisch werk, hetgeen in den S. H. K. geleerd wordt, weer eenigzins aan. 2) Als Adibuddha de wereld wenscht te scheppen, laat Hij evenals Ciwa, Zijn Cakti (Prajñāpāramitā) uit zich treden. Zij vormen de tweeëenheid Upava-Prajñā, geheel gelijk aan Ardhanārī. Upava-Prajñā brengen voort de viif Buddha's, die op hun beurt de viif Bodhisattwa's scheppen. 3) Van deze laatsten is er slechts één actief en wel de Heer der tegenwoordige wereld, Padmapāni, die als een echte Mahecwara, Ciwa, Brahmā en Wisnu schept. 4) In den S. H. K. wordt ook de Sadāçiwa niet onder dezen naam vermeld. Zooals wij echter later aan de hand van de hieronder te beschrijven mandala's zullen zien, in het bijzonder aan die van Kōbō Daishi (welke evenals de S. H. K. een Adibuddha bevat in het karakter van Wairccana) vervult waarschijnlijk ook Wairccana in den

<sup>1) &</sup>quot;De almachtige Içwara, Brahmā, Wiṣṇu ontstaan door de Alwetendheid van Wairocana" (b53, a54).

<sup>2)</sup> Hodgson, Essays, London 1874. pag.'s 42, 46, 54.

<sup>3)</sup> Rao, Elements of Hindu Iconegraphy II pag. 368 noot 1 vergelijkt deze vijf Bodhisattwa's met de vijfvoudige ontwikkeling van den Sadāçiwa.

<sup>4)</sup> In ditzelfde purāņa blijkt overigens Padmapāņi slechts betrek-kelijke scheppingskracht te bezitten. Hij brengt nl. alleen de godde-lijke wezens voort, terwijl de Adibuddha aan Mañjuçrī opdraagt om de eigenlijke sakala wereld te scheppen t.w. de 18 bhuwana's van Brahmā, de 6 van Wiṣṇu en de 3 van Mahādewa. Welk een ideale Maheçwara zou een Bodhisattwa zijn, die zoowel de eigenschappen van Padmapāni als van Mañjuçrī bezat! Zooals wij zullen zien kent het buddhisme inderdaad dergelijke godheden.

S. H. K. de rol van Sadāçiwa, zij het niet in zijn speciale scheppingsgedaante.

De meest bekende maṇḍala en als zoodanig ook beschreven, is die, welke Kōbō Daishi zelf moet hebben opgericht in den tempel van Tō Dji in Kioto. 1)

Dit is een groepsgewijze voorstelling van buddhistische goden, bestaande uit drie groepen van vijf, omgeven door de vier wereldwachters. In het centrum van de hoofdgroep zit de Adibuddha Mahāwairocana; hij is omringd door de vier overige Tathāgata's. 2) Rechts van de middengroep is een vijftal Bhairawa's gezeten; het zijn de demonische gedaanten der vijf Tathāgata's met in het centrum een zwaard en paca voerenden vorm van Wairocana, het meest overeenkomend met dien van den Yidam Acala. 3) Deze is in den mandala helaas slechts in de Japansche benaming (Fudō) bekend gesteld; er staat echter uitdrukkelijk bij vermeld, dat hij de Bhairawa-gedaante is van Wairocana. Links van de middengroep zetelt Mahā Prajñā, het Boek der Leer als attri-Luut voerend, temidden van (vermoedelijk ten behoeve van de symmetrie slechts) vier van de "Acht Bodhisattwa's".

In de drie hoofdbeelden van dezen maṇḍala moet n.h.v. worden gezien de drievoudige openbaringsvorm bij uitnemendheid van den Adibuddha nl. zijn niṣkala gedaante als Allerhoogste godheid, tevens voornaamste van Garbha- en Wajradhātu (immers in alle drie vormen is Hij Wairocana), zijn sakala-niṣkala gedaante als Sadā-çiwa en zijn sakala emanatie als Maheçwara. Komt dit met de gegeven voorstellingen overeen?

<sup>1)</sup> Petit Guide du Musée Guimet 1910 pag. 164.

<sup>2)</sup> De Legende van Kuñjarakarna vermeldt eveneens, dat de vier Tathāgata's met Lokeçwara en Wajrapāni en voorafgegaan door de beheerschers der 4 windstreken den Heere Çrī Wairocana (den vijfden Tathāgata, tevens Adibuddha) vereerden. Kern, Verh. Kon. Ak. v. Wet. afd. Lett. nieuwe reeks dl. III no. 3. 1901.

<sup>3)</sup> Grünwedel, Mythologie, pag. 162 en fig. 137.

Dat de buddhistische Sadāçiwa een demonische gedaante van den hoogste der Tathāgata's zou zijn, is volstrekt niet onaannemelijk, daar ook bij de siddhāntins . Sadāçiwa vaak naakt is, met slagtanden en belguirlandes is toegerust en trouwens in Bali, zooals reeds vermeld, Bhairawa de Sadāçiwaplaats in de hoofdtrits inneemt. 1)

Kan verder Prajñā een Maheçwara-rol vervullen? 2) In het mantrabuddhisme kan dit zeer wel, als men bedenkt, dat aan Maheçwara meer de Energie van Çakti is toebedeeld, die in het mantrabuddhisme Kennis is. 3)

Ook in de Kalacakra-tantra leer, welk haast uitsluitend çiwaïtische elementen (en wel van een typisch çākta-gehalte) omvat-

<sup>1)</sup> In het bijzonder onder invloed van den Çakti-dienst zal het Bhairawa karakter van den Sadāçiwa geprononceerd zijn.

<sup>2)</sup> Merkwaardig is wel, dat, de beide keeren, dat in den S. H. K. van de schepping van Içwara, Brahmā en Wiṣṇu sprake is (bɔ̃3, aɔ̃4), er wordt medegedeeld, dat deze trits voortkomt uit de "Sarwajñā" van Wairocana. Zou hier niet oorspronkelijk een belichaamde Maheçwarī bedoeld zijn, die instede van Mahāprajñā, Sarwajñā geheeten zou kunnen zijn? De openbaringsreeks zou dan gevormd zijn uit den ʿAdibuddha Çākyamuni(-Mahāwairocana), den uit hem geëmaneerden Sadāçiwa Wairocana (niet onder den naam zijner Bhairawa-gedaante vermeld) en de Maheçwarī Sarwajñā.

<sup>3)</sup> Vgl. het hierboven omtrent den Adibuddha en de Aditārā gezegde. Zij zijn de hoogste Yoga en de zuivere Kennis (in het siddhāntisme de zuivere Kennis en de hoogste Energie). In verband hiermede bezit dus de buddhistische Mahecwara meer Kennis dan Yoga, zoodat hij veel overeenkomst vertoont en daardoor aanleiding vormt tot verwarring, tot ineensmelting met de siddhāntistische Çuddhawidyā-tattwa, die eveneens meer Kennis is (hier echter, dan Energie). Daarin is dan ook, naar schrijver dezes vermoedt, wellicht de oorzaakt te zoeken van de omstandigheid, dat- zooals wij later zullen zien- aan den buddhistischen Maheçwara de beide tārā's worden toegewezen n.l. èn die van den Maheçwara èn die van de Çuddhawidyā. Men denke overigens aan het uitgesproken leerende karakter van den Balischen Mahegwara in de gedaante van Bhațāra Guru. Het lijkt niet onmogelijk, dat ook het siddhantisme, althans dat van Java en Bali, de twee sakala-gedaanten van den Heer, evenals het buddhisme daartoe is overgegaan, samengesmolten heeft in den zoo hoog vereerden Bhatāra Guru.

Bovendien is Zij, als elke rechtgeaarde Mahegwara, omringd door (vier van) de acht, geheel met de acht Widyegwaraḥ overeenkomende, Bodhisattwa's, de "Buddha's der Toekomst", zooals de S. H. K. hen noemt.

De equivalenten van de siddhantistische grootheden Nāda en Windu worden, zooals wij zien, in dezen mandala niet teruggevonden; in den S. H. K. daarentegen worden zij wel aangetroffen, doch Sadāciwa en Mahecwara weer niet. Zooals later blijken zal, is de verklaring van dit verschijnsel vermoedelijk daarin te zoeken, dat een gelijkstelling heeft plaats gehad tusschen de beide lagere leden van de Garbhadhātu trits, 1) het speciaal verlossende onderdeel van den Sambhogakāya, met den Sadāçiwa en den Mahecwara, beide eveneens actieve verlossingsgedaanten van den Heiland. De mandala van Kōbō Daishi is trouwens niet anders dan een beknopte samenvatting van den zeer samengestelden tweevoudigen mandala van Taizōkai en Kongōkai, als men tenminste een modern boekje, dat de Leer der Shingon-sekte op populaire wijze uiteenzet, gelooven mag. 2) Men treft daar Prajñāpāramitā met omgeving en de Bhairawa's in de Taizōkai ondergebracht en wel op de volgende wijze: De driedeelige Garbhadhātu bestaat uit 12 ondergroepen ("tempels" geheeten), waarvan er 7 tot de Buddhaklasse behooren en telkens twee tot de Padma- en

tend "buddhisme" reeds in de tiende eeuw in Indië zoo sterke verbreiding verkreeg, is de Maheçwara de verpersoonlijking van het Hoofdwerk der Leer. Hij heet, evenals het werk zelf (Bendall, Catalogus Cambridge, pag. 70 en Mitra, Buddhist Literature pag. 261 en 264) Tathāgataguhyaka of Guhyasamāja, onder den tibetaanschen naam van Sangdui (d.i. Guhyakāla) elders besproken. Hij is wederom een vorm van Awalokiteçwara. (Oudh. Verslag 1918 pag. 90).

<sup>1)</sup> Lokeçwara en Bajrapāṇi zijn feitelijk "actieve" Buddha's nl. in Sambhogakāya d.w.z. met de hun als Dhyānabuddha's toekomende mudrā's, echter in Bodhisattwa-dracht (S. H. K. a53); Lokeçwara wordt immers in dhyānamudrā en Bajrapāṇi in bhūmisparçamudrā beschreven.

<sup>2)</sup> Smidt, Ost As. Zeitschr. VI pag. 45 e.v. en 180 e.v.

de Wajraklasse, terwijl de twaalfde, alle andere omsluitende, "tempel" de lagere goden, hellen, menschen, dieren etc. omvat. De Sadāciwa- en Mahecwaragroepen vormen met de Adibuddhagroep de drie hoogste der 7 tempels, welke de Buddhaklasse van den Garbhadhātu vormen. De Kongōkai is negenvoudig, één centrale groep, omgeven door 8 andere, "als de acht bladen van een lotusbloem". De laatste zijn variaties op het hoofdthema dat de middengroep vermt. Deze bestaat uit Wairocana, omgeven door de vier Tathagata's, elk op hun beurt weer omgeven door vier lagere Bodhisattwa's terwiil Wairocana zelf door de vier Tārā's: Sattwabajrī (Kongō-) Ratnabajrī (Hō-), Dharmabajrī (Hō-) en Karmabajrī (Katsuma-Baramitsu Bosatsu) wordt omringd, juist zooals in den S. H. K. (b60) met de witte Çākyamuni-Wairocana Adibuddha het geval is. 1)

In den mandara van Kōbō Daishi vertegenwoordigen de drie groepen van Buddha, Bhairawa en Prajñāpāramitā de drie voornaamste "tempels" van de hoogste "klasse" van den Garbhadhātu en symboliseeren daarmede dit lichaam, terwijl de middengroep van Wairocanabuddha, omgeven door de vier andere Tathāgata's, tevens den kern van den Wajradhātu vormt. Voor een samentrekking van de goddelijke openbaring tot den mandara vond Kōbō Daishi het dus blijkbaar het eenvoudigst om de functies van de drie hoogste Garbhātu, "tempels" te assimileeren aan de nagenoeg gelijkwaardige functies van de drie "klassen" (Buddha-, Wajra-, Padma-klassen) van hetzelfde lichaam; dat dientenge-

<sup>1)</sup> In den maṇḍala van Kōbō wordt Wairocana, behalve door de vier Tathāgata's, (dit werd ter plaatse niet vermeld om de aandacht niet af te leiden) door de vier manlijke tegenhangers der genoemde Tārā's, de vier "Kongōbosatsu" (Wajrabodhisattwa's) omgeven. De geheele centrale Wajradhātu-groep van den Kongōkai wordt tenslotte omgeven door de vier Tārā's en de vier Yoginī's, welke ook Dhanada-Tārā als centrale figuur omgeven. Vgl. Foucher, Etude II, pag. 69.

volge vele nieuwe afwijkingen zijn ontstaan, behoeft nauwelijks gezegd.

Formeeren wij op analoge wijze den verkorten tweevoudigen mandala met Mañjughoșa als hoofdgod. ¹) In zijn makuța zetelt Akṣobhya; ²) om hem heen in de vier windstreken zijn weer de overige Tathāgata's gegroepeerd, terwijl bovendien tusschen hen in hunne vier Tārā's worden geplaatst, waarvan Locanā, als de, ons uit den S. H. K. bekende, dubbel-tārā van Wairocana en Akṣobhya moet worden gedacht (b60). Voorts zetelen rechts van hem Sudhanakumāra, "le livre unique qui contient toute la loi, jeté sous l'aisselle" en links de Bhairawa Yamāri, "de couleur noire . . . . le visage difforme, la massue à la main, les cheveux roux hérissés, ayant des serpents pour parure".

De Sadāçiwa van deze groep is wederom een demonische vorm van den Oppergod, (immers is Yamāri een demonische gedaante van Mañjuçrī) en de Maheçwara is een aan Mañjuçrī aangepasten vorm van Awalokiteçwara, <sup>3</sup>) die als een buddhistische Maheçwara hier ook duidelijk tevens het karakter bezit van Çuddhawidyā.

Vollediger nog en tevens een nieuwe moeilijkheid biedend is het in de Dewatā Kalyāṇa Pañcawimçatika vermelde pantheon. 4)

De Adibuddha draagt er den naam van Swayambhū.

<sup>1)</sup> Foucher Etude II, pag. 41.

<sup>2)</sup> Als Adibuddha neemt Mañjuçrī, Akṣobhya's zoon, de plaats in van Wairocana, die dan op zijn beurt als lagere in rang in deze groep, op Akṣobhya's gewone plaats in de rij der Tathāgata's wordt gedacht.

<sup>3)</sup> Nu eens moet n.h.v. Sudhanakumāra als een naar Mañjuçrī, dan weer als een naar Maitreya geadapteerden Awalokiteçwara worden opgevat. Mañjuçri en Maitreya, respectievelijk εen Brahmā-Wiṣṇu en een Agni-Wiṣṇu hebben zoovele eigenschappen gemeen, dat zij, evenals Brahmā en Agni soms verwisselbaar zijn, in elkaars plaats kunnen treden.

<sup>4)</sup> Wilson, Three Bauddha Tracts. As. Res. XVI.

Voorts worden de vijf Tathāgata's vermeld, 1) echter nog met een zesden, nl. Wajrasattwa, benevens hunne respectieve Tārā's. Vervolgens onder een menigte figuren van lageren rang vijf Lokeçwara's, de "vijf Heeren der drie werelden" (Ananda-, Harihariwāhana-, Yakṣamalla-, Amoghapāça- en Trailokyawaçaṃkara-lokeçwara) 2) en vijf Bhairawa's (Hewajra, Samwara, Caṇḍawira, Trailokyawira en Yogambhara). 3)

Welke plaats zal moeten worden toegekend aan den medevermelden zesden Tathāgata (Wajrasattwa) en welke rol deze vervult in het betreffende pantheon, zal thans getracht worden uit te vinden. Volgens mededeling van Oldfield <sup>4</sup>) is "the head and hero" van het tantrische systeem, waarin Wajrasattwa een voorname rol speelt, <sup>5</sup>) de Wajrāsana Buddha (er staat Vajra Suhna Buddha). Dit is niemand anders dan Çākyamuni op het oogenblik van het Buddhaschap d.w.z. juist wanneer Hij door middel van "wajra"-mantra's (S. H. K. b9) de overwinning bevochten heeft op de Skandha-

<sup>1)</sup> In deze ongewone volgorde (vers 1): Amitaruci (Amitābha), Amogha (-siddhi), Akṣobhya, Wairocana en Maṇibhawa (Ratnasambhawa), dus met Akṣobhya als centrale figuur.

<sup>2)</sup> In de aangehaalde volgorde (vers 22) overeenkomend met die van vers 1; Yaksamalla is de middelste Lokecwara.

<sup>3)</sup> Als vorige ncot (vers 23) in het midden is Candawira vermeld.

<sup>4)</sup> Sketches from Nipal II, pag. 80 en 114.

<sup>5)</sup> De leer der Bajradnara-sekte? Oldfield verwart de Wajrā-sana Buddha met Wajrasattwa of juister met Wajradhara, "die primordiale Gottheit höchsten Ranges, der Herr der Geheimnisse" (Grünwedel, Mythologie, pag. 98 en fig. 78). Wajradhara wordt bij Grünwedel in Sambhogakāya afgebeeld met wajra(= linga) en ghanṭā(= yoni) kruisgewijs over de borst, als het ware om aan te duiden, dat beide symbolen, hoewel onderscheiden toch ongescheiden in Hem vereenigd zijn als in een rechtgeaarde Ardhanārī. Zijn emanatie Wajrasattwa houdt de zelfde attributen reeds los van elkaar, de wajra voor de borst en de ghanṭā tegen de heupen, om als het ware reeds de splitsing in een manlijk en een vrouwelijk deel, m.a.w. de openbaring van den Opperged, weer te geven.

Kleça-, Mṛṭyu- en Dewaputra-Māra's ¹) en de Aarde tot getuige aanroept door de bhūsparçamudrā. Aan den Adibuddha Swayambhū van den onderwerpelijken tekst zal wel deze gedaante mogen worden toegekend. Het is de gedaante van Çākyamuni, waarin Hem in de kwaliteit van Demonenoverwinnaar (Mārawijaya) het karakter wordt toegekend van Indra-Akṣobhya. Tot zijn beide "afsplitsingen" — dit naar analogie van de reeds geroemde afsplitsingen: Lokeçwara en Bajrapāṇi van den Çākyamuni van den S. H. K., die er het karakter heeft van Wairocana — worden Maitreya en (de witte) Awalokiteçwara gerekend; ²) aan deze grootheden zouden in dit geval de Nāda- en de Windu-functie kunnen worden toegeschreven.

Met behulp van deze aanvullende gegevens kunnen wij de volgende beknopte mandala van de goden van den Dewatā Kalyāṇa Pañcawimcatika reconstruceren. Swayambhū in de gedaante van Wajrāsana Buddha zou daarvan de centrale hoofdfiguur kunnen vormen, evenals hij het hoofdobject van vereering is geweest in den Mahābodhi-tempel nabij Gaya. 3) Links en rachts van hem zeuden Awalokita en Maitreya, kunnen zetelen aldus met den Buddha de aan de niṣkala trits Çiwa, Nāda en Windu gelijkwaardige Garbhadhātu vormend. Om dit drietal zouden vier der Tathāgata's kunnen worden gegroepeerd, aannemende dat de vijfde, de met den Adibuddha gelijkwaardige Akṣcbhya, niet uitgebeeld behoeft te worden. Deze achtgroep (ten rechte zevengroep) zou reeds de volledige Sambhogakāya vormen, de

<sup>1)</sup> Foucher Etude II pag. 19.

<sup>2)</sup> Ibid. pag. 18.

<sup>3)</sup> En in den Barabudur! En in de tempels, door den koning van Çrīwijaya (Palembang, vgl. Coedes, Çrīwijaya. Hanoi 1918, pag. 29) in 697 çaka op het Maleische schiereiland gebouwd, nadat hij elders (op Java, de Barabudur?) drie stūpa's had opgericht, voor den Wajrāsana Buddha en zijn beide acolyten, ten blijke dat hij, de Māravernietiger (Māranisūdana), den vijand aldaar verslagen had. (zie ook noot 2 pag. 547).

Garbhadhātu omgeven door den Wajradhātu. In de opsomming van de geden in den onderwerpelijken tekst mankeeren echter Awalokita en Maitreya, daarentegen ziin wel vermeld, wie de rollen van Sadāciwa en Mahecwara vervullen nl. het hoofd der vijf Bhairawa's (Candawira) en den voornaamste der vijf Lokecwara's (Yaksamalla), de eerste de demonische (sakala-niskala) gedaante van den Adibuddha met den Aksobhya-aard en de tweede de Adibuddha sakala. Uit dit voorbeeld blijkt weer, dat de rollen van Nāda en Windu en die van Sadāciwa en Mahecwara in buddhistische mandala's onderling verwisselbaar zijn. Wanneer in de hierboven gereconstrueerde mandala Awalokitecwara en Maitreya worden vervangen door de vijf-groepen van Bhairawa's en Lokeçwara's, verkrijgt men een mandala overeenkomend met die van Kōbō Daishi.

En Wajrasattwa? Merkwaardig is wel dat ook door de S. H. Kamahāyānan Mantranaya (het mede door Kats in den S. H. K. uitgegeven, doch van dezen tekst geheel onafhankelijk oud-Javaansche geschrift) de betrekking tusschen den Skandha-, Kleça-, Mrtyu- en Dewaputra-Māra's overwinnenden Wajrāsana Buddha (a10) en Wajrasattwa wordt bevestigd, heewel in weinig duidelijk verband. Ook daar draagt de Dharmakava den naam Swayambhū (b11, b23) en wordt de Wajrāsana Buddha Zijn belichaming, Zijn pūjā-gedaante geheeten, of zooals er staat (b9): "Bhatāra Çrī Çākyamuni (nl. de Māra-overwinnaar, zooals in het volgende vers -a10wordt omschreven) worde door U tot Buddha genomen", immers "voortdurend zorgt Hij voor het heil van alle wezens; Hij zal overpeinzen de verlossing van de geheele wereld uit den kring der wedergeboorten". Bajrasattwa wordt in hetzelfde geschrift voorgesteld als degeen, die de oogen opent (a14), als de Inwijder in de hoogste wijsheid, 1) welke het geheim van kāya, wāk en citta omvat

<sup>1)</sup> Vgl. ook Vallée Poussin. Bouddhisme, Etudes et Matériaux pag. 213. "Le maître qui donne l'upadeça et l'abhiseka est le substitut .... de Vajrasattva".

(b8) en bijgevolg als de Inwijder in het inzicht in den mandala (b13, a14, a19), wat zooveel zeggen wil als de Inwijder in het begrip van den Sambhogakāya, die den (tweevoudigen) mandala vormt; dit hoogste inzicht heet Wajrajñāna, dat alleen wordt bereikt door de "wajrakracht" van den Samāya, die weer Wajrasattwa geheeten wordt. 1) Bajradhara (wiens Rad den Leer de sādhaka na zijn verlossing zelf moet doen wentelen -b16-wanneer hij, als Bajradhara, de tien hemelstreken tot in de Oneindigheid en het Heelal vervult) neemt er de plaats in van Swayambhū (volgens b11 eveneens "wijd uitgebreid over de tien hemelstreken").

Bajradhara moet in het onderwerpelijke stelsel wel worden opgevat als de absolute Dharmakāya; deze verwekt een Nirmāṇakāya, welke de Leer belichaamt i.c. de Wajrāsana Buddha en welke, docetistisch vergoddelijkt, in het betreffende stelsel de Adibuddha voorstelt, wiens "Essence", wiens "Abstractie" Bajradhara is. <sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Ibid. pag. 211. "Le Vajrābhiseka communique au baptisé le Bodhicitta sous son expression la plus haute, à savoir le Vajra-jñāna, et consacre le sādhaka ou yogin en qualité de Vajrasattva".

In het centrum van een moderne tempelvaan der Dgelugspasekte van de tibetaansche buddhisten (in bezit van den schrijver), welke sekte Wajradhara (Rdorje-'chan) als Adibuddha erkent en die een ontwikkeling is der Bkahgdamspa-sekte, die de Cākvamuni-Adibuddha vereert, is de goudgele Wairāsana-Buddha gezeten; in zijn "hart" is de blauwe, zijn Cakti omarmende, Wajradhara afgebeeld. Ook de Barabudur met zijn onafgewerkten Adibuddha, die de Wajrāsana Buddha is, zou dan een heiligdom der Bajradhara-sekte zijn; dit wordt trouwens in vers 3 van zang 77 der Nāgarakrtāgama uitdrukkelijk vermeld. Wie weet of in de kleinere ruimte boven de grootere in den middendagob, waar de Wajrāsana Buddha weleer in troonde, niet een gouden (en daarom door schattengravers gestolen!) Wajradhara heeft gezeteld. En wie weet of de Tj. Djawi, die volgens den Nāgarakṛtāgama "beneden een ciwaitisch heiligdom is en boven als top buddhistisch", niet dezelfde constructie heeft vertoond: beneden het Ciwabeeld en, zooals Kern vertaalt - en niet naar de lezing van Poerbatjaraka (Oudh. Versl. 1917, 4e kw. V) - boven in de ontoegankelijke bovencella (en daarom "zeer verborgen") het Ak-

Evenzoo ware Wajrasattwa, die de emanatie is van Bajradhara en de Opperste (pradhāna) van alle Tathāgata's (S. H. K. a16) als hunne Abstractie, als de Essence op te vatten van den, alle "acht Heeren" omvattenden, Sambhogakāya, die immers ook de emanatie is van den Dharmakāya. Wajrasattwa moet dus in oorsprong meer hebben beteekend, dan de latere Japansche Bhairawa, die slechts een onderdeel van een onderdeel is van den Garbhadhātu (vgl. het hierboven omtrent de Taizōkai der Shingon-sekte medegedeelde): deze Bhairawa heeft echter in andere sekten de beteekenis behouden van den siddhāntistischen Sadāciwa, van den representant bij uitnemendheid van Paramaciwa's hoogste openbaring. In het stelsel van de Dewatā Kalyāna Pañcawimcatika is de Sadāçiwa belichaamd in Candawira, wiens Essence Wajrasattwa is, Wajrasattwa, die het prototype is van "most of these creatures, which may be called Demon-buddha's". 1) Het stelsel is niet volledig als niet ook de Nirmānakāya kan worden aangewezen. Het "Begeschelingslichaam", dat de godheid niet alleen doet zichtbaar worden in volkomen menschelijke gedaante, als Leeraar (juister als groep van Leeraren), doch ook als een incarnatie van Wicwakarma, 2) als ideeële, tevens als reëele Shepper van het Heelal, in siddhantistische terminologie uitgedrukt als Mahecwara-Cuddhawidyā, wordt in het stelsel der Pañcawimcatika belichaamd in den Yaksamalla Lokeçwara. Wanneer hier ook aan een "Essence" van den Nirmārakāya mag worden gedacht, evenals bij den Sambhogakāya, dan zal die in Wajrapāņi moeten worden gezocht, de sakala-

sobhyabeeld met een kroon i.e. Wajrasuttwa, Aksobhya in Sambhogakāya, de Essence van den Çiwa-Bhairawa die beneden troonde. Hierop zal echter in een volgend opstel nader worden teruggekomen.

<sup>1)</sup> Waddell, Lamaism pag. 352, zegt dit van Wajradhara. In de Guhyasamājatantra wordt echter de Wajrabhairawa Heruka (de "Bloeddrinker") een gadaante van Wajravattwa gehesten.

<sup>2)</sup> Huth, Geschichte des Buddhismus in der Mongolei II.

emanatie van Wajradhara! Wajrapāni is de Bodhisattwa in dit stelsel. Wajrasattwa de Buddha (in Sambhogakāya) en Wajradhara het Onbereikbare, het Abstracte; zij vormen de symbolen, Wajrapāni van den Sangha, de congregatie van heilige Leeraars (Bodhisattwa's), Wajrasattwa van den Dharma, van de Leer der openbaring, van de Openbaring zelve in den vorm van den bond der "acht Heeren" en Wajradhara van den Buddha, die in de oudere sekten werd belichaamd in den Wajrāsana Buddha, het oertype van den Buddha, immers symbool van de Sambodhi. Mag men de ideeën van de mantraverzameling der S. H. Kamahāyānan Mantranaya aanzien voor onvervalschte overblijfselen van het oude mantrabuddhisme uit het moederland, dan zijn de namen der drie genoemde godheden nog eenvoudiger te verklaren. In dit geschrift worden nl. de verlossingsmantra's, "wajramantra" geheeten of teekenender nog "wajra", zonder meer. Het "Wezen", de "Essence" dier mantra's, de actieve Abstractie der esoterische Mantraleer, wordt daarop voortbouwende Wajrasattwa geheeten 1) en de "Drager" dier Wajraleer de Omhuller, de Oorsprong ervan, Wajradhara. Welk bezwaar zou er nu bestaan om, denzelfden gedachtengang volgend, Wajrapāni te verklaren, corspronkelijk als de actieve belichaming der exoterische Leer, als de plastische voorstelling der "ziel" van den aardschen Buddha, als de incarnatie van de door den Nirmānakāya verrichte daad, als de actieve sakala gedaante van het met een wil begaafde

<sup>1)</sup> Men vergelijke "une des principales autorités de la secte Shingon", de yogatantra van de "groote geheimenis", genaamd Wajraçikhara, aangehaald in Vallée Poussin's Bouddhisme (Etudes et matériaux) pag. 214 e.v. "Om, ik kus de voeten van alle Tathāgata's, één met het kāya, wāk en çitta van alle Tathāgata's! ... de manifestatie waarvan, de essence vormt van alle dharma's: gij, die l'être de vajra zijt van alle Tathāgata's, zegen mij! ... gij, die la perle de vajra, ... l'essence de diamant van alle Tathāgata's zijt! ... enz.

Būtatathāta 1) en later als de verpersoonlijkte Essence van de Verkondigers der Mantraleer, van de Heiligen, die deze Wajraleer als grondslag, de "wajra" als "houvast", bezigden om daarmee de anderen te verlossen?

Vergelijken wij thans de overeenkomst, welke ook in de openbaringsvormen van de siddhāntistische Adiçakti en van Prajñāpāramitā te bespeuren valt.

Evenals Paramaçiwa zich openbaart in één sakala-niṣ-kala (Sadāçiwa) en twee sakala-grootheden (Maheçwa-ra en Çuddhawidyā), zoo openbaart zich Çakti in drie daaraan gelijkwaardige vormen: *Icchā-, Jñāna-* en *Kriyā-*çakti. Deze drie gedaanten van Adiçakti beoogen vóór alles de verlossing der menschenziel te bewerkstelligen, waarbij aan elk de volgende werkzaamheid wordt opgelegd door Çiwa, als Hij de verlossing wil.

Çiwa verricht, zooals bekend, vijf Werken: Schepping, Onderhouding, Vernieling, Verbijstering en Verlossing; dit deet Hij onderscheidenlijk door middel van Brahmā, Wiṣṇu, Rudra, Maheçwara en Sadāçiwa, waarbij de drie Çakti's de helpende hand bieden.

Wanneer Çiwa een mensch schept of juister gezegd doet scheppen en het voortbestaan der ziel verzekert door deze vele malen leven en dood te doen doormaken, telkens eindigend in hemel of hel, al naar de waarde van het inverdiende karma, dan verricht Hij zijn Werken van Schepping en Onderhouding. Wil Hij niet dat de ziel verlost wordt, dan "vernietigt" Hij haar, stort Hij haar in het werkelooze, onwetende Niet, waar de ziel onbewuste rust heeft, totdat Hij haar weer doet belichamen,

<sup>1)</sup> Zou deze lezing de oplossing geven van het raadsel van den zonderlingen Wajrapāṇi, den "houder der wajra (leer)", die den Buddha in de basreliefs van Gandhāra als een schaduw vergezelt? Naar de mededeeling van Masson Oursel (Journal As. série 11 tome I 1913), dat de Trikāya-idee reeds is opgedoken in Gandhāra, wellicht door de Indoscythen van Irano-grieksche naar de Indische ideeënwereld overgebracht, zou de oplossing ook chronologisch niet onmogelijk zijn.

en in den kring der wedergeboorten doet sleuren. Wil Çiwa de ziel wel verlossen dan wordt zij, wanneer zij daarvoor rijp is, met onjuiste begrippen toegerust ("verbijsterd" zeggen de siddhāntins), opdat de ziel door geleidelijke onderkenning daarvan de juiste Waarheid kan deelachtig worden en "verlost", tenminste zoodra ook het Restant-karma 1) is uitgeleefd.

De siddhāntist zegt, dat de ziel in drie stadia kan verkeeren t.w. in het kewala-stadium, wanneer zij tengevolge van Ciwa's derde Werk (Vernietiging) in de Oermaterie is ondergedompeld, in het sakala-stadium, waarin achtereenvolgens Ciwa's eerste, tweede en vierde Werk wordt verricht en tenslotte het cuddha-stadium, waarin Ciwa's vijfde Werk, het Werk der Verlossing plaats heeft. Naar het sakala-stadium nu wordt de, in den kewala-staat verkeerende, ziel overgebracht door de zeer actieve, bijna demonische en toch genadige Kriyācakti, die der ziel het karma weer doet ondergaan, en die, wanneer Ciwa tot de verlossing der ziel besluit, het Werk der Verbijstering verricht; als zoodanig wordt zij wel Tirodhanaçakti genoemd. Op het einde der sakalaperiode trekt zich de Jñānacakti het lot der ziel aan. Zij doet haar, door de bijbrenging van de Kennis der Leer, de juiste waarde der betrekkelijkheden inzien. Hiermede brengt Zij de ziel over in het hoogste, het cuddha-stadium, waar zooals gezegd het eigenlijke verlossingswerk kan beginnen, om welke reden Zij ook de Genade-cakti wordt geheeten. In de cuddha-periode beland, wordt de ziel door het juiste inzicht in de noodwendigheid van haar algeheele overgave aan Ciwa, welk inzicht de Icchāçakti verleent, zoover gebracht, dat zij alleen nog maar op het uitleven van het Traagheidskarma moet wachten om met behulp van Cakti den adwaita-staat met Ciwa te bereiken. Een versnelling van

<sup>1)</sup> Juister uitgedrukt, het Gewoonte-karma of het Traagheidskarma; immers ontstaan tengevolge van de traagheid van de beweging langs den cirkel der wedergeboorten.

het proces van vertering van het Traagheids-karma kan worden verkregen door het juiste begrip der Pañcākṣara-10rmule, welke tot de hoogste vorm van Yoga leidt en aldus tot Çiwa, tot de Verlossing.

Kenden nu de mantrabuddhisten, een dergelijke wijze van verlossen? In de eerste plaats dient daartoe nagegaan of hun pantheon "Verlossingstārā's" rijk is. Wat te denken van de in den S. H. K. (b60, a62) genoemde Dewī's? Het zijn de vier Tathāgatadewī's. waarvan Locanā twee-één is gedacht met Wajradhātwīçwarī, de hoogste dezer godinnen. "Zij zijn de medewerksters van Bh. Wairocana (in het Verlossingswerk); zij hebben tot jñāna een vorm van het Alweten en tot gedaante (lwir nira) Satwabajrī, Ratnabajrī, Dharmabajrī en Karmabajrī. Dit is hunne gedaante als zij de pariwāra's zijn van Bh. Wairocana. Zij moeten worden gediend door āen sādhaka, opdat hij snel de Kawairocanan (i.e. de Verlossing) bereike".

Duidelijker kan n.h.v. al niet worden uitgedrukt (tenminste als bovenstaande vertaling, die een weinig afwijkt van de lezing Kats, juist is), dat Satwa-, Ratna-, Dharma- en Karmabajrī bijzondere (nl. mystieke) gedaanten zijn van de vier gewone Tathāgatadewī's en wel uitsluitend wanneer zij Wairocana's helpsters zijn bij het Verlossingswerk. Als zoodanig vergezellen zij Hem ook in de hoofdgroep van den Wajradhātuman-dala der Shingonsekte. 1) In de S. H. K. valt zelfs eenige

<sup>1)</sup> In een der nevengroepen van denzelfden mandala, die zooals gezegd repetities vormen van de centrale groep, komen de vier "Kongōbosatsu" in nanlijke gedaante voor en wel als mystieke vormen van de vier Tathāgata's zelven nl. als hun Sambhogagedaanten. Dezelfde figuren zijn 1eeds aangewezen in den mandala van Kōbō Daishi (vgl. noot 1, pag. 542), waar de centrale negengroep geheel overeenkomt met de serie bij Hodgson (Essays, pag. 94-95) van de Dhyāni Nava Buddhāmnayah t.w. de vijf Tathāgata's benevens Wajrādharma, -sattwa, -rāja en -karma. Het vrouwelijk pendant dezer serie wordt bij denzelfden schrijver vermeld t.w. de vijf Tathāgatadewi's benevens Wajrasattwātmikā, Ratna-, Dharma- en Karmabajrinī.

verwarring op te merken tusschen de mystieke en de gewone gedaanten dezer Tārā's, want eenige alinea's, nadat van de Dewī's is gesproken onder haar "bajranaam", wordt vermeld, dat zij Locanā, Pāndarā, Mamakī en Tārā heeten; "laat ze gekend wezen, zij toch op uw hoede, zij zijn even reinigend als Bh. Buddha", die niet bereikbaar is voor den yogīcwara, "zoo hij niet de belichaming der vier Dewi's heeft gerealiseerd". 1) Deze verwarring is overigens ook daaruit te verklaren, dat de vier Wajratārā's (althans in het Shingonbuddhisme) de verpersoonlijking vormen der vier Pāramitā's, welke volgens den S. H. K. (b39) de tattwa's vormen der vier Tathāgatadewī's. De kennis dezer Pāramitā's is bovendien beslist noodig voor de verlossing; die wordt immers alleen bereikt door een ijverig dienstbetoon aan de vier Dewi's! (b39) Zij verlossen echter blijkbaar niet uitsluitend in den Wairadhātu, doch in den geheelen Sambhogakāya. 2) Immers elders 3) worden zij vermeld als de Verlossingstārā's van den Garbhadhātu. Door middel van het Mahāyogaprocédé kan de verloste doordringen "comme Tathāgatagarbha dans le Garbhadhātu". Deze laatste wordt in bedoelden tekst weer drieledig gedacht en omvat het mysterie van Kāya, Wāk en Citta. Met de hulp van Locanā wordt het Kāyawajra-, met die van Pāndarā het Wākwajra- en met die van Māmakī het Cittawajra-mysterie doorgrond. Na zijn verlossing door middel van gezegd procédé wordt de sādhaka echter

<sup>1)</sup> Hier wordt "kapanggih" vertaald met "gerealiseerd", omdat men in het mantrabuddhisme "mittels dieser Art der Meditation die Leiber der Hotoke (goden) aufbaut .... erreicht dieses Samādhi genügende Intensität, so ist die Son (godheid) nicht nur meditiert, sondern auch geschaffen". Smidt, Ost As. Zeitschr. VI pag. 184.

<sup>2)</sup> Voor een verlossing in den Sambhogakāya, vgl. Chandra Das, J. A. S. of Bengal LI part I 1882 pag. 16. "He passed away from the world of sufferings and entered the Sambhogakāya of Euddhahood".

<sup>3)</sup> Vallée Poussin, Bouddhisme. Etudes et Matériaux pag. 153-155.

weer door de vier Tārā's aangebeden (de vierde is natuurlijk de hoogste Çakti Wajrasattwātmikā, de Ġebiedster ook van den Wajradhātu); in hem worden vervolgens Wajrasattwa en de vijf Heeren van den Wajradhātu herkend, 1) terwijl hij zelf zich inbeeldt de Adibuddha in Dharmakāya te zijn en zichzelf aanbidt.

Heeft bij een terugbrenging van de rijf gewone Tārā's tot het riertal Wajradhātu-verlossingstārā's gemeenlijk een samentrekking plaats van de beide hoogste van het vijftal, <sup>2</sup>) bij een samentrekking tot een drietal Garbhadhātu-verlossingstārā's zal behalve de gencemde verdubbeling een supprimeering van de eene overtollige Tārā of een tweede samentrekking met de hoogste Tārā plaats moeten hebben en wel uitteraard zoodanig, dat er een trits wordt gevormd, die bij de betrekkelijke manlijke Garbhadhātu-triade behoort. Nu wordt, zooals nader uiteen zal worden gezet, het karakter van elk der leden dezer laatste trits zoodanig gekozen, dat zij een gelijkwaardigheid vormt met het drietal Brahmā, Çiwa en Wiṣṇu; hun kleuren zijn resp. steeds rood of geel, wit, en blauw of groen.

Welke plaats nemen nu de drie Verlossingstārā's in het pantheon in? Gaan wij daartoe na welke openbaringsgedaanten van de buddhistische Adiçakti bekend zijn.

<sup>1)</sup> Garbhadhātu, Wajradhātu and Wajrasattwa, de Essence van den Sambhogakāya! Vollediger is een Sambhogakāya-verlossing al niet denkbaar.

<sup>2)</sup> Het is uitteraard geheel afhankelijk van den aard van den Adibuddha, welke van de vijf Tārā's de beide hoogste zijn. Bij een Adibuddha met een Wairocana-aard (men vergelijke de S. H. K.), zijn de beide hoogste Wairocanā en Locanā, bij een met een Akşobhya-aard (men vergelijke de reeds beschreven Mañjughoşamaṇḍala), zijn het Locanā en Werocanā. Bij een Adibuddha met den aard van een der drie andere Tathāgata's (Ratnasambhawa, Amitābha of Amoghasiddhi) zullen het vermoedelijk combinaties zijn van de betrekkelijke Tārā (Mamakī, Pāṇḍarā of Tārā) met Werocanā of met Locanā. Dat dit laatste het geval kan zijn moge blijken uit de bestaanbaarheid van een naar eigenschappen groene of blauwe Tārā, die naar kleur rood is!

In de eerste plaats moge de aandacht worden gevestigd op de vrouwelijke trits, bestaande uit Adiçakti (de gele Prajñāpāramitā), de witte en de Groene Tārā's, ¹) welke klaarblijkelijk moet worden opgevat als de pendant van de manlijke Garbhadhātu-trits (de gele Adibuddha in dharmacakramudrā, de witte Lokeçwara en de groene of blauwe Wajrapāṇi ²) en waarvan de leden zich vermoedelijk geheel op dezelfde wijze tot elkaar verhouden. Op overeenkomstige wijze zal men zich waarschijnlijk verschillende Tārā-tritsen mogen denken, behoorende bij de diverse manlijke Garbhadhātu-drietallen. ³)

Voorts zijn bekend de vijf Tathāgatadewī's en, zooals wij juist gezien hebben, drie Verlossingsçakti's (als het hooger beschreven drietal tenminste niet hiermede moet worden geïdentificeerd), zoodat er in het geheel van de Adiçakti elf openbaringsgedaanten bekend zijn, evenals er elf (ten rechte tien) openbaringsvormen van den Adipuddha bestaan: de Garbhadhātu-trits, de vijf Tathāgata's en (behoudens den Adibuddha zelf) de drie Heeren der Verlossing, equivalenten van Sadāçiwa, Maheçwara en Çuddhawidyā, welke laatste in het buddhisme tweeëen zijn.

Nu is er n.h.v. alle aanleiding om in de buddhistische verlossingsleer ten aanzien van de Çakti's dezelfde verwisselingsmogelijkheid aan te nemen als bij de manlijke leden van het pantheon bestaat, nl. van het Garbhadhātu drietal met de trits, gevormd door de equivalenten van Çakti in haar sakala-niṣkala (Icchāçakti) en in haar beide sakala gedaanten (Jñāna- of Yoga- en Kriyā- of Jñānaçakti's). Instede van elf worden bovendien in de

<sup>1)</sup> Foucher, Etude I pag. 190 sub 5.

<sup>2)</sup> Foucher, Etude I pag. 190 sub 8.

<sup>3)</sup> Mogen wij bij een splitsing van den witten Adibuddha in dhwajamudrā in een rooden Lokeçwara en een blauwen Wajrapāṇi, zooals o.m. op Java blijkens de S. H. K. (en in Nepal?) voorkomt, aan de bijbehoorende Çakti's niet de gele (of witte; vgl. Foucher, Etude II pag. 82) de roode en de groene kleur toekennen?

mandala's gemeenlijk slechts acht Tārā's voorgesteld. En hierin valt een verschil op te merken met de inkrimping van het elftal manlijke goden; daar heeft een samentrekking der beide sakala goden plaats, terwijl de Verlossingscakti's de gescheiden sakala behouden, waarschijnlijk omdat hare functie in het Verlossingswerk: Verbijstering (mantrabuddhistisch: bijbrenging van onzuivere Jñāna — daarom de laagste der twee Caktis) en Bijbrenging van de Kennis der Leer (mantrabuddhistisch: van het Begrip van Yoga, die hooger wordt geacht dan Jñāna) te veel in aard verschilt om in één godheid vereenigd te kunnen worden. Het gevolg daarvan is natuurlijk dat aan den (tweevoudigen) sakala-god de beide sakala-godinnen als Çakti's moeten worden toegekend.

De maṇḍala's met een vorm van Awalokiteçwara als Adibuddha zijn met betrekking tot de uitbeelding der drie Tārā's buitengewoon interessant, temeer daar hiervan op Java en Sumatra voorbeelden zijn aangetroffen. Al deze beeldgroepen zijn afkomstig uit den tijd van Koning Kṛtanāgara van Sinhasāri; het zijn maṇḍala's, waarin Amoghapāça als Adibuddha fungeert. Hoewel de maṇḍala, destijds in de Tjandi Djago voorgesteld, vollediger is geweest, dan die op de steenplaat van Dharmāçraya (foto O. D. 3779), zal deze laatste het eerst beschouwd worden, aangezien hij, hoewel beschadigd, nog geheel compleet is, wat van die van de Tj. Djago helaas niet kan worden gezegd.

Voor een juist begrip van hetgeen volgen zal, is het niet ondienstig de figuur van Amoghapāça aan een nadere beschouwing te onderwerpen. Deze, Amitābha in het haar voerende, gedaante van Awalokiteçwara-Çiwa is geadapteerd aan Maitreya-Agniwiṣṇu, zooals uit de gevoerde attributen en mudrā's blijkt. Behalve boek en rozekrans, de mantrabuddhistische attributen, in de achterhanden, voert de godheid in het volgende handenpaar triçūla (of aṅkuça) en pāça, de typische verlossingsattributen van Çiwa; van het daarop volgende paar

voert de eene hand de lotus en wordt de andere in waradamudrā gehouden, als bij Awalokiteçwara en tenslotte voert van het voorste paar de eene hand het abhiseka-kannetje en wordt de andere in de abhayamudrā gehouden, als bij Maitreya het geval is. Het is een mantrabuddhistische Harihara of, wanneer hij met zijn çakti tweeëen wordt gedacht, een typische buddhistische Ardhanārī. Hoewel Amoghapāça een Amitābha in den haartooi voert, is hij, dank zij zijn adaptatie naar Maitreya, evengced als een emanatie van Wairocana te beschouwen. Dit sluit weliswaar niet in zich, dat hij daarom Wairocana-Brahmā-eigenschappen heeft, want die worden meer nadrukkelijk aan een Maitreya met de dharmacakramudrā of aan een Mañjuçrī toegekend; een Maitreva met de abhayamudrā heeft eigenschappen van Amoghasiddhi-Agniwisnu. Waar nu, zocals reeds ten aanzien van Sudhanakumära is opgemerkt (noot 3 pag. 543), het verschil tusschen Brahmā- en Agniwisnueigenschappen betrekkelijk gering is, behoeft verwarring tusschen deze karakters zeker niet te verwonderen. Het is dan ook niets vreemds wanneer aan Amoghapāça de eigenschappen van Brahmāwisnu worden toegekend en er dus een gedaante van Mañjuçrī in wordt gezien, zooals uit de inscriptie blijkt, welke door koning Adityawarman van Menangkabau op het ruggestuk van de Amoghapāça-groep van Dharmācraya werd aangebracht na hare overbrenging naar de nieuwe hoofdstad. Er wordt daar nl. gesproken van de oprichting van het Amoghapācabeeld onder den naam Gaganagañja. 1) Deze Gaganagañja geldt in Nepal als een emanatie van Aksobhya, 2) als een Mañjuçrī, waar-

<sup>1)</sup> Kern, De wijinscriptie op het Amoghapāça-beeld van Padang Tjandi. Tijd. Bat. Gen. XLIX 1907, pag. 164: "Als ik het wel begrijp is Gaganagañja een bijzonder epitheton van Amoghapāça" (aanteekening bij vers 3). Met betrekking tot zijn aanteekening: "Amoghapāça is een tantrische vorm van Amoghasiddhi" vergelijke men pag. 556 van dīt opstel.

<sup>2)</sup> Wilson, As, Res. XVI pag. 459 noot 5.

aan Awalckiteçwara-eigenschappen worden toegekend. Niet onwaarschijnlijk heeft Adityawarman, de groote bewonderaar van Kṛtanāgara, slechts in navolging van dezen vorst in Amoghapāça (ten onrechte) een Gagaṇagañja leeren zien; dat Kṛtanāgara dit deed, moge uit een nadere beschouwing van de maṇḍala's uit zijn tijd worden afgeleid.

Van de achtvoudige openbaringsgroep wordt in boven genoemde mandala's, buiten de vijf Tathāgata's (de Amitābha in den tiara van het hoofdbeeld medegeteld), uitsluitend Amoghapāça aangetroffen. De beide andere Garbhadhātu-grootheden mankeeren; daarentegen zijn wel uitgebeeld en nadrukkelijk als hoofdfiguren, immers grooter van afmeting en daardoor meer de aandacht trekkend dan de vijf Tathāgata's: Hayagrīwa en Sudhanakumāra. Vermoedelijk zullen deze goden hier bedoeld zijn als de Sadāciwa en de Mahecwara-Cuddhawidyā van het stelsel, juist zcoals in de reeds eerder beschreven mandala's een Sadāçiwa-Bhairawa en een Maheçwara gedaante van den Adibuddha worden aangetroffen. Reeds werd op Sudhanakumāra's eigenschappen gewezen; hij behoort terecht in deze omgeving thuis als sakala-gedaante van den naar Maitreya of naar Mañjuçrī geädapteerden Awalokiteçwara. Ook Hayagrīwa is een Sadāçiwa, behcorende bij een Amoghapāça-Harihara, immers een bhairawa-gedaante daarvan. Reeds door het offerpaard in den vlammenden haardos volkomen gekarakteriseerd als een vorm van Wisnu, het zonne-offer. 1) wordt hij door doodskoppenguirlandes. slangenupawīta en olifant- of tijgerhuid als een gedaante van Çiwa aangegeven. Ook de omstandigheid, dat hij nu eens Aksobhya-Wisnu, dan weer Amitābha-Çiwa in den haartooi voert, 2) geeft wel zijn Harihara-aard aan, om

<sup>1)</sup> Ook in het Mahābhārata neemt Wiṣṇu de demonische gedaante van Hayagrīwa aan om de gestolen Weda's terug te veroveren.

<sup>2)</sup> Krom. Een Javaansch brons van Hayagrīva. (pag. 6 v.d. cverdruk).

niet te spreken van de afwisselend door hem gevoerde attributen: cakra, wajra of knots van Wiṣṇu en pāça van Çiwa.

Van de Cakti's zien wij voorts uitgebeeld vier Tathāgatadewi's (welke er vijf kunnen voorstellen door aan een harer op de, uit de S. H. K. bekende, wijze een dubbelkarakter toe te schrijven) en bovendien van grooter afmeting, als godinnen van hooger rang, Bhrkutī en Tārā, blijkbaar twee van de drie Verlossingstārā's. Uitteraard ziin het de beide sakalacakti's nl. die van den Mahecwara-Çuddhawidyā. Van de beide çakti's vervult Bhṛkutī, gemeenlijk de mystieke Tārā van Padmapāni (-Mahecwara) de rol van Yogacakti 1) en Tārā met de (opzetteafwijkende) Dharmacakramudrā (de leerende handhouding) de rol van Jñānacakti, van Cakti, van een Maitreya in dharmacakramudrā, of in dit geval juister nog van een Mañjucrī (-Cuddhawidyā). De Mahecwara-Cuddhawidyā als Sudhanakumāra, met het boek onder den arm, zou dan inderdaad de passende echtgenoot van deze beide Tārā's zijn. Dezelfde mandala, eveneens met slechts twee van de drie Verlossingsçakti's, vinden wij terug in de zg. wijbronzen van koning Krtanāgara; 2) slechts wijkt de uitbeelding der vier Tathagatadewi's eenigszins af, daar zij zonder uitzondering in añjalihouding zijn afgebeeld.

Welke is de *dcrde*, niet uitgebeelde Tārā, het equivalent van de Icchāçakti? Het antwoord hierop zal kunnen worden gegeven door een nadere beschouwing van den, m de Tjandi Djago voorgestelden, maṇḍala van Amoghapāça; deze zal toch vrij zeker hetzelfde karakter bezitten als de hoofdgod in de beide vorige maṇḍala's. Ook in de Tjandi Djago waren de Tathāgata's (behoudens Amitābha natuurlijk) met hunne Dewī's vertegenwoor-

<sup>1)</sup> Hierop wijzen ook hare attributen: rozekrans, wijwaterkan en priesterstaf.

<sup>2)</sup> Vgl. Brandes' Monografie over den Tj. Djago, de laatste plaat op twee na.

digd. Deze laatsten zijn niet allen teruggevonden; wel echter de, dank zij het bijschrift op het achterstuk, als zoodanig entwijfelbaar determineerbare Wajradhātu-dubbelçakti Locanā, aan wie door het cakra-attribuut uitdrukkelijk mede het karakter is gegeven van Wairocanā. Hieruit mag worden afgeleid dat de Adibuddha van dezen tempel beschouwd werd als een manifestatie van Akṣobhya (Mañjuçrī) of van Wairocana (Maitre-ya); immers door de karakterbepaling van de hoogste Wajradhātuçakti is tevens de aard van de Adiçakti vastgelegd en daarmede ook de eigenschappen van den Adibuddha.

Ook in dezen mandala ontbreken weer de beide andere leden van den Garbhadhātu; echter is er behalve Havagrīwa en Sudhanakumāra, Bhrkutī en Tārā nog een vijfde voorname bijfiguur uitgebeeld geweest nl. een tweearmige, godin, de te verwachten derde Çakti dus. Zij draagt als attributen offermes en schedelschaal, verder een slang als upawīta, terwijl in haar met een schedelkrans versierde, slangomwonden coiffure Dhyānibuddha Aksobhya troont (foto O.D. 785). 1) Deze tot dusver nog niet gedetermineerde uitbeelding komt geheel overeen met die van de roode Ekajati 2) een demonisch-mystieke vorm van de blauwe Locanā, een Locanā in de kleur van Pāndarā of juister een Ekajatī in de kleur van Wajrawarāhī; zij is dus een zeer toepasselijke Çakti van den rooden Sadāçiwa Hayagrīwa, 3) demonischen Hari-Hara (Aksobhya-Amitābha). Deze roode Ekajatī, die als Icchāçakti een Bhairawīgedaante moet zijn van de Adiçakti, bezit inderdaad hetzelfde karakter als de Çakti van den Adibuddha in de gedaante van Amoghapāça-Gaganagañja d.w.z. als de Cakti van een mede met eigenschappen van Aksobhya's

<sup>1)</sup> Zie voorts pl. 219 en pag. 102 sub 6 van de aangehaalde Monografie.

<sup>2)</sup> Foucher, Etude II pag. 78.

<sup>3)</sup> Foucher, Etude I pag. 148.

zoon toegerusten, Awalokiteçwara, dus als een Tārā met zoowel eigenschappen van Locanā als van Pāṇḍarā en waarvan de demonische gedaante een combinatie moet zijn van de demonische Locanā i.e. Ekajatī en de demonische Pāṇḍarā i.e. Wajrawarāhī. 1)

Dat dit Ekajaṭī-beeld van den Tj. Djago het eenige der volgelingen van Amoghapāça is, dat een Dhyānibuddha in den haartcoi voert, is wel een aanwijzing dat zij de voornaamste onder hen is. Mag aan de hand van deze determinatie niet tevens de door Dr. Brandes reeds in zijn monografie over dezen tempel beproefde rangschikking der bijfiguren worden gereconstrueerd: Hayagrīwa en Ekajaṭī, de Sadāçiwa en de Icchāçakti als sakala-niṣkala grootheden binnen in den tempel tegenover het hoofdbeeld, aan weerszijden van den ingang en de drie lagere, immers met een karaṇḍa-makuṭa bekrocnde, 2) sakala grootheden: Tārā (Jñānaçakti) Sudhanakumāra (Maheçwara-Çuddhawidyā) en Bhṛkuṭī (Yogaçakti) in de drie buitennissen en wel in de aangegeven volgorde volgens de pradakṣinā? 3)

In de gevallen, dat de derde Verlossingsçakti niet is uitgebeeld, zooals in de beide eerst beschreven Amoghapāça-maṇḍala's het geval is, is zij waarschijnlijk met den Sadāçiwa tot een tweeëenheid vereenigd gedacht;

;

<sup>1)</sup> Wellicht is deze Adiçakti een voorbeeld van een drievoudige samentrekking; is de Adiçakti een Locanā-Werocanā, de Icchā-çakti is een combinatie boven dien met Pāṇḍarā. (vgl. pag. 19 hiervoor).

<sup>2)</sup> Rao, Elements of Hindu Iconography vol. I pag. 29. "It (the karandamakuţa) is indicative of subordination in status".

<sup>3)</sup> Naar de grootte der voetstukken is deze oplossing ook juister dan die van Dr. Brandes. Het Hayagrīwa-voetstuk toch is te groot voor de buitennissen, als deze alle even breed zijn geweest, als de overgebleven zuidelijke nis; het Bhrkuṭī-voetstuk daarentegen zou juist in deze nis passen. Ook de verdekte, minder fraaie opstelling der Sudhanakumāra- en Tārā-beelden aan weerszijden van het hoofdbeeld kan dan vervallen, terwijl de ruim 1 M. breede muurvlakken aan weerszijden van den ingang ruimte genoeg ticden voor de beide grootste beelden.

de Sadāçiwa is immers een demonische gedaante van den Adibuddha, die in deze siddhāntistisch getinte uitbeeldingen vanzelfsprekend een Ardhanārī is. 2)

In de Aṣṭamī Wrata Widhāna 1) wordt de Çakti-trits geheeten: Locanā, Mamakī en Tārā, "genaamd Pāṇḍarā".

2) De Ardhanārī-gedaante is voor Amoghapāça niets vreemds, daar in China en in Japan vanaf de achtste eeuw van de drie en dertig vercerde incarnaties van Amoghapāça-Kwanyin er een twaalftal zijn, die elkaars geslachtelijke tegenhangers vormen: koopman — koopvrouw, minister — ministersvrouw, jongen — meisje, brahmaan — vrouwelijke dito enz.

Dat in het bijzonder de Amoghapāça-dienst veel siddhāntistische elementen bevat, zal weinig bevreemden als men bedenkt, dat Amoghapāça een vergoddelijkte heilige is en uitteraard den pandit voorstelt, die de Amoghapāça-dienst heeft ingevoerd of minstens heeft verbreid door zijn leeringen.

Deze Acārya is zeer waarschijnlijk de uit Zuid-Indië, de bakermat van het siddhāntageloof, afkomstige Amoghawajra (Indian Pandits in the Land of Snow, Chandra Das, Calcutta 1893), die in het midden der achtste eeuw heeft geleefd en niet minder dan 77 voorname tantrateksten in het Chineesch heeft overgezet; hij was een dier talrijke Indische Wajrācārya's, die van uit Kāçmir het tantrische mysticisme naar China brachten.

Amoghawajra was de opvolger van den beroemden Wajrabodhi (deze "wajra" -namen spreken boekdeelen!), die in 719 van Malayu (!) naar China was gekomen (De Groot, Code du Mahayana en Chine, pag. 5) en die de grondvester was van de mystieke School van het Mahayana in China, een voorlooper van het Japansche Shingon-buddhisme. In China werd deze heilsleer in het bijzonder toegepast op de doodencultus (in Java ook?). Een der door deze leeraren bij voorkeur aan hun Chineesche collega's bijgebrachte riten was de Amoghapāça-ceremonie (Chandra Das. Contributions, VIII, J. R. A. S. of Bengal 1882 pag. 93-94). Zeer waarschijnlijk heeft Grünwedel (Mythologie, bijschrift bij fig. 105) bet dan ook bij het rechte eind, als hij veronderstelt, dat met "de pandit van Kāçmira" in wiens gedaante de Amoghapāca, volgens het tibetaansche bijschrift bij de figuur, is uitgebeeld. Amoghawajra is, die, naar het voorbeeld van Çākyamuni, den Leeraar, vergoddelijkt als Amoghapāça, als de Leer, als de Orpergod wordt vereerd. Zoo zien ook de aanhangers der Shingon-sekte in den Adibuddha Wairocana hun Lecraar Kōbō Daishi, die corspronkelijk slechts een "begoochelingslichaam" van den Heer was.

<sup>1)</sup> Wilson, Three Bauddha Tracts, As. Res. XVI.

Tāranātha 1) vermeldt het drietal:  $T\bar{a}r\bar{a}$ ,  $Bhrkut\bar{i}$  en  $Ekajat\bar{i}$  als bijfiguren bij Awalokiteçwara-Adibuddha, dezelfde als vermoedelijk in de Tjandi Djago zijn voorgesteld. Rgyut 9 van den Kanjur 2) en ook het Mahāwairocanasūtra vermelden  $T\bar{a}r\bar{a}$ ,  $Bhrkut\bar{i}$  en  $P\bar{a}ndar\bar{a}$ , terwijl in de door Vallée Poussin aangehaalde tekst (Bouddhisme, Etudes et Matériaux) de drie Verlossingstārā's  $Locan\bar{a}$ ,  $P\bar{a}ndar\bar{a}$  en  $Mamak\bar{i}$  worden geheeten.

Bij alle verscheidenheid in de enumeraties bestaat de volgende overeenkomst: de drie Tārā's van elke groep hebben een gele of witte (Mamakī en Bhrkutī) 3), een roode en een groene kleur, zij het, dat Locana groen (of blauw) is en Tārā (genaamd Pāndarā) rood, of dat Locanā als Ekajatī roodachtig is en Tārā groen. Daarbij is vanzelf sprekend die Tārā de Icchācakti, welke de kleur heeft van haren echtgenoot den Sadāçiwa, die, zooals wij reeds hebben gezien wel hetzelfde karakter. doch niet dezelfde kleur behoeft te hebben als de Adibuddha. 4) Zoo zal bijv. de Adicakti van den gelen Mañjuçrī-Adibuddha geel zijn (Prajñāpāramitā) en de Icchācakti, de Cakti van den demonischen Mañjuçrī, van den zwarten Yamāri, blauw; de Adicakti van den witten Amoghapāça-Adibuddha zal wit zijn en de Cakti van zijn rooden Sadāciwa rood. Behalve het gemelde verschil in kleur tusschen Adiçakti en Icchāçakti, doet zich echter nog de moeilijkheid voor, dat ook de Adicakti wel eens anders van kleur kan zijn dan de Adibuddha nl. wanneer

<sup>1)</sup> Tāranātha's Geschichte des Buddhismus, Schiefner, Petersturg 1869 pag. 142.

<sup>2)</sup> Vert. Csoma de Körös. J. A. S. of Bengal I 1833.

<sup>3)</sup> Zij heeft ook wel de witte kleur; men vergelijke de witte Bhrkuţī, die met een Groene Tārā en een gele Sudhanakumāra (er staat Wasudhārā, doch dit is een vergissing, want èn de añjalimudrā èn het Boek onder den arm duiden op Sudhanakumāra) de bijfiguren vormen van een drietal Lokeçwara's bij Waddell J. R. A. S. 1894.

<sup>4)</sup> Men vergelijke de goudgele Wajrāsanabuddha met den donkeren Candawira, de witte Wairocana-Adibuddha met den donkeren Acala, de witte Amoghapāça met den rooden Hayagrīwa enz.

de laatste als Bodhisattwa een andere kleur heeft dan de witte of goudgele, welke laatste kleuren hem na zijn verheffing tot Oppergod uitsluitend passen. In welke gevallen de Adicakti aan deze kleursverwisseling meedoet, is uit gebrek aan vergelijkingsmateriaal vooralsnog moeilijk uit te maken. De evengenoemde kleursverandering van den Adibuddha heeft nog ten gevolge, dat bijv. een Wairāsanabuddha, die als Oppergod niet blauw is, zooals hij naar den aard behoorde te zijn, doch geel, naast zich verkrijgt een witte (Awalokitecwara) en een gele (Maitreya) acolyt, zoodat zoo'n trits, waarin geen twee gelijke karakters voorkemen, wel twee gelijk-Lleurige leden telt. Latere tritsen tellen zelfs wel drie gelijkkleurige nl. goudgele, goden. Hoe dit echter zij t.a.v. de Garbhadhatu-tārā's, voor de Verlossingsçakti's geldt het bovenstaande niet, aangezien geen kleursverandering geboden is voor de hoogste dezer trits, doordat de Sadāçiwa ellie kleur mag hebben, zelfs de witte, hoewel zijn karakter steeds min of meer demonisch is en een witte kleur meer bij een cantamurti behoort.

De beide afsplitsingen van de Adiçakti zijn natuurlijk van dezelfde kleur als hare manlijke pendanten. Ook daar bestaat dus behoudens de juist vermelde uitzondering weer het driekleurig verband, evenals bij de trits der Verlossingstārā's; kan het dan verwondering wekken, dat, mede op grond hiervan, geleidelijk een gelijkstelling heeft plaatsgevonden van de beide tritsen, zelfs al valt dan ook slechts de kleurgelijkheid der groepen en niet van der overeenkomende Tārā's afzonderlijk te constateeren? Hoeveel te meer aanleiding is er dan wel niet. als ook de laatste gelijkheid bestaat, dus Aditārā en Icchācakti bijv. beide geel zijn, de Tārā van Lokeçwara en de Yogatārā beide wit en de Tārā van Wajrapāni en de Jñanacakti beide blauw of groen? En hoeveel minder noodzakelijk is het dan cm de beide tritsen in de betreffende mandala's voor te stellen! Dit laatste zullen wij bijv. aan den Mendut gedemonstreerd vinden.

Het bovenstaande samenvattende, verkrijgen wij het volgende mantrabuddhistische pantheon. De Dharmakāya van den Adibuddha is achtvoudig gemanifesteerd in den Sambhogakāya: drievoudig in den, met de oude Hindu-triade gelijkwaard g gedachten, Garbhalhātu (als Cākyamuni-Wairocana, roode Lokecwara en Wajrapāni, als Wairāsanabuddha-Aksobhya, Maitreya en Lokecwara of als een andere trits) en in den Wajradhātu als de vijf Tathāgata's. Deze achtvoudige groep openbaart zich op haar beurt in een Nirmānakāya van acht Bodhisattwa's-Leeraren. Van den Sambhogakāya is de actieve Essence een Sadāciwa-gedaante van den Adibuddha en van den Nirmānakāva is de handelende Abstractie een dubbelgrootheid Mahecwara-Cuddhawidyā, een Lokeçwara-gedaante van den Heer d.w.z. een tweeëenheid van Lokecwara met den, bij den Adibuddha behoorenden Bodhisattwa. Vaak zal in den Oppersten van den Sambhogakāya tevens de belichaming van den Dharmakāva worden gedacht nl. wanneer hij niet in Sambhogakāya (als de Ngandjoeksche Adibuddha en de Japansche Dai Nichi), doch in Dharmakāya (als de Mendutsche Adibuddha) is uitgebeeld.

De Adiçakti splitst zich in twee Tārā's, zoodat zij een driekleurige groep vormen, die bij de manlijke Garbhadhātu-trits past; met de vijf Tathāgatadewī's is de Sambhogakāya-Tārāgroep compleet. De Essence van dit achttal is de *Icchāçakti*, een demonische of mystieke gedaante van de Adiçakti. De Nirmāṇakāya zou geheel analoog aan de manlijke sakala-achtgroep gevormd kunnen worden gedacht uit de Çakti's der acht Bodhisattwa's 1) en gewoonlijk belichaamd in de *Yoga*- en de *J*ñānaçakti, mystieke gedaanten van de beide lagere Tārā's van den Garbhadhātu.

<sup>1)</sup> Maitrāyanī, Sitatārā, Ekajaṭā, Wāgīçwarī, Dhūpaṭārā, Dīpaṭārā, Gandhaṭārā en Bhṛkuṭītārā of Puṣpaṭārā, al naar gelang Awalokiteçwara of Gagaṇagañja de achtste van de grocp uitmaakt. (naar de Dharmasamgraha).

Veelal worden de *elf*tallen goden en godinnen teruggebracht tot *acht*tallen, waarbij vermoedelijk aan een identificatie van Garbhadhātu- en Verlossingstritsen moet worden gedacht.

Beproeven wij thans aan de hand van dit gereconstrueerde pantheon een determinatie van de hoofdbeelden van den *Menduttempel*.

Binnen in de tempelkamer worden in de eerste plaats aangetroffen de drie hoogste openbaringsvormen, de Triratna of Bhatāra Ratnatraya d.i. de Garbhadhātutrits van den Sambhogakāva van den Oppergod, uitgebeeld als de Buddha Cākvamuni met twee Bodhisattwa's, of juister, met twee andere Buddha's in Sambhogakāya (vgl. S. H. K. a53). In den S. H. K. is zelfs de Buddha Cākyamuni een Sambhoga-mūrti van Wairocana; immers wordt hij er wit voorgesteld en met de dhwajamudrā (a52) als de Japansche Mahāwairccana, die eveneens steeds in Bodhisattwa-dracht wordt uitgebeeld. Dat in den Mendut de eene Buddha naast Çākyamuni een Lokecwara is (het is geen Amitāyus zooals de S. H. K. wil), blijkt reeds voldoende uit de waradamudrā der rechterhand en uit den Amitābha, die de figuur in de jatamakuta draagt; wie de derde Buddha is, is niet zonder meer te bepalen, daar hij geen attribuut draagt, noch een kenmerkende mudra voert.

Zcoals gezegd, worden in het pantheon van den S. H. K. als vertegenwoordigers van den Garbhadhātu de Santhoga-gedaanten van Wairocana, Amitābha en Akṣobhya gedacht. Deze Tathāgata-trits wordt in dat geschrift (b56) eveneens Ratnatraya geheeten. Evenzoo de trits, gevormd uit Wairocana, Ratnasambhawa en Amcghasiddhi, waaruit moge volgen, dat zoo noodig ook deze drie karakters in een Garbhadhātu-trits kunnen worden vereenigd. In de trits van den Wajrāsanabuddha met het Akṣobhya-karakter worden tot zijn acolyten de witte Awalokiteçwara en Maitreya gerekend, de spiritueele zonen van Amitābha en Wairocana, hier vinden wij dus wederom afgeleiden van de eerst vermelde Ratna-

traya van den S. H. K. (b56), echter in andere volgorde: in de voornaamste plaats (een vorm van) Aksobhya en daarnaast (zonen van) Wairocana en Amitābha.

Voordat wij zullen nagaan, welke trits in den Mendut zal kunnen voorgesteld zijn, is het niet ondienstig dergelijke driegroepen nader te beschouwen. In het mantrabuddhisme werd het hoogste drietal steeds vergeleken met de oude brahmanistische Trimürti: Brahmā, Ciwa en Wisnu, de "standaardkarakters" als het ware, die in de betrekkelijke tritsen in gelijkwaardige verhouding moesten worden teruggevonden. Zoo lezen wij in den S. H. K. via de triaksara-formule een gelijkstelling van Wairocana-Buddha met Ciwa, van den rooden Lokeçwara met Brahmā en van Wajrapāni met (Indra-)Wisnu. 1) Deze, op het eerste gezicht vreemde, gelijkstelling van de beide eerste Jina's - voor orthodoxe begrippen is Awalokiteçwara immers uitsluitend gelijk Ciwa en Wairocana hoogstens gelijk Brahmā — vindt m.i. hare verklaring daarin, dat, waar in het buddhisme een vijftal karakters is geprononceerd en de noodzakelijkheid zich voordeed van een gelijkstelling telkens van een driegroep daaruit met de hinduïstische Trimūrti, eenige souplesse in de buddhistische opvatting geboden was. Hierdoor wordt echter ook de kans op mistasten zooveel grooter als men buddhistische equivalenties afleiden wil, te meer daar de "zonen" der Tathāgata's niet eens altijd den aard hunner spiritueele vaders vertoonen. Zoo wordt nu eens de witte Lokecwara, Amitābha's zoon, met Rudra-Ciwa gelijkgesteld, dan weer de roode Lokeçwara (beide Lokecwara's met de waradamudrā van Ratnasambhawa), eveneens Amitābha-Rudra's zoon, met Brahmā; 2) zoo de witte Wairocana (met de dhwajamudrā), nu εens

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zie aanteek. 31 pag. 171-172 S. H. K.

<sup>2)</sup> Awalokiteçwara's Çakti is dan bij voorkeur de gele Bhṛkuṭ̄, de Tārā met Amitābha in het haar en in de kleur van Ratnasambhawa, de Tārā "die men rood zou verwachten", zegt Foucher (Etude I, pag. 131).

met Ciwa, dan weer hijzelf of zijn gele zoon Maitreya (beiden dan echter met de dharmacakramudrā) met Brahmā. Daarentegen wordt de donkere, (meer uitgesproken Indra-) Wisnu nu eens met Aksobhya-Wajrapāni, zelfs met Samantabhadra 1) geassimileerd, dan weer als belichaming van het nog niet opgestegen aardsche offervuur (als Agni-Wisnu) met Amoghasiddhi of met Maitreva, den Messias, den verborgen Buddha, die dan de abhayamudrā van Amoghasiddhi krijgt. De gele Wisnu, Hari-Wisnu, die feitelijk Brahmā-Dhātrdewa is, werd gelijkwaardig geacht aan Ratnasambhawa; niet echter aan diens eigen Bodhisattwa Ratnapāni (die, evenals Wicwapāni, in dit stelsel blijkbaar in het geheel geen rol meer speelt), noch aan zijn mystieken zoon Ksitigarbha, maar wel aan den gelen Bodhisattwa Mañjuçrī, Aksobhya's zoon. Op deze wijze kon dus de Erahmāfunctie in de verschillende tritsen, al naar de behoefte bestond, worden vertegenwoordigd door Amitābha, de roode Awalokitecwara, Wairocana, Maitreya en Ratnasambhawa, ja zelfs door Aksobhya's zoon Mañjuçrī; de Ciwafunctie door Wairocana, Amitābha en den witten Awalokitecwara en de Wisnufunctie door Aksobhya's zcon Wajrapāni, Amoghasiddhi, Samantabhadra en Maitreya. Elke buddhistische trits, die bestaat uit leden, elk uit een andere van genoemde "karaktergroepen", kan dus Ratnatraya zijn, de hoogste trits vormen. Op dezen voet moet ook het drietal Wajrāsana-Buddha (Aksobhya) met (den witten) Lokecwara (Amitābha) en Maitreya (Wairocana) gelijkwaardig geacht worden aan de als volgt gegroepeerde Trimūrti: Indra-Wisnu als Hoogste met Çiwa en Brahmā als medeleden. Opmerkelijk is, dat in een inscriptie van het Maleische schiereiland (Vieng Sa) de driegroep: Wajrāsana-Buddha, (roode?) Lokeçwara met Wajrapāni genoemd

<sup>1)</sup> Deze behoort door zijn wajra-attribuut en zijn olifant-wāhana beslist in de groep van Indra-Aksobhya thuis, al is hij een spiritueele zoon van Wairocana.

wordt, schijnbaar tegen den hier veronderstelden regel in. Aan den Wajrāsana-Buddha is er echter nadrukkelijk het karakter toegekend van Kāla-Çiwa (en niet van Indra-Aksobhya), immers wordt Hij er genoemd "Māra-Vernietiger", 1) zoodat aan Lokecwara het Brahmā- en aan Wajrapāni het Wisnu-karakter kan worden toegeschreven, zonder dat er twee gelijke karakters in de trits behoeven voor te komen. Een ander typisch voorbeeld wordt gevonden in de onafscheidelijke driegroep van de Amitāyurdhyānasūtra: Amitāyus, Manāstāmaprāpta en Awalokitecwara. Amitāvus-Ciwa, de centrale figuur, is de Heer der Verlossing, Awalokiteçwara-Brahmā, degeen die het prevelen der gebeden, het Wākwajra, leert en Mahāstāmaprāpta-Wisnu, de Wajradrager, die het Inzicht, het Cittawajra brengt!

Beschouwen wij thans de Mendutsche trits van nabij. De Buddha heeft er de gedaante van den predikenden Çākyamuni; hij zit op europeesche wijze en in dharmacakramudrā. Op zijn troon is, ter nadere accentueering van 's beeldhouwers bedoeling, afgebeeld het Rad der Leer tusschen de gazellen van den Mṛgadāwa in Benares; hier toch had Buddha's eerste aardsche prediking plaats 2) en wel juist op het tijdstip van het zomersolstitium, d.i. wanneer de zon zijn hoogsten hemelstand heeft bereikt. Het is de legendarische Çākyamuni in het toppunt van zijn Kennis, de goudgele Buddha, op wiens

<sup>1)</sup> B. F. E. O. XVIII, 6 Coedès, Le Royaume de Çrīvijaya. pag. 31.

<sup>2)</sup> Buddha heeft meerdere malen bijzondere predikingen verricht en wordt als zoodanig steeds in dharmacakramudrā afgebeeld, zittend met afhangende beenen, echter niet met het wiel en de herten, zooals hier. Hij heeft bijv. gepredikt toen hij nog. evenals Maitreya (die dan ook in dharmacakramudrā wordt afgebeeld), in den Tuṣita-hemel verblijf hield en later toen hij na het verrichten van het wonder te Çrāwastī zich in het verblijf der Trayastrimças terugtrok (onzichtbaar werd) om aan zijn moeder de Leer te prediken. In deze gevallen heeft hij kennelijk het karakter van Agni-Wiṣṇu, buddhistisch gesproken van Amoghasiddhi.

levensloop de mythe van den Cakrawartin, van den Mahāpuruṣa, van Brahmā-Nārāyaṇa, van den vruchtbaren goudgelen Wiṣṇu, den Drager van het Zonnewiel — in de Buddhalegende het Rad der Leer, het Rad der Wedergeboorten — is toepasselijk gemaakt, zooals Sénart in zijn Légende du Buddha op uitnemende wijze heeft aangetoond. Deze Hari-Wiṣṇu, symbool der vruchtbare, rijpende zon, heeft vredige Brahmā-eigenschappen, heeft den liefelijken brahmā-swara, de gebeden-murmelende stem van den priester, in tegenstelling met den lateren. donkeren Wiṣṇu, die de donderende stem heeft van Indra en op wien Indra's eigenschappen geleidelijk geheel overgingen.

Met de beide genoemde gedaanten van Wiṣṇu komen de twee spiritueele zonen van Akṣobhya, het buddhistisch equivalent van den lateren Wiṣṇu overeen; het pendant van den vredigen Brahmā-Wiṣṇu, den tot godheid verheven Wiṣṇu-priester, is de gele Mañjuçrī, de vergoddelijke buddhistische Heilige; met den denkeren demonischen Indra-Wiṣṇu komt de donkere Bajrapāṇi overeen. Dat Mañjuçrī met den Brahmā-Wiṣṇu moet worden gelijkgesteld, mag ook nog daaruit blijken, dat zijn beide çakti's zijn: Saraswatī en Lakṣmī, de respectieve echtgenoeten van Brahmā en Wiṣṇu; de overeenkomst tusschen Bajrapāṇi en Indra behoeft wel niet nader te worden aangetoond.

Opmerkelijk is wel het verband tusschen den gelen Ratnasambhawa-Brahmā en den gelen Mañjuçrī, Indra-Aksobhya's zoon. Wellicht vindt dīt zijn verklaring daarin, dat Indra nu eens de vredig voortbrengende, phallische god is, wiens vruchtbare paarden met den phallischen pauwestaart zijn versierd (pauwestaart en paarden zijn symbool en wāhana, ook van Ratnasambhawa!), dan weer zijn demcnische tegendeel: de woest donderende strijder die Wṛtra, den regendraak, verslaat, nu eens om dien regenweerhouder den regen af te dwingen, dan weer om dien lichtverduisteraar de zon, het licht, te ontrukken. Mañjuçrī is het pendant van den

vredigen Indra, die Ratnasambhawa-eigenschappen heeft.

Dat Ratnasambhawa inderdaad als equivalent van den Hari-Wiṣṇu kan worden aangemerkt, moge ten overvloede blijken uit de onderzoekingen van Francke. 1) Daaruit blijkt dat Wairocana, de witte Tathāgata van het zenith, een latere toevoeging is aan het reeds uit de vroegste tijden bekende viertal Dhyānabuddha's-Lokapāla's en dat de vier overige Tathāgata's de volgende phasen der zon symboliseeren: die van het Noorden, Amoghasiddhi, de verborgen (winter-)zon, die nog zijn plicht moet doen; die van het Oosten, Akṣobhya, de opkomende (de aarde aanrakende) zon, het moedige Wezen, dat de duisternisdemonen verslagen heeft; die van het Zuiden, Ratnasambhawa, de vruchtbare zon in het hoogtepunt van zijn baan, en tenslotte die van het Westen, Amitābha, de ondergaande zon.

Op den Buddha toegepast, moeten deze verschillende zonnephasen n.h.v. als volet worden geinterpreteerd: de Amoghasiddhi-Buddha is de onzichtbare Prediker in het verblijf der Trayastrimcas, de Buddha, die nog (of weer) wordt verwacht; de Aksobhya-Buddha is de, in "de aarde aanrakende" mudrā zittende Māra-overwinnaar. Wajrāsana-Buddha, symbool van de Sambodhi; Ratnasambhawa-Buddha is de op aarde schijnende Buddha in zijn volle ontplooiing, de Leeraar, de Prediker in den Mrgadāwa en den Jetawana, de volledig Verlichte in het toppunt van zijn kennis, als de goudgele Hari-Wisnu in het hoogtepunt van ziin kracht: Amitābha-Buddha is de "Ondergegane", de van het aardsche leed verloste, over de verlossing der wereld mediteerende, in het gelukzalig Sukhāwatī opgegane, Leeraar.

Moge hiermede het Ratnasambhawa-Mañjuçrī-karakter van den Mendutschen Adibuddha voldoende aange-

<sup>1)</sup> Globus LXXX, Die Dhyānibuddhas im Lichte der vorbuddhistischen Religion Ladakhs.

toond zijn. 1) Welke zijn dan zijne bijfiguren? "Theoretisch" doen zich verschillende mogelijkheden voor. De beide afsplitsingen kunnen nl. sambhogagedaanten zijn, zoowel van Wairocana en Amoghasiddhi of Aksobhya, als van Amitābha en Amoghasiddhi of Aksobhya, zijnde elk dezer vier tweetallen zeer goed met Ratnasambhawa tot een driegroep te vereenigen, zonder in strijd te komen met hetgeen hierboven is gezegd van mogelijke Ratnatraya-combinaties.

Mogen al de eerste twee combinaties uitgesloten zijn. doordat een der bijfiguren door de karakteristieke waradamudrā der rechterhand en het Amitābha-beeldie in het hooge jatā-kapsel onmiskenbaar een Awalokitecwara, dus een Amitābha-manifestatie, is, dan blijft nog de keuze voor den tweeden Bodhisattwa tusschen de manifestaties van Aksobhya en Amoghasiddhi. Op grond hiervan zou het niet uitgesloten zijn, dat de onbekende Bodhisattwa een Mañjucrī (immers een der zonen van Aksobhya) zou zijn, zooals Dr. Krom in zijn, in den aanvang van dit opstel aangehaalde, verhandeling meende, doch in de eerste plaats ontbreekt de voor Mañjucri bepalende maansikkel, welke volgens Dr. Krom op den lichtschiif achter het hoofd van het betreffende beeld zou zijn aangebracht. 2) Voorts, en dit is wel het grootste bezwaar tegen de uitbeelding van een Mañjuçri als derde hoofdfiguur, is het onwaarschijnlijk, dat een Ratnatrava-trits zou worden gevormd met een Adibuddha, die een Ratnasambhawa-Mañjuçrī-aard bezit en

<sup>1)</sup> Dat Adibuddha wel meer het karakter van Ratnasambhawa kan hebben, moge o.m. blijken uit de aanhaling in Vallée Poussin's Bouddhisme, Etudes et Matériaux pag. 135 noot 1: "He who dwells in the hearts of all, who is the universal ātman, the Lord of all, the Buddha called Ratnasambhawa".

<sup>2)</sup> Men vergelijke foto 1. plaat 21 van De Tjandi Mendoet van Kersjes en den Hamer, waar de rechterzijde en plaat 69 van het Rapport Comm. Oudh. Ond. 1904, waar de linkerzijde van de lichtschijf duidelijk zichtbaar zijn. Op geen van beide foto's is de maansikkel te bespeuren.

twee bijfiguren, waarvan er een nogmaals een Mañjuçrī zou zijn. 1)

Om te beslissen, wie de onbekende derde dan wel zal voorstellen, zullen wij eerst eens nagaan of hij een marifestatie is van Amoghasiddhi dan wel van Aksobhya. Beschouwen wij daartoe den onbekenden Bodhisattwa van naderbij. Een attribuut voert hij niet, noch een kenmerkende mudrā, tenzij men de mudrā van de bepalende hand (de rechterhand), de simhakarnamudrā. 2) als zocdanig wil aanmerken. Volgens G. Rao (Elements I, pag. 15) is deze mudrā "also the manner in which one of the hands of a standing or a reclining figure of Wisnu is fashioned". De linkerhand wordt in "a posture of ease" gehouden (nīdrita-hasta, de "slapende" hand).

Verder — en dit is n.h.v. wel een bepalend kenmerk — draagt de Bodhisattwa een kirīṭa-makuṭa op het hoofd, de typische hoofdbedekking van incarnaties van Wiṣṇu ³) (evenals de jaṭā-makuṭa kenmerkend is voor Çiwa en Brahmā) en die ook Indra bepaalt, als niets anders hem uitwijst. ¹) Hieruit zou n.h.v. mogen worden besleten, dat uitdrukkelijk een manifestatie van Indra-Wiṣṇu, dus van Akṣobhya is bedoeld. Tot de laatsten moeten worden gerekend: Mahāsthāmaprāpta, Samanta-bhadra en Wajrapāṇi. Mahāsthāmaprāpta vormt voor zoover bekend bij voorkeur met Awalokiteçwara het acolytenpaar van Amitāyus of Amitābha. Of de onbekende Samantabhadra dan wel Wajrapāṇi voorstelt, zal wel een gissing moeten blijven; de keuze valt echter ten

<sup>1)</sup> Om dezelfde reden is de Amitābha-manifestatie een Awalo-kiteçwara en geen Khagarbha, Amitābha's mystieke zoon. Deze heeft, zooals wij later zullen zien, immers mede den aard van Mañjuerī.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Een soort witarkamudrā, echter met meer gesloten vingers. Het is ongeveer dezelfde mudrā als van de *linker*hand van den Mendutschen Awalokiteçwara.

<sup>3)</sup> Gangoly, South Indian Bronzes, pag. 46 en Rao, Elements 1 pag. 29.

<sup>4)</sup> Foucher, Gandhāra II pag. 205, in het bijzonder noot 1 dier pag. en Rao, Elements II pag. 519.

gunste van den laatste uit, als men het volgende bedenkt. In de eerste plaats is de groep, gevormd uit Awalokitecwara (rechts), Mañjuçrī (centrum) en Wajrapāni (links), een bij de buddhisten zeer geliefde trias; 1) de Mendut-trits met den Buddha-Mañjucri in het midden en rechts geflankeerd door Awalokitecwara kan dus zeer wel als derde figuur een Wajrapāni velen. In de tweede plaats en dit is n.h.v. het voornaamste argument, zullen de beeldhouwers van den Mendut wel een Indisch voorbeeld voor oogen hebben gehad, teen zij de trits op Java schiepen en uitteraard een, dat op een zekere befaamdheid kon bogen. En dan denkt men onwillekeurig aan de trits van den tempel van Pundawarddhana in N. O. Bengalen. 2) Het is de beroemde Triçarana-Buddha, de Buddha die de drievuldige Toevlucht vormt van Buddha. Dharma en Sangha. Hij is er eveneens vergezeld van de Bodhisattwa's Awalokitecwara (rechts) en Wajrapāni (links); hij voert dezelfde mudrā en zit evenzeer op Europeesche wijze. Er zijn natuurlijk wel verschillen in de voorstelling op te merken, bijv. voert Wajrapāni er zijn traditioneele utpala, terwijl het Mendutsche pendant geen attribuut voert; ook zitten de Bodhisattwa's buiten den tempel en in den Mendut er binnen. Dit laatste duidt n.h.v. op een ietwat gewijzigde opvatting. De Buddha vormt er op zichzelf (dit geeft de benaming van de miniatuur ook aan) de Triçarana; 3) in den Mendut vormen zij daarentegen met hun drieën de Garbhadhātutrits van de drie Toevluchten (als in den S. H. K. b56) en moest vanzelf aan de Bodhisattwa's een hoogere rang worden toegekend nl. (als in den S. H. K.) van Buddha's in Sambhoga-gedaante. Indien nu bovenstaande veronderstelling juist is, behoefde de Wajrapāni van de trits niet duidelijker gekarakteriseerd te worden, daar

<sup>1)</sup> Grünwedel, Mythologie pag. 138.

Foucher, Etude I pl. III sub 4 en pag. 190 sub 8.

<sup>3)</sup> Vergelijk Foucher, Etude I pag. 89 en pag. 208 sub 6, waar de beide Bodhisattwa's zelfs geheel mankeeren en in hun plaats twee monniken-aanbidders zijn getreden.

de derde van de trits, waarin de voornaamste de Buddha is in dharmacakramudrā en de rechter acolyt Awalokiteçwara, vanzelf Wajrapāṇi moet zijn, temeer wanneer hij een kirītamakuta draagt.

Welke goden zijn er verder in den tempelkamer voorgesteld geweest? Vanzelfsprekend zullen zich binnen in de cella ook de *overige* godheden hebben bevonden, welke de Sambhogakāya-openbaring vormen; voor de sakalagoden van den Nirmāṇakāya zal uitteraard op den buitenwand van den tempel een plaats zijn ingeruimd.

Het zal niet moeilijk vallen om, aan de hand van het voorgaande, zes, in het systeem passende, Sambhogakāyagrootheden aan te wijzen, welke de ledige nissen in de tempelkamer zouden kunnen vullen. Van den tweeledigen Sambhogakāya is de *Garbha*dhātu-trits reeds in de hoofdgroep wedergevonden; het ligt dus voor de hand om er cok naar de voorstelling der *Wajra*dhātu-grootheden, het andere "aspect" van den Sambhogakāya te zoeken.

In de twee paren gelijkwaardige nissen, aan weerszijden van den Buddha in de zijwanden geplaatst, zullen de vijf Tathāgata's hebben getroond met uitzondering van Ratnasambhawa, een en ander naar analogie van de hierboven besproken mandala's: het Sambhogakāyaachttal wordt in zeven goden belichaamd, de Tathāgata, wiens eigenschappen aan den Adibuddha worden toegekend, wordt niet uitgebeeld. Hoe de vier Tathāgata's over de zijnissen zijn verdeeld geweest, laat zich slechts gissen; naar analogie van hetgeen de S. H. K. leert, zou men de Tathāgata's-afsplitsingen van Lokeçwara aan zijn zijde en die van Wajrapāni in het nissenpaar naast hem kunnen verwachten m.a.w. Aksobhya en Wairocana (deze treedt immers in de plaats van Ratnasambhawa) naast Lokecwara en Amitābha en Amoghasiddhi naast Wajrapāni.

In de beide overblijvende nissen tegenover de hoofdgroep moet een godenpaar hebben gezeteld, voornamer dan de Tathāgata's, echter evenzeer van sakala-niṣkala dimensie. Wie kunnen het anders geweest zijn dan de Sadāçiwa-gedaante van den Adibuddha en links van hem zijn Tārā, de Icchāçakti? In den Menduttempel zijn toch vermcedelijk, evenals in de Tj. Djago. de drie Verlossingstārā's met den Sadāçiwa en den Maheçwara vertegenwoordigd geweest; is er al van den Sadāçiwa en de Icchāçakti niets overgebleven dan het nissenpaar, dat op grond der groepeering door hen zou ingenomen kunnen zijn. den Maḥeçwara en de beide lagere Verlessingstārā's vinden wij, zooals wij aanstonds zullen zien, cp den buitenwand uitgebeeld.

Welke goden kunnen in het pantheon van den Mendut, dat een Adibuddha bezit in het karakter van Ratnasambhawa, in aanmerking worden gebracht voor den Sadāciwa en zijn Tārā? Indien de hypothese van de reconstructie van het mantrabuddhistische pantheon quist is, is dit vraagstuk niet moeilijk op te lossen; de Sadāçiwa moet er dan immers een demonische gedaante ziin van den Adibuddha, dus een bhairawa-gedaante van Ratnasambhawa! Wie kan dit anders zijn dan de gele Jambhala (Kuwera), en welke Tārā past er beter bij liem dan de gele Wasudhārā al of niet in demonische gedaante? Dat Jambhala inderdaad een demonische vorm is van Hari-Wisnu — voor zoover men tenminste van "demonisch" kan spreken bij den wanstaltigen, doch goedaardigen rijksdomsgod — moge blijken uit den van Djokdjakarta afkomstigen vierarmigen, bronzen Kuwera, 1) die in de voorhanden Kuwera's karakteristieke attributen (citroen en nakula) en in de achterhanden cakra en çankha van Wisnu draagt. Ook de door Martine Tonnet gedetermineerde Kuwera, een der noordelijke Lokapāla's van den Çiwatempel der Prambanan-greep voert het gevleugelde çankha-attribuut. Jambhala is de vredige, want vruchtbare, Indra der wateren (Jambhala-Jalendra), met den dikken waterbuik, symbool van de regenaanbrengende zon, van de regenzwangere wolk.

<sup>1)</sup> Rapp. Oudh. Onderz. 1912 pag. 61.

voortbrenger (d.i. bezitter) van regen, van honig, van goud, dus van rijkdom, van overvloed, later zelfs van kinderzegen en daarom cok huwelijksgod. En zijn çakti Wasudhārā (in haar demonische gedaante de rākṣasī Jambhalā) is een buddhistische Çrī, de Vruchtbaarheidsgodin, een vorm van Wiṣṇu's çakti Lakṣmī, met de kcrenaar in de eene hand en de andere in de mudrā van Ratnasambhawa!

Het is niet onmogelijk, dat in de Mendut haar vierarmige vorm is uitgebeeld geweest (evenals de door Dr. Krom in het Oudheidkundig Verslag van 1915 beschreven Javaansche Wasudhārā) met in de achterhanden rozekrans en boek, als het ware om aan te duiden, dat zij in de Mendut niet alleen aan Wisnu, doch ook aan Brahmā verwant is. Wie weet of niet zelfs Jambhala in zijn achterhanden dezelfde attributen hield om een gelijke affiniteit aan te geven! Men denke daarbij aan de typische overeenkomst welke ook tusschen Kuwera en Mañjuçrī bestaat; dragen zij niet beiden het halvemaan-priestermantel-sieraad in den nek? 1)

Beschouwt men thans de uitbeeldingen in het voorportaal van de Tjandi Mendut, in het tempelinwendige dus en toch nog niet in het allerheiligste aangebracht en bedenkt men daarbij, dat dergelijke groepen nooit geheel losstaan van het overige beeldwerk in het tempelgebouw! Door hun plaatsing in het voorportaal boven de gewone sakala-godenwereld gesteld (voor welke immers slechts op den buitenwand een plaats is) en toch nog niet tot het hoogste deel van het pantheon gerekend, immers nog in menschelijke gedaante, nog niet geheel verlost, doch reeds de geneugten van het guddha-stadium

<sup>1)</sup> Mañjuçrī's demonische gedaante is gewoonlijk de bluuwe Yamāri; aan hem worden dan echter overwegend Indra-Akṣobhya's eigenschappen toegedacht. Voor zoover hem vredige Brahmā-kwaliteiten blijven toegekend, is zijn demonische gedaante de gele Kurrera, die echter op zijn beurt weer zoo "demonisch" kan worden voorgesteld, dat niet meer een Ratnasambhawa, doch slechts een Akṣobhya in zijn tiara past. (vgl. Foucher Etude II, 51 en 53).

smakend onder leiding van den Sadāçiwa en de Icchāçakti, treft men er de portretbeelden aan van den
Oprichter des tempels, uitgebeeld als Pañcika, den
cpperbevelhebber wel is waar, doch slechts een dienaar
van Kuwera en van zijn Echtgenoote als Hāritī, als een
meer bescheiden gedaante van Wasudhārā of Jambhalā. 1)

Mag dit niet een aanwijzing te meer zijn, dat de ware Sadāçiwa en de ware Icchāçakti in de tempelkamer uitgebeeld zijn geweest als de Yidam Jambhala en als Wasudhārā?

Op den buitenwand zullen uitteraard de sakala-goden worden aangetroffen en wel, als tegenhangers van hetgeen het tempelinwendige geeft te aanschouwen (nl. de manlijke Sambhogakāya-openbaring met den Sadāçiwa en diens Çakti), de manlijke Nirmāṇakāya met den Maheçwara-Çuddhawidyā en zijn beide Çakti's, zij het, dat men dit paar Kriyā- en Jñāna- of Jñāna- en Yoga-çakti's wil heeten. Uitteraard moet de laagste van de beide t.w. de Kriyā- (of in het andere paar de Jñāna-) çakti op den wand worden aangetroffen, die bij een tempelomgang volgens de pradakṣinā het eerst wordt waargenomen.

Inderdaad vindt men op den buitenwand één staande manlijke godheid als hoofdfiguur op de voornaamste plaats (foto 1) en aan weerszijden van hem op de beide andere hoofdpaneelen twee vrouwelijke 2) figuren (foto's

<sup>1)</sup> Vgl. Oudh. Verslag 1919, betreffende deze interpretatie der z.g. Kuwera- en Hārītī-tafereelen. In het betrekkelijke opstel is blijkbaar niet voldoende tot uitdrukking gekomen, dat het niet in 'schrijvers bedoeling heeft gelegen om aan te toonen, dat het manlijke beeld niet een Kuwera noch een andere godheid zou voorstellen, doch wel om er de aandacht op te vestigen, dat men hier zeer nadrukkelijk met PORTRETBEELDEN te doen heeft.

<sup>2)</sup> Dr. Krom heeft de mogelijkhei!, dat de uitgebeelde godheid manlijk zou zijn, onder de oogen gezien, maar is evenals ellen die dit beeld beschreven hebben, geneigd het voor een godin te houden, ondanks den onvrouwelijken borstband, echter vooral op grond van de symmetrie. Op plaat 17 van "de Tjandi Mendoet" van Kersjes en den Hamer (1903) is zij overigens nog duidelijk vrouwelijk.



Mahegwara-Çuddhawidya (Gaganaganja).



2 en 3). En tusschen deze drie hoofdfiguren in en aan beide zijden van den tempelingang vindt men er de "acht Bodhisattwa's", de Nirmāṇakāya-achtgroep vormend.

De Mahecwara-Cuddhawidyā is, zcoals verwacht kon worden, een Lokecwara. Hij draagt in de achterhanden rozekrans en boek, welke attributen eveneens worden aangetroffen in de achterhanden van de beide Verlossingstārā's op de hoofdpaneelen der zijwanden. In de linker voorhand houdt hij een roode lotus en de afgebroken rechter vermoedelijk in waradamudrā. Links van hem is bovendien een wijwaterkan afgebeeld op een lotus, die naast zijn troon opbloeit. Dat hij niet de gewone Padmapāni 1) zal zijn, doch, als een volledig toegeruste Schepper, tevens het karakter moet hebben van Mañjucrī, of juister, dat hij een Mañjucrī (Wisnu) moet zijn in de gedaante van Padmapāni (Brahmā) — immers een sakala-gedaante van den Adibuddha, die een Wisnu is met Brahmä-eigenschappen — dat hij om buddhistisch te spreken een (gele?) Gaganagañja moet zijn, die waarschijnlijk een Aksobhya<sup>2</sup>) in de coiffure heeft gevoerd, zal aanstonds ter sprake worden gebracht bij de determinatie van de acht Bodhisattwa's, die hem als een echten Mahecwara vergezellen. Wie de aan weerszijden van hem, op door leeuwen en olifanten gedragen tronen, onder bodhibocmen zetelende Tārā's voorstellen, is niet met zekerheid te zeggen, daar zij alle attributen missen. Vermoedelijk zullen het de eenvoudige vormen zijn van de op beide zijwanden van den tempel uitgebeelde Verlossingstārā's.

Welke zijn deze Verlossingstārā's? Aangezien de Icchāçakti Wasudhārā niet slechts den aard doch ook de kleur heeft van den (Adi)buddha, zoo zullen, om binnen

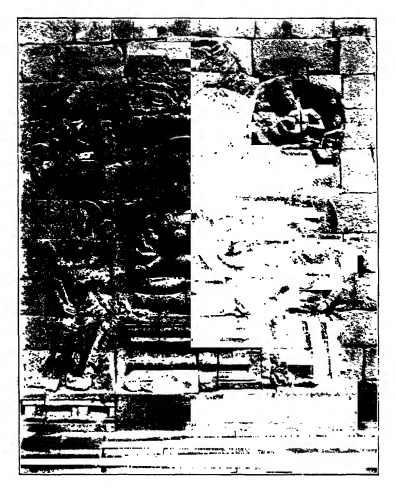
<sup>1)</sup> Zijn Cakti's zijn dus niet de hem dan vergezellende Tārā (groen) en Bhṛkuṭī (wit of geel).

<sup>2)</sup> Noodzakelijk is dit echter blijkbaar niet, als men bedenkt, dat Amoghapāça ondanks den Amitābha in den haartooi voor een Gaganagañja kon worden aangezien.

de grenzen van de kleurentrits te kunnen blijven, de beide andere Verlossingstärä's eveneens kleur en aard moeten hebben van de overige Jina's van den Garbhadhātu m.a.w. zal de laagste in rang blauw zijn en den aard van Aksobhya-Wajrapāni bezitten (deze zit immers links van den Buddha en is dus lager in rang, dan de rechts van hem tronende Amitāvus-Awalokitecwara) en zal de andere wit zijn en den aard van Amitābha hebben. Dat deze hypothese met de werkelijkheid overeenstemt is met betrekking tot laatstgenoemde Tārā buiten twijfel; zij is immers op den Mendutwand uitgebeeld als (de witte) Cundā, zocals Foucher reeds heeft vermeld. Deze mystieke vorm van Pāndarā wordt er zelfs, zocals nader zal worden aangetoond, aangetroffen in het Paradiis van Amitāyus, in het gelukzalige Sukhāwatī. Men zal dus voorloopig wel mogen aannemen dat de derde Tārā — d.i. de meest actieve Tārā, die volgens siddhāntistische begrippen den eersten stoct geeft tot de Verlossing, immers die de ziel uit den Kewala-staat sleurt - inderdaad een vorm moet zijn van Locanā en wel in haar mystieke gedaante van Ekajatā. 1) De Verlossingstrits zou dan in den Mendut gevormd zijn uit de mystieke gedaanten van Mamakī (nl. Wasudhārā), Pāndarā (nl. Cundā) en Locanā (nl. Ekajatā) en dus overeenkomen met de trits der Astamī Wrata Widhāna en die bij Vallée Poussin vermeld (zie pag. 25 hiervoor), zij het ook in andere rangorde.

Beschouwen wij de beide mystieke Dewi's van naderbij en vangen wij aan bij de Çuddhawidyāçakti, die bij een ommegang volgens de pradaksinā het eerst aan de beurt komt (foto 2). Van deze actieve, immers achtarmig uitgebeelde, doch vredig zittende Tārā, "qui fait

<sup>1)</sup> Zij behoeft geen Cundā te zijn omdat zij boek en rozekrans in de achterhanden houdt (zooals Foucher meande), evenmin als bijv, de Dhanada Tārā een Cundā is (vgl. Foucher Etude II pag. 65, waar zij een Groene Tārā is, die in de achterhanden boek en rozekrans voert).



 $\label{continuity} \begin{center} Quddhawidya-qakti & (Ekajati?). \end{center}$ 

Foto 3.



 $\dot{Maheçwara}$ -çakti ( $\dot{Cunda}$ ).

reprendre haleine et confience au fidèle" is, voor zoover bekend, geen geheel identieke "geëtiketteerde" afbeelding bekend, zoodat elke naamgeving voorloopig slechts op gissing moet berusten. Zij is blijkens hare attributen cchter een echte Cuddhawidyācakti; zij is immers voorzien van de kenmerkende emblemen van het Cuddhawidyā-drietal: in de achterhanden rozekrans en boek van Brahmā, in twee linkerhanden ankuca en (vermoedelijk) pāca van Ciwa, in de twee overeenkomstig rechterhanden cakra en çankha van Wisnu en bovendien houdt zij nog als het ware om vooral haar Indra-Aksobhya aard te accentueeren — wajra en donderbijl van Indra in het overblijvende handenpaar. Mag het in een éénige haarstreng — in een eka jatā — eindigend kapsel, welke jatā bovendien nog bekroond wordt door een wajraknop, mede een aanwijzing vormen dat de bedoelde Tārā een gedaante is van Ekajatā? Is zij een buddhistische Durgā "partaking of the nature of Brahmā, Çiwa and Wisnu?" Is zij Guhyecwarī, incarnatie van de Dharmadewī, van de buddhistische Jñānaçakti, "that mysterious Prajñā, as Guhyeçwarī, born by the will of Mañjudewa .... the personification of desire (om te worden verlost uit den Kewalastaat!) .... praised by Brahmā, Wisnu and Ciwa, who in Durgā, the giver of boons, was manifested ....?" 1)

De Maheçwaraçakti Cundā, (foto 3) de, in dhyānamudrā (de buddhistische Yogahouding der handen) gezeten Yogaçakti, troont op een door een nāga en een nāgī gedragen lotus en heeft naast zich twee Bodhisattwa's die eveneens op, in een lotusvijver drijvende, open lotussen gezeten zijn. Dit paneel geeft n.h.v. een typische voorstelling van een der tallooze lotusmeren van Sukhāwatī, waarop telkens drietallen van lotusbloemen drijven en aan de oevers waarvan juweelenboomen groeien. De laatste vinden wij eveneens op dit paneel terug, links

<sup>1)</sup> Sylvain Levi, Népal I pag. 376-377 en As. Res. XVI 123 pag. 460 sub 6.

en rechts van het drietal afgebeeld en gekarakteriseerd door de juweelenzakken aan den voet ervan en het éene juweel in den top; ook de traditioneele "eenden, ganzen en zwanen" kan men erin terugvinden. De middelste boom, de Bodhiboom, waaruit bovendien duidelijk zichtbaar klokken en in bloemen eindigende linten afhangen, everschaduwd door de hemelsche parasol, waarboven weer een versierde ghantā zweeft, geeft nog duidelijker weer, dat niet alleen de daarin huizende scharen van verschillende zoet kweelende vogels de verrukkelijke geluiden verwekken, waarmede Sukhāwatī vervuld is, doch ook dat de juweelenboomen zelf welluidende klanken voortbrengen, wanneer zij door den wind worden bewogen. Boven deze boomen, die altijd in bloei staan en versierd zijn met "beautiful ornaments, precious jewels; golden chains, strings, garlands, flowers and covered with nets of bells", ..., some musical instruments" die spontaan muzikale tonen voortbrengen "are hung up in the open sky like the jewelled banners of heaven". Symboliseeren de nāga en de nāgī, die op het paneel de letus van Cundā dragen, niet de schatten-bewaarders van de juweelenmeren? En zijn de gesloten letusknoppen, die op het meer drijven niet de verblijfplaatsen der twijfelaars, "dwelling within the calyx of excellent lotusflowers, deprived of seeing Buddha's, of hearing the Law .... during five hundred years?" Instede van Amitāyus met de Bodhisattwa's Mahāstāmaprāpta Awalokiteçwara, zien wij op den Mendut Cundā (zijn Çakti?) tusschen twee onbekende godheden (dezelfde als juist vermeld?) zitten, een der tallooze andere, op lotussen in de juweelenmeren van Sukhāwatī drijvende, drietallen vormend. 1)

Wellicht is men geneigd op den buitenwand ook te zeeken naar een plaats voor de ontvouwing van den

<sup>1)</sup> Vgl. "Sacred Books of the East XLIX, Buddhist Mahāyana Sūtras. Oxford 1894. Sukhāvatī-vyūha, de kleinere idem en Amitāyur-dhyāna-sūtra.

Çuddhawidyā m.a.w. voor de laagste buddhistische sakala-trits, door den Maheçwara geschapen: Brahmā, Wisnu en Ciwa. Deze triade is echter voor zoover bekend op Java steeds uitgebeeld geweest in afzonderlijke tempels en vormde daarvan de hoofdgoden. Op deze wijze werd de overgangsschakel gevormd naar het hinduïstische pantheon en kon de mantrabuddhist zich inbeelden, dat het hinduïsme de "lagere" godsdienst was, langs welke men moest opklimmen om in ware geheimleer van het "buddhisme" te kunnen doordringen. Staat niet nog in Bali de brata van een buddhistisch priester hooger in aanzien, dan die van een, die slechts de caiwa-wijding ontving? Tot dergelijke, tot nog toe voor hinduïstische tempels gehouden, mantrabuddhistische bouwwerken behooren de in de nabijheid van buddhistische tjandi's vaak aangetroffen "hindutempels", zocals bijv. de Tj. Prambanan in de omgeving van den Tj. Sewoe. Troonde in den laatste de Ciwabuddha als hoofdgod, in de Prambaran vormde cok Ciwa het hcofd van de trits. Uitsluitend op grond van dit verband is wellicht te verklaren, waarom de hinduistische Lokapāla's op den buitenwand der tempels in buddhistische aankleeding worden aangetroffen.

Op dezelfde wijze als hierbeven voor den Mendut is geschied, zou men zich in de meeste middenjavaansche buddhistische tempels de oorspronkelijke goden kunnen terugdenken; men zou althans volgens het gereconstrueerde godensysteem in die tempels ongedwengen groepen kunnen samenstellen. Waar echter meestal behalve de plaats aanduidende nissen niets meer van de beelden zelve over is, blijft de reconstructie vanzelfsprekend zuiver hypothetisch.

Beschouwen wij ter illustratie eens even de beide Tjandi's Placsan. Van het beeldwerk treffen wij niet anders aan dan de acht Bodhisattwa's of overblijfselen ervan, paarsgewijze verdeeld over het voorportaal en de drie binnencella's. (vgl. bijgaande plattegrond). In elk der binnenruimten treft men bovendien drie onbezette

plaatsen aan, één vóór den voornaamsten wand en één nis in elk der zijwanden. De beide tempels — waarvan wellicht de bovenverdieping van den zuidelijken als monniken- en die van den noordelijken als nonnenverblijf was ingericht — zijn overigens geheel gelijk van bouw; slechts duiden de behouden gebleven basreliefs, waarop ir den zuidelijken tempel uitsluitend mannen (de vorst en de priesters?) zijn uitgebeeld en in den anderen slechts vreuwen (vorstinnen of priesteressen) waarschijnlijk op een godenbevolking, waarvan in den tempel met de mannenportretten het manlijke en in den anderen 1) het vrouwelijke element zal vertegenwoordigd geweest zijn.

De centrale beelden der drie cella's in den eersten tempel zullen natuurlijk de Adibuddha en zijn beide Garbhadhātu-afsplitsingen zijn geweest. In dè beide zijnissen in Buddha's cella zullen getroond kunnen hebben zijn beide andere afsplitsingen: aan zijn rechterhand de Sadāciwa en links de Mahecwara. In de twee nissen der nevencella's zullen de Tathāgata-afsplitsingen van de hoofdbeelden dier cella's hebben gezeteld; de vijfde Tathāgata is weer niet uitgebeeld. Wie de verschillende goden geweest kunnen zijn, is uitteraard geheel afhankelijk van den aard van den Adibuddha van het uitgebeelde pantheon. Dat in de centrale cella bij de gegeven oplossing niet uitsluitend elementen van dezelfde ..dimensie" behoeven getroond te hebben, blijkt al uit de aanwezigheid van twee der acht Bodhisattwa's in de cella van den Adibuddha; de groepeering in de Tj. Placsan is blijkbaar niet als in den Mendut naar de openbaringslichamen, doch naar de afsplitsingsgroepen geschied.

In den goddinnetempel zouden de overeenkomstige Dewi's kunnen hebben gehuisd. Van de vijf Tathāgatadewi's zijn er wederom slechts vier uitgebeeld; ook van de drie Verlessingsçakti's en de drie Garbhadhātutārā's

<sup>1)</sup> Behoudens de acht manlijke Bodhisattwa's.

kunnen er gezamenlijk slechts vijf zijn vertegenwoordigd geweest. Vanzelfsprekend zal dan wel de Adiçakti een tweeëenheid hebben gevormd met de Icchāçakti, dus in de centrale cella de trits hebben getroond van Adiçakti met de Yoga- en Jñānaçakti's.

Thans rest nog de determinatie van de acht "Hooge Bodhisattwa's" zelf, zooals zij. staande op den Mendutbuitenwand, den Maheçwara-Çuddhawidyā met zijn beide Çakti's omgeven. Van deze reeks van acht "Buddha's der Toekomst, te beginnen met Maitreya en eindigend met Samantabhadra" (S. H. K. a9) is er helaas éen geheel teniet gegaan, zocdat niet meer kan worden nagegaan, welk attribuut die godheid heeft gevoerd. Gelukkig is echter in de eveneens nagenoeg volledig bewaard gebleven series der acht Hooge Heeren van de beide Tjandi's Plaosan (in het bijzonder in die van den noordelijken der tempels) een compensatie voor dit gemis te vinden.

Zooals hierboven reeds meerdere malen aan bekende maṇḍala's is gebleken, is de Leider der acht Bodhisattwa's (de Hoogste. de Essence van den Nirmāṇakāya) steeds een vorm van Awalokiteçwara, echter wellicht nooit in zijn eenvoudigsten vorm van Padmapāṇi, doch steeds als Sudhanakumāra, als Yakṣamalla, of als een andere, in het bijzonder voor deze dubbelfunctie van Maheçwara-Çuddhawidyā geschikte, gedaante.

In het pantheon van den Mendut nu wordt vermeend, dat, waar hij de sakala-gedaante moet vormen van den Adibuddha met den aard van den gelen Zonnegod, van Brahmā-Wiṣṇu, van den vredigen Indra, van Ratnasambhawa, hiervoor Awalokiteçwara's Gagaṇagañja-gedaante is gebezigd. Dat Gagaṇagañja aan de gestelde eischen voldoet, moge zoo goed als dit uitvoerbaar is, aan de hand van het weinige dat van dien Bodhisattwa bekend is, aangetoond.

Dat hij naar het uiterlijk, d.w.z. naar gedaante en attributen, veel van Awalokiteçwara moet hebben, mag

wel volgen uit de verwisseling, welke tusschen de beide goden mogelijk blijkt in de bekende series van acht. Nu eens ontbreken nl. Gaganagañja, 1) dan weer Awalokitecwara<sup>2</sup>) in de opsomming. Ook in de op foto 4 geheel symbolisch uitgebeelde serie van acht Bodhisattwa's (met inbegrip van hun Leider negen), waar Awalokitecwara in zijn gedaante van Amoghapāca de aanvoeder is (hij is immers de eenige van de negen die als godheid niet als symbool — is uitgebeeld) behoort Gaganagañja en niet (nogmaals) Awalokitecwara tot het achttal; dit idee wordt verstrekt door Wilson's mededeeling, 3) dat .. of the nine Bodhisattwas .... all but the first (d.i. Awalokitecwara) manifested portions of themselves under some visible but inanimate shape". Het lotussymbool, dat in de hiernevens afgebeelde Nepaleesche reliekhouder, welke is opgebouwd uit de zg. astamangala. de acht geluksteekens, tevens symbolen der acht Bodhisattwa's, wordt aangetroffen, is dus dat van Gaganagañja en niet van Awalokitecwara.

Het centrum van den reliekhouder (één van een paar) <sup>4</sup>) wordt gevormd door het *çriwatsa*-symbool van Maitreya (volgens de S. H. K. de "eerste" in de opsommingen der acht volgelingen van den Leider), waarin het Hoofd als Amoghapāça <sup>5</sup>) is afgebeeld. Het geheel heeft

<sup>1)</sup> Rgyut 9 van den Kanjur; Csoma de Körös, J. A. S. of Bengal I 1833 en Mahāwairocana Sūtra bij De Visser, The Bodhisattwa Ti Tsang, Ost Asiat. Zeitschr. II pag. 193.

<sup>2)</sup> Dharmasamgraha XII.

<sup>3)</sup> Works II pag. 15 noot 1.

<sup>4)</sup> Op de achterzijce van den andere is eveneens Amoghapāça als centrale figuur uitgebeeld. Op het deksel ervan (zie foto links onderaan) is evenals op de achterzijde van het afgebeelde exemplaar Awalokiteçwara voorgesteld in zijn twaalfarrige gedaante als Amogha Wawrtha d.i. volgens de tibetaansche overzetting (bij Waddell J. R. A. S. 1894 pag. 79 sub 13) "Juweel van de schatkamer van het Heelal".

<sup>5)</sup> Grünwedel, Mythologie fig. 106 pag. 142. Amoghapāça is met de gewone attributen toegerust, alleen wordt in de plaats van de triçūla een ankuça gehouden.

Foto 4.



Nepaleesche reliekhouder.

den vorm van een op een lotuskussen geplaatsten wij-waterkan, het symbool van Wajrapāni. De wijwaterkan wordt overschaduwd door de parasol 1) van Samantabhadra, de laatste, die de reeks van acht afsluit, als in de S. H. K. (a9). Van beneden te beginnen treft men er aan: de visschen van Sarwaniwaranawiskambhin om het Maitreya-symbool, daarboven de samengebonden (tweede) parasol van Ksitigarbha, bekroond met de lotus van Gagaṇagañja, den mond van de kan vormende, waaruit de vliegenkwasten van Mañjuçrī afhangen en welke afgedekt is met de schelp van Khagarbha.

Dat Gaganagañja tevens eigenschappen kan bezitten van Mañjuçrī moge wel blijken uit de reeds vermelde omstandigheid, dat hij in Nepal geldt voor een emanatie van Aksobhya, die mede de spiritueele vader is van Mañjuçrī. In dit verband verdient een bij Foucher 2) afgebeelde en door hem Awalokitecwara gedoopte godheid enze bijzondere aandacht. Het is m.i. een zeer typische Gaganagañja-voorstelling, (wellicht nog een overgangsvorm) immers behalve de gewone Amitābhafiguur in de coiffure, vertoont het beeld boven op den haartooi tegen de lichtschijf achter het hoofd bovendien nog een Aksobhya, als ware het de afbeelding van een tweeden spiritueelen vader. De laatste is grooter nog van afmeting dan Amitābha, waarmede n.h.v. gezegd wil zijn, dat Aksobhya als de eigenlijke spiritueele vader van aezen naar Awalokiteewara geadapteerden Mañjuerī moet worden opgevat. De attributen van de vóórhanden zijn gelijk aan die van het Mendutsche beeld; zelfs de waterkan staat er eveneens op de lotus links van het beeld, welke uit dezelfde plant voortkomt als de lotus, die als attribuut wordt gevoerd.

<sup>1)</sup> Wilson As. Res. XVI noot 8 pag. 460 geeft als symbool voor Samantabhadra een dhwaja. Volgens Hodgson. Notice on Buddhist Symbols J. A. R. S. 1860 plaat II is dit ook wel een parasol.

<sup>2)</sup> Etude I fig. 12. Duidelijker afbeelding bij Waddell J. R. A. S. 1894 pl. III.

Men zou nog kunnen denken, dat op den Mendutwand een eenvoudige vorm van Amoghapāça is voorgesteld; reeds is hierboven uiteengezet hoe licht Amoghapāça- en Gagaṇagañja-voorstellingen met elkaar verwisseld kunnen worden. Zijn aan den eerste de spiritueele vaders Amitābha en Wairocana toe te schrijven en eigenschapren van Amoghasiddhi, van den tweede zijn het Akṣobhya en Amitābha, terwijl hij eigenschappen bezit van Ratnasambhawa. Aangezien nu in den Mendut een sakala-emanatie moet zijn uitgebeeld van den op aarde predikenden Çākyamuni met den Ratnasambhawa-aard en niet van den verborgen Prediker in het Tuṣita-verblijf, die het karakter heeft van Amoghasiddhi, wordt de voorkeur gegeven aan een Gagaṇagañja-gedaante voor den Mendutschen Mahegwara.

Alvorens de acht Bodhisattwa's zelf aan een nadere beschouwing te onderwerpen — voor zoover dit noodig is na de verhandeling van Dr. Krom — is het voor een richtige beoordeeling gewenscht te weten, welke hunne onderlinge verhouding is.

Het ligt voor de hand cm te veronderstellen, dat zij, die de Nirmāṇakāya vormen, de spiritueele zonen, immers de emanatie, zijn van de in de tempelkamer eertijds voorgestelde Sambhogakāya van de acht Buddha's t.w. van de drie Jina's en de vijf Tathāgata's.

Dit vindt in zooverre bevestiging in de mededeeling van Wilson, 1) dat de, in Nepal als zoodanig bekende, spiritueele vaders dezer Bodhisattwa's worden gevormd door de vijf Dhyānibuddha's, waarvan er drie tweemaal worden vermeld. Groepeeren wij aan de hand daarvan de acht Bodhisattwa's bijv. naar de Japansche indeeling der Jina's en Tathāgata's, dan verkrijgen wij het volgende: Samantabhadra. Awalokita en Wajrapāṇi zijn zonen der, met (Mahā)wairocana, Amitābha en Akṣobhya gelijkstaande Jina's Buddha, Lokeçwara en Bajrasattwa, terwijl de vijf overige t.w. Maitreya,

<sup>1)</sup> Asiatic Res. XVI, pag. 459, noot 5.

Khagarbha, Mañjuçrī, Kṣitigarbha en Sarwaniwaraṇa-wiṣkambhin, de mystieke doubletten blijken te zijn, onderscheidenlijk van het eerstgenoemde drietal en van Ratnapāṇi en Wiçwapāṇi, de vijf gewone Dhyānibodhi-sattwa's. Bij een groepeering naar Mendutsche verhoudingen, dus wanneer de Adibuddha een Ratnasambhawa-aard heeft, zullen vermoedelijk Samantabhadra en Mañjuçrī in gemelde serie van plaats moeten verwisselen; Mañjuçrī wordt dan als de sakala-emanatie van Ratnasambhawa en Samantabhadra (met het wajra-attribuut en het olifant-rijdier) als de mystieke doublet van Wajrapāṇi beschouwd. (vgl. pag. 567-568 te voren).

Voor de déterminatie der verschillende Bodhisattwa's kan men uitgaan van hun geëigende attributen, zoo deze vaststaan; anders moet hun naam worden vastgesteld naar de plaats, die zij gewoonlijk innemen in de groepsgewijze voorstellingen of tenslotte naar de beteekenis van het gevoerde attribuut. Zoo voert bijv, geen der zeven behouden gebleven Bodhisattwa's een roode lotus (zonder meer) als attribuut of draagt een Amitābha in den haartooi. Toch zal een van hen Awalokitecwara moeten voorstellen. Hoewel niet uitgesloten, zou het wel toevallig zijn, als dit juist bij de verleren gegane godheid het geval geweest zou zijn. Er is echter nog het andere middel om Awalokiteçwara uit de acht goden uit te vinden en dat is door hem op zijn geëigende plaats te zoeken. In den regel zal hij, die met Wajrapāni de voornaamste plaats inneemt, 1) ook met dezen Bodhisattwa, aan weerszijden van het hoofdbeeld, waaromheen de achtgroep is geplaatst, moeten worden gezocht. 2)

In de beide tjandi's Plaosan (vgl. bijgaande platte-

<sup>1)</sup> Rgyut 9 v.d. Kanjur, vert. Csoma de Körös. Terwijl alle Bodhisattwa's na bekomen vergunning van Wairocana hun eigen mantra's opzeggen, wordt van Wajrapāni medegedeeld, dat zijn mantra door allen wordt gereciteerd.

<sup>2)</sup> Vergelijk ook fig. 3 pag. 191 de Visser. The Bodhisattwa Ti-Tsang, Ost As. Zeitschr. II, 2 en de enumeratie in de Astamandalaka sütra op pag. 189.

grond) zijn, zooa!s reeds vermeld eveneens de acht Passieloozen afgebeeld. Hier is Awalokita 1) ook een der acht en zetelt hij op zijn normale plaats (c), te weten met Wajrapāṇi, den tweede in rang (d) in de middenkamer ter weerszijden van het hoofdbeeld.

Het hoofd der acht Bodhisattwa's op den bu'tenwand van den Menduttempel is gedetermineerd als Gagaṇa-gañja; rechts van hem staat Wajrapāṇi (d), duidelijk herkenbaar aan zijn attribuut (de wajra) en links van hem, waar wij Awalokita zouden verwachten, staat een Bodhisattwa met als attribuut een tak eindigend in drie juweelen, welke op afzonderlijke lotuskussens zijn geplaatst (c). Hoewel dit niet het gewone attribuut is, dat men bij Awalokiteçwara zou verwachten, is er toch geen bezwaar in om in deze figuur hem te zien, daar hij cok in Nepal het drie-juweelen attribuut voert. 2) Indien bovendien voor geen der andere Bodhisattwa's dit drie-juweelen-attribuut waarschijnlijker is, mag deze determinatie dan ook wel als juist worden beschouwd.

Zooals nader zal worden aangetoond, is het weinig aannemelijk, dat hier Ksitigarbha zou zijn bedoeld, zooals Dr. Krom meende, hoewel inderdaad het attribuut van dien Bodhisattwa wel eens den op drie juweelen gelijkenden vorm aanneemt. Voor Ksitigarbha is echter een andere en meer waarschijnlijke figuur op den Mendutwand aan te wijzen, welke mogelijkheid door Dr. Krom op weinig concrete gronden à priori wordt uitgesloten, zooals wij hieronder zullen zien.

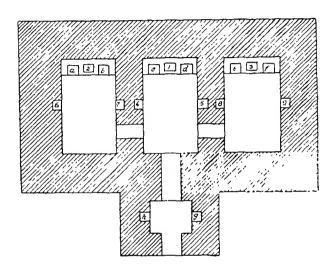
Volgen wij een oogenblik de beschouwingen van Dr. Krom voor de determinatie der Bodhisattwa's. Uitgaande van een in de Pañcakrama gegeven paarsgewijze groepeering dezer godheden naar de windstreken — welke orienteering in het geheel niet strookt met bijv. die van de Mahāwairocana sūtra, waarin o.m. Kṣitigarbha in het

<sup>1)</sup> Attribuut een boek op roode lotus en Amitābha in den haartooi.

<sup>2)</sup> Oldfield, Sketches from Nipal II, pag. 177.

## Tjandi Racsan

Ratte grond



## Regenda

- 1.3 Garbhadhātu
- 4 Sadā eiwa

- 5 Gbahegwara 6.9 Wajradhātu a.h Eicht Bodhioattwa's
- 96 b. Lango de wanden
- der boide nevereella.
- bevinden zieh Portretbeelden.



noorden wordt geplaatst en Akācagarbha in het westen - worden de namen der onbekende Bodhisattwa's bepaald door een combinatie van de plaatsen der bekende grootheden 1) met een draaiing der betrekkelijke olienteeringen over een hoek van 45° in positieve èn in negatieve richting. Met behulp van deze geheel hypothetische methode 2) kunnen meerdere namen worden gevonden voor elk der betrekkelijke goden. Daaruit moet dan weer een keus worden gedaan al naar de meerdere of mindere waarschijnlijkheid, dat de onbekende het attribuut voert, dat bij een der aldus gevonden Bodhisattwa's behoort. Bij dit alles wordt bovendien nog voorop gesteld, dat de architect van den Menduttempel — en dat is de tweede hypothese — juist de aangehaalde Pañcakrama, of een daarmee gelijkluidende tekst, tot leiddraad voor de orienteering der goden heeft gebezigd, hetgeen zeer de vraag is. Voor de determinatie der Bodhisattwa's van Tjandi Plaosan bijv. zou de bedoelde tekst ten eenenmale onbruikbaar zijn, daar zij op twee na, alle naar het westen zien.

De eenige overeenkomst, die te bespeuren is in de rangschikking der Bodhisattwa's, zoowel in de Pañcakrama-tekst als in de voorstellingen op den Mendut en in de Tj. Plaosan, is de min of meer standvastige serievolgorde; er valt zelfs een zekere onveranderlijke paarsgewijze groepeering te bekennen. Bij de groepsgewijze determinatie moet m.i. dan ock hieraan meer (zij het ook niet absolute) waarde worden toegekend, dan aan een orienteering op de windstreken, die in de genoemde gevallen geheel verschillend is. En juist deze groepeering wordt ten eenenmale verbroken door Dr. Krom's aanpassing van den Pañcakrama-tekst aan de voorstelling op den Mendutwand.

Behalve dat de methode van Dr. Krom tamelijk om-

Maitreya (N. O.), Wajrapāņi (Z. O.) en Mañjuçrī (Z. W.).

<sup>2)</sup> Zooals Dr. Krom zelf nadrukkelijk releveert (pag. 434).

slachtig is en omtrent elken Bodhisattwa eerst meerdere zekerheid moet worden verkregen langs anderen weg, kleeft er nog het volgende bezwaar aan.

Zelfs indien er op elk der wanden al één Bodhisattwa bij name bekend ware (hetgeen niet het geval is), zou daarenboven nog een der overige Bodhisattwa's bekend moeten zijn om volgens de genoemde methode de resteerende drie van de acht met eenige zekerheid te kunnen bepalen. Niet minder dan vijf van de acht zouden er aus à priori bekend moeten zijn. Eerst als de orienteering van dit vijftal geen tegenstrijdigheden vertoonde met den Pañcakrama-tekst zou men dezen tekst voor de determinatie van de overige onbekendheden kunnen bezigen, altijd aannemende dat deze of een gelijkluidende tekst als leiddraad zou zijn gebezigd. En wat is hier het geval? Slechts drie zijn er à priori bekend t.w. Maitreya (a) op den N. O.-, Wajrapāņi (d) op den Z. O.- en Mañjucrī (e) op den Z. W-wand; op den vierden wand echter geen. Dr. Krom neemt nu aan, dat de onbekende op den N. O-wand (b) - de rijfde die bekend zou moeten zijn - welke het attribuut voert dat het meest lijkt op drie gesloten bloemknoppen of drie vruchten, Samantabhadra moet zijn. Mijns inziens is dit op grond van niet meer dan een bloote gissing geschied, geuit in zijn verhandeling over den "Hoofdpersoon der vierde gaanderij van Borobudur". 1) Zijne argumenten komen daar toch in het kort op het volgende neer. De Bodhisattwa is geen Awalckiteçwara, geen Maitreya, geen Ratnapānī "aan wien "men ook een oogenblik zou kunnen denken, uit hoofde "van het feit dat de knoppen van het attribuut van den "hoofdpersoon hier en daar den vorm van juweelen aan-"nemen" en geen Wajrapāni. "De Bodhisattwa in kwestie "(neemt) in het Pantheon een zeer voorname plaats in" en is daarom waarschijnlijk Samantabhadra, de eenige die overblijft en die op een voorname plaats kan worden verwacht. Alsof er inderdaad een keuze uit slechts

<sup>1)</sup> Bijdragen t.d. Taal L. en V. v. Ned. J. 1916, dl. 71.

hoogstens vijf en niet uit minstens acht Bodhisattwa's ware te doen!

Wanneer men den aanhef van de Visser's verhandeling over den Bodhisattwa Ti Tsang leest: 1) "Ti Tsang "(Ksitigarbha) is after Kwan Yin (Awalokiteçwara) ..the most important Bodhisattwa of China and Japan", dan vraagt men zich met minstens evenveel recht af. of de voorname Bodhisattwa der vierde gaanderij van Borobudur niet Ksitigarbha kan zijn, temeer daar men bij het attribuut van de drie knoppen meer aan vruchten, het symbool van aardschen zegen, dan aan iets anders denkt. Aangezien voorts door mystieke Japansche mantrabuddhistische sekten Ti Tsang ook Aardgod, Aardgeest, Koning der Onderwereld geheeten wordt, Nāga's en Demonen tot zijn incarnaties gerekend worden, hii bovendien volgens het Mahāwairocana sūtra wel Ratnapāni genoemd wordt en hij ten slotte een spiritueele zoon van Ratnasambhawa wordt geheeten, zoo mag wel worden aangenomen, dat aardsche vruchten bij hem passen en dat ook de andere aardsche schatten tot Ksitigarbha's gaven behooren, zoodat het niet behoeft te bevreemden als de drie vruchten wel eens als drie juweelen worden uitgebeeld.

Overigens zij nog vermeld, dat in de vierde gaanderij van Borebudur deze drievruchtentak meer dan eens in een geheelen vruchtentros ontaardt. Ook de Ksitigarbha van Ellera (naar de Visser's identificatie overeenkomstig het Astamandalaka sütra) voert een attribuut, dat aan een vruchtentros doet denken. 2) Nu wil het geval dat volgens Dr. Krom's eigen methode Ksitigarbha eveneens voor dezelfde plaats op den N. O. wand in aanmerking had kunnen worden gebracht (en wellicht door hemzelf ook daar geplaatst), als hij niet reeds op grond van het genoemde vorige opstel aan Samantabhadra de voorkeur had gegeven.

<sup>1)</sup> Ost. As. Zeitschr. II, 2.

<sup>2)</sup> Ost. As. Zeitschr. II, figuur op pag. 186.

Door het niet vaststaan van den naam van een van de beide goden op den N. W. wand, wordt volgens de methode van Dr. Krom zelfs nog een derde mogelijkheid geopend voor het benoemen van den tweeden Bodhisattwa op den N. O. wand, nl. Sarwaniwaraṇawiṣkambhin.

Het is onnocdig om verder uit te pluizen, welke variaties in de benamingen der overige Bodhisattwa's mogelijk worden, als reeds voor dezen éénen de keuze moet worden gedaan uit drie. Ten slotte zal in zoo'n geval het attribuut toch den doorslag moeten geven! En aangezien er, zooals reeds is uiteengezet, wel redenen zijn om aan te nemen dat Kṣitigarbha het vruchten- of bloemknoppen attribuut voert en noch voor Samantabhadra, noch voor Sarwaniwarana, dergelijke argumenten zijn aan te voeren, is de determinatie van Kṣitigarbha n.h.v. de meest verkieselijke voor den tweeden Bodhisattwa op den N. O. wand (b).

Mede versterkt dit de naamgeving van Awalokiteçwara voor den, het driejuweelen-attribuut voerenden, onbekenden Z. O. Bodhisattwa (c). Immers als Ksitigarbha het drievruchten-attribuut voert en dit wel eens overgaat in het driejuweelen-symbool, terwijl van Awalokitecwara niet bekend is, dat hem coit drie vruchten als kenmerkend embleem worden toegekend, daarentegen wel eens de drie juweelen, dan mag zeker worden aangenomen, dat de Bodhisattwa met het drievruchtenattribuut Ksitigarbha en de andere Awalckiteçwara moet zijn, als ze beiden in een en dezelfde serie worden afgebeeld. Merkwaardig is in dit opzicht dat hier dus ook iconografisch blijkt: "the striking resemblance (of Ksitigarbha) with Awalokitecwara, the other compassionate saviour of the beings", zooals door de Visser op grand van verschillende geschriften wordt geconstateerd. 1)

<sup>1)</sup> Ost. As. Zeitschr. II psg. 186. Vgl. ook Wassilieff pag. 175. "Kşitigarbha, welcher ursprünglich bei der Rettung der bescelten Wesen disselbe Rolle spielte, welche später dem Awa'okiteçwara zugeschrieben wird".

Welk attribuut kan dan op Java wel aan Samantabhadra zijn toegekend in deze achtvoudige serie? En welk aan Sarwaniwaraṇawiṣkambhin? Dit toch zijn naar alle waarschijnlijkheid de twee resteerende, aan weerszijden van den ingang van den Mendut-tempel afgebeelde Bodhisattwa's 1) (g en h).

Aangezien slechts een van deze beiden (h) is behouden gebleven, zal het gewenscht zijn — voordat tot een determinatie op grond van het gevoerde attribuut wordt overgegaan, na te gaan hoe dezelfde godheden elders op Java zijn uitgebeeld en wel bijv. in de series der Tjandi's Plaosan. Wellicht zal immers de voorstelling aldaar eenig nader licht kunnen werpen op de benaming van het geoerde attribuut en aldus de determinatie van den overgebleven Bodhisattwa mogelijk maken.

In de Tjandi's Plaosan (vgl. de plattegrond tegenover pag. 590) is een serie van acht vertegenwoordigd, waaronder begrepen is Awalokiteçwara (c, no. 3 nummering IJzerman) <sup>2</sup>) die in de middencella gezeteld heeft, in gezelschap van Wajrapāṇi (d, nc. 4 IJz.). Van dezen laatsten god is weliswaar alleen het hoofd en dan nog slechts gedeeltelijk aangetroffen, doch daar geen der overige, blijkens de attributen, welke alle behouden zijn gebleven, een wajra-drager is, moet deze Bodhisattwa wel die rol vervuld hebben. Ook zijn plaatsing in de middenkamer zou overigens reeds vrij zeker zijn identiteit hebben vastgesteld.

Mañjuçrī is geheel gelijk aan het Mendutsche exemplaar uitgebeeld d.w.z. met het boek op de blauwe lotus; hij draagt bovendien een maansikkel in den nek (f. nc. 6 IJz.).

Er bevindt zich echter nog een tweede, bijna gelijke

<sup>1)</sup> Dat de onbekende Bodhisattwa op den Z. W. (f) wand Khagarbha moet voorstellen — ook elders voert hij het zwaardattribuut — werd reeds door Dr. Krom verondersteld.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) IJzerman. Beschrijving der Oudheden etc. pl. XXX, waarop de attributen der acht Bodhisattwa's zijn afgebeeld, voor zoover deze zijn aangetroffen.

Bodhisattwa, eveneens met een maansikkel in den nek en met een boek op een blauwe lotus, onder de acht; op het boek vertoont zich een veelvoudige, op een lotus gelijkende, bloem (g, no. 8 IJz.).

Voorts worden er nog twee nagenoeg gelijke Bodhisattwa's aangetroffen, (h en a nos. 1 en 7 IJz.) beide met een stūpa in de makuṭa en een op een nāgapuṣpa gelijkenden bloemtros in de hand. Dat één van beiden een Maitreya is, zal wel boven allen twijfel verheven zijn.

Tenslotte worden er aangetroffen een Bodhisattwa die het bekende drievoudige knopattribuut (b, no. 2 IJz.) en een, die een vlammenden driehoek op de blauwe lotus (e, no. 5 IJz.) draagt.

Indien wij deze serie van acht Bodhisattwa's op grond van hunne attributen en naar analogie van hetgeen wij op den Mendutwand hebben aangetroffen, de meest waarschijnlijke benamingen moesten geven, dan zouden wij bij No. 1 beginnend, de volgende reeks verkrijgen: Maitreya (a), Ksitigarbha (b), Awalokiteçwara (c), Wajrapāṇi (d) en Mañjuçrī (f). Deze determinaties zullen wel zonder meer worden aanvaard.

Welke is nu e met den vlammenden driehoek op de blauwe lotus? M.i. kan in het embleem zonder bezwaar het vlammende wenschjuweel, cintāmani, worden gezien, dat door Sarwaniwarana en terecht als attribuut wordt gevoerd. 1) Men bedenke slechts, dat hij de spiritueele zoon is van Amoghasiddhi, het buddhistisch equivalent van Agni-Wiṣnu, het heilige vuur, het vlammende juweel bij uitnemendheid, met behulp waarvan den goden alles kon worden afgesmeekt. Ook op Sarwaniwarana zelf is overigens de verwantschap met Agni overgegaan; van hem toch wordt in de meer aangehaalde negende tantra van den Kanjur gezegd, dat hij is "connected with the açwattha tree", uit welks hout oorspronkelijk het heilige vuur werd gewreven. Bovendien is Sarwaniwarana's symbool in de aṣṭamangala de visch, d.i. de

<sup>1)</sup> Grünwedel, Mythologie pag. 141.

gedaante, waarin Agni in de Weda's in de hemelsche wateren zijn toevlucht zoekt, als hij zich aan den offerdienst der goden tracht te onttrekken; dat dit het verdwijnen van de zon in de regenwolk, en aldus het verborgen vuur symboliseert, behoeft nauwelijks gezegd. Vandaar dat Sarwaniwarana nu eens het vlammende wenschjuweel, dan weer een zon, beide symbolen van Agni-Wisnu, als attribuut voert.

Indien nu e Sarwaniwarana voorstelt, heeft dus Khagarbha, die op den Mendut naast Mañjucrī is afgebeeld, in de Tj. Plaosan zijn plaats aan Sarwaniwarana afgestaan. Als weerslag hierop is men geneigd om aan te nemen, dat Khagarbha in de Tj. Plaosan Sarwaniwarana's plaats zal hebben ingenomen en dat dus g of h Khagarbha zal hebben voor te stellen. Geen van beiden echter voert het zwaard van Mañjucrī als attribuut, dat Khagarbha onder meer op den Mendut-wand kenmerkt. Waarom zal echter niet de nagenoeg geheel aan Mañjucrī gelijk uitgebeelde godheid in het voorportaal (g), welke met maansikkel in den nek en een met bloemen versierd boek op de blauwe lotus niet een nog meer aan Manjuçri aangepaste Awalokiteçwara zijn? Vermeldt niet Grünwedel, 1) over Manjuçri sprekende: "nur mit einer seltenen Bodhisatvafigur (Khagarbha) ist wenigstens in der Indischen älteren Form eine Verwechselung möglich".

De genoemde plaatsverwisselingen van Khagarbha met Awalokiteçwara (Pañcakrama-tekst en Mencutserie), van Khagarbha met Sarwaniwarana (series van Mendut en Plaosan) en zelfs de verwisseling in naam en karakter van Khagarbha met Gaganagañja zijn verklaarbaar, wanneer men het volgende bedenkt. Khagarbha en Awalokiteçwara hebben denzelfden spiritueelen vader nl. Amitābha; de eerste is een aan Mañjuçrī geadapteerde Lokeçwara, een met Brahmā-Wiṣnu eigenschappen omkleede Awalokita. Dit spreekt behalve uit

<sup>1)</sup> Mythologie pag. 134.

de uitbeeldingen, die van Khagarbha bekend zijn, ook uit de transformatie, die het Swayambhūpurāna hem doet ondergaan tot Hariharihariwahana d.i. een (met het zwaard en het rijdier van Mañjucrī toegeruste) Lokecwara, gedragen door Hari-Wisnu als wāhana. 1) Heeft Khagarbha Brahmā-Wisnu eigenschappen, Sarwaniwarana liikt in aard meer op Agni-Wisnu; is het symbcol van den eerste de wisnuïtische cankha, het embleem van den tweede is de vischgedaante van Aoni. Dat er alle aanleiding bestond tot verwisseling van Khagarbha ook met Gaganagañja, is te verklaren uit de omstandigheid, dat het karakter van een, naar het Awalckita-type geadapteerde Mañjucri, als Gaganagañja is, en dat van een aan Mañjuçrī aangepasten Awalokiteçwara, als Khagarbha is, uitteraard voor den geloovige steeds minder verschil moet hebben opgeleverd. Bovendien zijn eek de namen naar de afleiding van geheel gelijke beteekenis. Niet alleen de eerste der samenstellende deelen ervan (kha en gagana) zijn, zooals Dr. Krom mededeelt syncniemen, doch ook de woorden garbha en gañja (= kosa) zijn gelijkwaardig; beide Bodhisattwa-namen zijn te vertalen met .. Schatkamer van de Oneindige Ruimte". Ook hunne symbolen, de lotus en de çankha, vertolken hetzelfde begrip van "Omhuller". Voorts moge de omstandigheid, dat de pandit Amoghawajra in de achtste eeuw, in zijn Chineesche vertalingen van mantrabuddhistische teksten, den naam Gaganagañja overzet met "de Groote Khagarbha", 2) een nadere aanwijzing zijn, dat Gaganagañja reeds in dien tijd, dus reeds vóór de Menduttempel werd gesticht, een voorname rol speelde onder de acht Bodhisattwa's.

Ten slotte blijft voor h slechts de naam Samantabhadra over. Is het echter wel zoo vreemd, dat de spiritueele zoon van Wairocana, van wien Maitreya de mystieke doublet is, nagenoeg geheel gelijk aan den

<sup>1)</sup> Lévi, Nepal III, pag. 171 en Foucher, Etude II pag. 34.

<sup>2)</sup> Pelliot, J. As. 1911 pag. 132.

laatste zou zijn uitgebeeld, eveneens met een stūpa (symbool van den daarin verborgen tronenden Wairocana?) in het haar en met een op een nāgapuṣpabouquet gelijkend attribuut in de hand? Hoe vaak wordt hij elders niet uitgebeeld met het abhiṣeka-kannetje als embleem of de cakra, beide eveneens karakteristieke attributen van Maitreva?

Voor den Mendut is de determinatie van de beide overblijvende Bodhisattwa's aan weerszijden van den ingang van den tempel nog bezwaarlijker; welke van de twee is Samantabhadra en welke Sarwaniwarana? Temeer daar het beeld rechts van den ingang geheel is verdwenen en het andere beeld een weinig duidelijk attribuut op een roode lotus voert! Dit laatste heeft wel iets van het vlammende juweel van Sarwaniwarana, doch die draagt het attribuut, naar de uitbeelding van de Tj. Plaosan, op een utpala; het is dus weinig waarschijnlijk dat deze Bodhisattwa hier zou zijn bedoeld. Gelukkig is er langs anderen weg een meer aannemelijke determi-'natie mogelijk. Er is nl. iets opmerkelijk overeenstemmends in de bekende serieopsommingen van de acht Hooge Heeren en wel, dat steeds als eerste in de rij wordt vermeld Maitreya en als laatste Samantabhadra! Men vergelijke daartoe de door Dr. Krom aangehaalde Pañcakrama-tekst, de hierboven gedetermineerde serie der Tj. Plaosan, zooals men die, de pradaksinā om den tempel beschrijvende, aantreft en ten slotte zelfs de Nepalsche reliekdoos, die als afsluiting van de symbolengroep de parasol van Samantabhadra vertoont. Hoe dit overigens ook zij, het schijnt de meest gangbare volgorde geweest te zijn, dat de serie aanving met Maitreya en eindigde met Samantabhadra, want duidt niet de S. H. K. (a9) de serie der "Buddha's der Toekomst" eenvoudigweg aan met "de edele Maitreya in de eerste plaats en Samantabhadra op het eind?"

Waar tot nog toe andere gegevens ontbreken tot determinatie van het eenig overgebleven beeld van den N. W. wand, van dit beeld, dat het laatste is van de serie Bodhisattwa's als men de pradaksiṇā om den Menduttempel beschrijft, mag men het n.h.v. op grond van deze omstandigheid voorloopig wel aanwijzen als de uitbeelding van Samantabhadra; bijgevolg zal het thans geheel ontbrekende beeld Sarwaniwaraṇa hebben voorgesteld.

De rangschikking van de acht Hooge Bodhisattwa's aan den Mendut tempel is dus, te beginnen met die op den N. O. wand in den noordelijken hoek (a) en eindigende met die in denzelfden hoek en op den N. W. wand, (h) de volgende; Maitreya en Ksitigarbha, Awalokiteçwara en Wajrapāṇi, Mañjuçrī en Khagarbha en ten slotte Sarwaniwaraṇa en Samantabhadra.

## De Grafsteen van Soeltan Mansoer Sjah van Malaka

(1458—1477 A. D.)

door

J. P. Moquette

(Met 3 platen).

In "The Journal of the Straits Branch, Royal Asiatic. Society, June 1918, pag. 47/48" geeft de Heer R. O. Winstedt eene beschrijving en de afbeeldingen van twee grafsteenen die naar het heet, afkomstig zijn van de graftombe van Soeltan Mansoer Sjah van Malaka.

Reeds dadelijk viel het mij op dat de twee steenen, n.m. de hoofdsteen en de voetsteen, in geen enkel opzicht overeenstemmen, noch in den vorm, noch in versiering, noch overigens in wijze van bewerking.

De hoofdsteen heeft vroeger zonder twijfel op een tombe gestaan, terwijl de andere steen behoort tot de soort die los in den grond, aan 't hoofd en voeteneinde van het graf werden opgericht.

Op alle graftombe's en graven die ik tot heden zag, zijn steeds de hoofd- en voetsteen gelijkvormig en het zoude m.i. al zeer vreemd zijn indien men van die gewoonte te Malaka zoude afgeweken zijn te meer waar 't goldt de rustplaats van Soeltan Mansoer Sjah.

Overigens werd ik uit de platen, bij bovengenoemd artikel gevoegd, niet veel wijzer, want hoewel de inscripties naar 't schijnt, ter verduidelijking werden zwart gemaakt, werden ze juist daardoor onleesbaar.

Van de inscriptie op den hoofdsteen geeft Winstedt de lezing als volgt: 1)

"Hadza raudzat al-mukaddasat wa'l-daulat al-tamih,

<sup>1)</sup> De Heer Winstedt deelt mede, dat hij de transcriptie entving van den Heer Blagden, die ze weder ontvangen had van den Heer Hervey.

"al-matharat al-Sultan al-munawar al-adîl al-Malik "al-badzil al-Sultan al-marhum Mansur Sjah, kad anta-"kala min dar al-mahal ila dar al-wirad, ijaum al-"arbaa sanat dua Rajab wa thamanin wa thaman "mi'ah", en laat daarop volgen als vertaling:

""This is the tomb of the illustrious high and righteous ""glorious and just Sultan, the beneficent prince, the ""ruler loved of God, Mansur Sjah. He departed this ""mortal abode for the abode of bliss on wednesday, ""the second day of the month of Rejab in the year of ""the Hegira 880.

De zijwanden van den steen werden ontcijferd a.v.:

"Al-asma' al-dufana' al-Sultan al-Ali", of vertaald ""The name of the deceased, the most exalted Sultan"". Wijl geen afbeelding dier zijwanden gegeven werd, was geen controle der lezing mogelijk. Hoewel sommige woorden aan de hand van de transcriptie herkenbaar zijn, zoo kon ik toch een groot deel niet terugvinden.

Wel constateerde ik dat op Mansoer nog den naam van eenen Voorvader moest volgen (op de afbeelding echter onleesbaar), alsmede dat de gegeven datum onmogelijk juist kon zijn, 10. omdat één woord niet verantwoord was en 20. omreden het Maleische woord "doea" in een overigens geheel Arabische inscriptie, mij zeer vreemd voorkwam.

Gelukkig maakte ik hier kennis met den Heer J. H. Evans, conservator van het Perak museum te Taiping, die mij beloofde te Singapore een onderzoek naar die steenen intestellen.

Het bleek hem, dat beide door Winstedt afgebeelde steenen, sedert in het Raffles museum waren ondergebracht en op mijn verzoek was de Heer Valentine Knight, (tijdens de afwezigheid van Majoor J. C. Moulton, waarnemend Directeur) zoo vriendelijk mij zeer duidelijke gipsafgietsels er van toe te zenden.

Beide steenen zijn, z.a. ook reeds uit de afbeeldingen door den Heer Winstedt geproduceerd blijkt, zwaar geschonden. De hoofdsteen is blijkbaar met geweld van de graftombe afgerukt, waardoor de inscripties der onderste regels beschadigd werden, en de andere steen doordat er een groot rond gat in is, voldoende om op vóór- en keerzijde de middenste regels vrijwel onleesbaar te maken.

Nu ik evenwel absoluut zeker ben dat die tweede steen in geen enkel verband staat tot het graf van Soeltan Mansoer Sjah, alsmede dat er geen grafschrift van een ander persoon op voorkomt, zal ik hem verder geheel buiten beschouwing laten. 1)

De Hoofdsteen daarentegen, is een lezing en vastlegging overwaard, want eerstens is het, voorzooverre bekend de eenigst overgebleven steen der Soeltansgraven van Malaka <sup>2</sup>) en tweedens speelt juist Mansoer Sjah in Maleische en Chineesche geschriften een zeer groote rol.

Aan de hand der gipsafgietsels was het vrij gemakkelijk om de inscripties te enteijferen en door réconstructie van een paar beschadigde woorden een absoluut zekere lezing der namen en van de dateering te verkrijgen.

Alleen de eerste regel leverde moeilijkheden op, doch door de hulp van mijn vriend R. A. Dr. Hoesein Djajadiningrat werd ook daarvan een m.i. bevredigende lezing verkregen, zoodat alle woorden op dien regel voorkomende, en die samen met het eerste woord van den tweeden regel eene verheerlijking van het graf en niet van den Soeltan bedoelen, z.a. in de versie Hervey, behoorlijk te verantwoorden zijn. Majoor J. C. Moulton zond mij op mijn verzoek welwillend photo's van alle

<sup>1)</sup> Die steen heeft m.i. zonder meer, geen historische waarde. De Heer G. P. Rouffaer schreef mij evenwel dat het ronde gat er in, bewijst dat het een eedzweringssteen is geweest. Mocht het toeval willen dat de bijbehoorende hoofdsteen alsnog gevonden werd, dan zoude zulks mijn meening misschien te niet doen.

<sup>2)</sup> Naar 't heet, hebben de Portugeezen indertijd de grafsteenen te Malaka gebruikt voor het bouwen van een fort.

vier zijden van den steen, die nu ter betere conserveering op een cementen voetstuk geplaatst is. Op de hierbij gevoegde platen voeg ik bij elke zijde mijn réconstructie, ten einde meer bevoegden in de gelegenheid te stellen hun oordeel daarover uit te spreken.

De lezing is als volgt: (Plaat I. Voorzijde).

هذه الروضة المقدسة المطبرة الزاوية الصافية المنورة للسلطان العادل الملك الباذل السلطان) منصورر) شاه بن مظفر شاه المرحوم Plaat II. Keerzijde, leest:

قد انتقل من دار المحال الي دار امال يوم الاربعا من رجب سنة ثنتين وثمانين وثمانماية من ال (هجرة) النبو (ية) ال (مصطفوية)

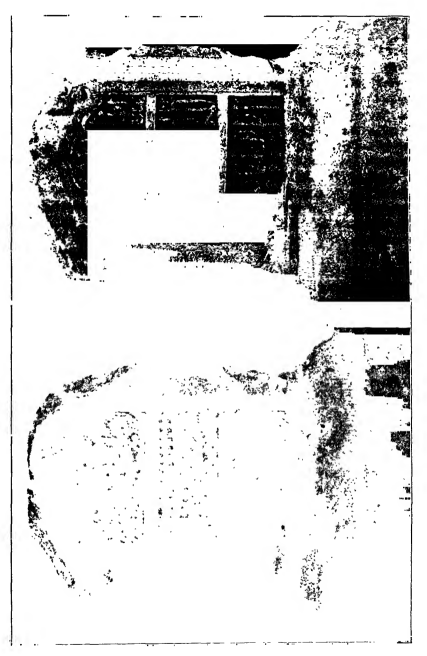
Er staat dus, zulks ter vergelijking met de versie Hervey:

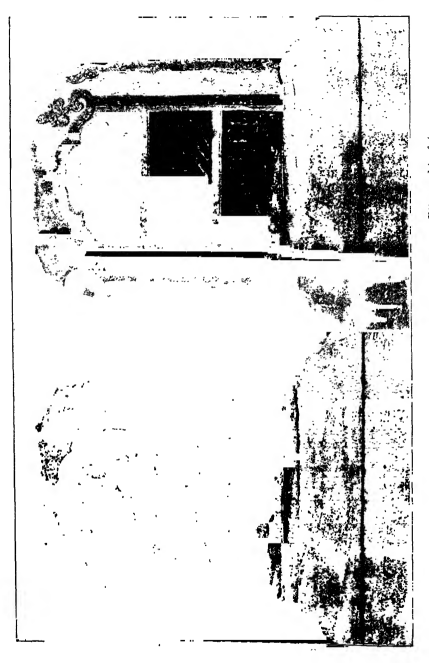
"Hadzihi al-raudzat al-mukaddasat al-mutahharat "al-zawiyat al-safiyat al-munawwarat lil Sultan al-adil "al-badzil al-Sultan Mansur Shah bin Muzaffar Shah al-marhum; kad intakala min dar al-mahal ila dar amāl "yaum al-arbaa min Rajab sanat thanatin wa thamanin "wa thaman mi'ah min al-Hijrah al-Nubuwyah al-mus-,tafuwyah, of vertaald:

Dit is het gewijde het heilige graf, de schitterende de verlichte tombe van den rechtvaardigen Soeltan, den grootmoedigen Koning Soeltan Mansoer Sjah zoon van wijlen Mothaffer Sjah. Hij verhuisde uit dit sterfelijk verblijf naar het verblijf der hope op Woensdag van Radjab (in het) jaar 882 na de Hidjrah van den Profeet, den uitverkorene.

Mijn vertaling gaarne voor een betere prijsgevend, moet ik toch de lezing van 't grafschrift, wijl die op vele plaatsen van de lezing van Hervey afwijkt, op eenige punten toelichten.

Hoewel't verschil in opvatting der bewoordingen van den eersten regel vrij groot is en ik aanneem dat van het middenste woord de "mim" afgebreken is, zoedat ik lees is, zoedat ik lees is, zoedat in den linker bovenhoek) zoo heeft





toch m.i. die lezing weinig of geen beteekenis, want eenmaal vaststaande wie de begraven persoon is doet het er betrekkelijk weinig toe of men een woord opvat als een verheerlijking der rustplaats of wel van den overledene.

De juiste lezing van den ondersten regel op Plaat I is echter voor dezen steen van groot belang omreden door het vaststellen van den naam des vaders, nu onomstootelijk vaststaat dat we te doen hebben met het grafschrift van Soeltan Mansoer Sjah van Malaka, die volgens alle geschreven bronnen een zoon was van (Soeltan?) Mothaffar Sjah. Dat tusschen منصور) دري het woord stond, is duidelijk te zien, doch waar de r van Mansoer en de n van Soeltan stonden, is niet nategaan. Abuizen komen op deze grafsteenen zeer àikwijls voor zoodat het zeer goed mogelijk is dat de steenhouwer die letters vergat. Wat de keerzijde betreft, is het duidelijk dat in den bovensten regel geen "dar alwirad" doch "dar amāl" staat, meer belangrijk echter is de lezing van de dateering. Door het gipsafgietsel van die zijde werd mij direct duidelijk hoe de foutieve lezing "doewa" ontstaan is. Men heeft namelijk de versiering van 't woord "min" aangezien voor een "dal" en gecombineerd met de "waw" van 't jaartal gelezen ...

Had men 't woord, boven in 't midden van dat vak niet over 't hoofd gezien, dan zoude men vermoedelijk de lezing wel gewijzigd hebben.

Een dagdatum (ten minste absoluut zeker) komt op dat vak niet voor. In 882 A. H. begon de maand Radjab op een Donderdag en wel Donderdag 9 October 1477 A. D.

We moeten dus volgens mijn boven gegeven lezing kiezen tusschen Woensdag 7-14-21 of 28 Radjab 882 A. H. = Woensdag 15-22-29 October of 5 November 1477 A. D. Aangezien het zeldzaam voorkomt dat in de dateeringen het woord voor "jaar" ontbreekt heb ik aan-

genomen dat het ook op dezen steen voorkomt en gelezen ä.i... evenals Hervey.

Ik moet er evenwel volledigheidshalve op wijzen dat men evengoed lezen kan تقت = zes, zoodat men dan lezende:

بدء الاربعا ستة من رجب ثنتين وثمانماية krijgt: Woensdag 6 Radjab 882 A. H. = Dinsdag 14 October 1477 A. D.

Mijn aanvulling der afgebroken woorden op het onderste vak zijn door de nog zichtbare lijnen vanzelf sprekend en zal ik ze dus niet verdedigen.

De lezing door den Heer Winstedt medegedeeld, als voorkomende op de zijwanden, is op geen enkel punt houdbaar.

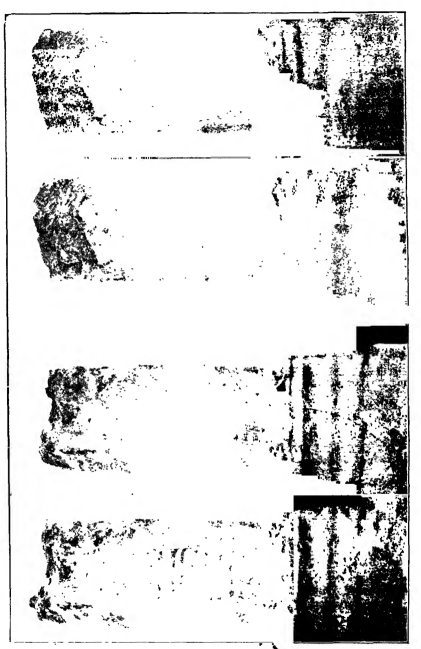
Er staat (Zie Plaat III) niets anders dan 't begin van een vers, door mij herhaalde malen aangetroffen op grafsteenen in Noord Soematra n.m.

Prof, Dr. van Ronkel gaf mij indertijd een vertaling dier woorden als volgt:

"De wereld is slechts vergankelijkheid; de wereld heeft "geene bestendigheid; de wereld is slechts als een huis "door een spin gemaakt". Het vervolg van dit vers stond vermoedelijk op den verloren voetsteen en de intgeval en van den hierboven behandelden steen getuigen ten volle voor de waarheid dier woorden.

Aan allen die mij welwillend hulp verleenden ten slotte mijnen dank.

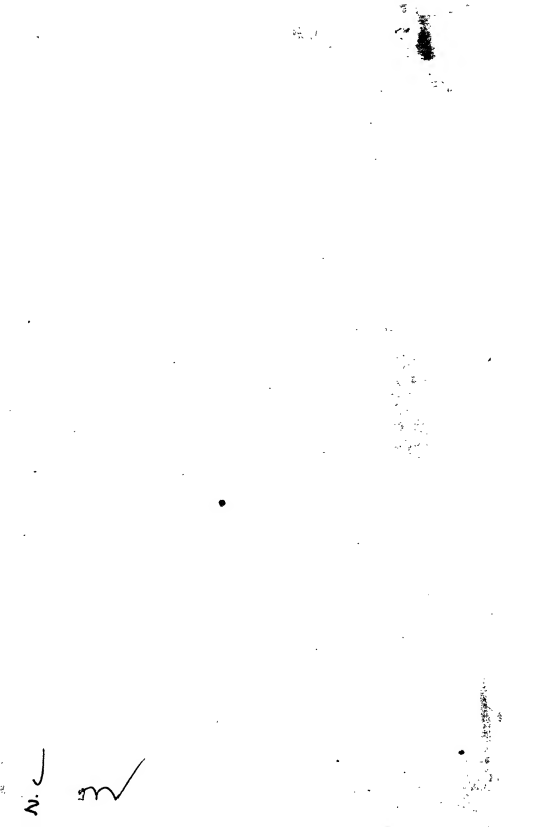






7:00





A book that is shut is but a bloc

is shu. AEOLÓGICAZ GOVT. OF INDIA

Department of Archaeology

NEW DELHI.

clean and moving.